
Vallás és biztonság 
kapcsolatának egyes 
kérdéseiről
Szerkesztette
Petruska Ferenc, Ujházi Lóránd

A vallás szerepe a modern Európában folyamatosan újraérté-
kelődik. Miközben a szekuláris, demokratikus, nyitott és val-
lásilag semleges állam értékei nem vitathatók, a kontinens 
keresztény gyökerei, hagyományai, mai életünket is meg-
határozó sajátosságai védendő értékek. Vallás és biztonság 
kérdése ugyan elkerülhetetlenné teszi, hogy a keresztény-
ség és Európa viszonyáról is töprengjünk, az egyes vallási 
meggyőződések államok általi kezelésében határvonalakat 
kell húzni. A társadalmakat meg kell védeni az erőszaktól 
vagy szabadságuk bármiféle szükségtelen és aránytalan 
korlátozásától, de az erre leselkedő veszélyek nem azonos 
mértékben származnak az egyes vallási közösségektől.

Jelen kötet szerteágazó, sokoldalú tanulmányai ezeket 
a kérdéseket járják körbe, felvillantva a komplex probléma-
kör egy-egy szeletét. Sokat fogunk még erről a jövőben is 
beszélgetni és vitázni. Biztos vagyok benne, hogy a tisztelt 
Olvasó szilárd alapokat kap ezen beszélgetésekhez, ha 
áttanulmányozza ezt a kötetet.

Koltay András rektor
Nemzeti Közszolgálati Egyetem

P
et

ru
sk

a–
U

jh
áz

i (
sz

er
k.

) |
 V

al
lá

s 
és

 b
iz

to
ns

ág
 k

ap
cs

ol
at

án
ak

 e
gy

es
 k

ér
dé

se
irő

l



Vallás és biztonság kapcsolatának egyes kérdéseiről



Vákát



Budapest, 2021

Vallás és biztonság kapcsolatának 
egyes kérdéseiről

Szerkesztette
Petruska Ferenc – Ujházi Lóránd



Szerzők
Boda Mihály
Csutak Zsolt

Frivaldszky János
Gájer László
Kaló József

Király Mihály
Kuminetz Géza
Maróth Miklós
Mihók Sándor

Novák-Varró Virág
Petruska Ferenc
Schanda Balázs

Siposné Kecskeméthy Klára
Török Csaba

Ujházi Lóránd

Szakmai lektor
Padányi József

Kiadja a Nemzeti Közszolgálati Egyetem
Ludovika Egyetemi Kiadó Iroda

A kiadásért felel: Koltay András rektor

Székhely:  1083 Budapest, Ludovika tér  2.
Kapcsolat: kiadvanyok@uni-nke.hu

Felelős szerkesztő: Karácsony Fanni
Olvasószerkesztő: Oláh Andrea

Korrektor: Bujdosó Hajnalka
Tördelőszerkesztő: Stubnya Tibor

Nyomdai kivitelezés: Pátria Nyomda Zrt.
Felelős vezető: Orgován Katalin vezérigazgató

DOI: https://doi.org/10.36250/00962_00

ISBN   978-963-531-551-2 (nyomtatott)
ISBN  978-963-531-553-6 (elektronikus PDF) | ISBN  978-963-531-552-9 

(ePub)

© A szerkesztők,  2021
© A szerzők,  2021
© A kiadó,  2021

Minden jog védve.

mailto:kiadvanyok@uni-nke.hu
https://doi.org/10.36250/00962_00


Tartalom
Előszó	 9
Török Csaba: A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában	 13

Magyar szavaink	 13
Fundamentalizmus 14

Fogalomtisztázás 15
A fundamentalizmus antropológiai megközelítésben	 15
A fundamentalizmus általános jellemzői	 17
A fundamentalista csoport belső élete	 18

A vallás fogalma	 19
A fanatizmus	 19

A fogalom gyökerei	 19
A vallási fanatizmus megnyilvánulásai	 21
A fanatizmus által támasztott kihívások	 22

Vallás és szélsőség	 23
A vallásosság belső küzdelmei	 23
Vallás és politika viszonya	 24

Távlatok 25
Irodalomjegyzék 26

Schanda Balázs: Komoly vagy szélsőséges? A vallásszabadság határai	 29
A vallás természete	 29
Állam és vallás – korai szempontok	 31
Vallási elkötelezettség egy világi társadalomban	 33
Irodalomjegyzék 35

Petruska Ferenc: A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak 
kontextusában 37
A védelmi-biztonsági szabályozásra ható migrációs tényezők 38
Érintőleges kitekintés a védelmi-biztonsági szabályozásra ható pandémiára	 39
Bevándorlók Magyarországon	 40
Európai migrációs és menekültügyi paktum	 40
A Magyar Honvédség rendészeti közreműködői hatásköre	 41
A Magyar Honvédség közreműködése  

tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben	 43
Összefoglalás 47
Irodalomjegyzék 48

Kuminetz Géza: A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben	 53
Antropológiai megfontolások	 53
A háborús feszültségek okai	 55

A háború kérdése a tömegtársadalmakban	 55
A keresztény bölcselet álláspontja – történelmi hosszmetszetben	 57

A háború lehet-e ma és a jövőben igazságos és igazságtalan?	 62
A jogos háború viselésének alapja: a megtorló igazságosság	 64

Az igazságos háború (keresztény) tanának, illetve egyes elemeinek maradandó érvénye	 65
A béke lehetősége	 67

A tartós béke záloga: a természetjog integrális érvényre juttatása – az igazi humanizmus 
kultúrája 69

A háború és a béke fogalma: a keresztény bölcselet mérlege	 73
Befejezés 77
Irodalomjegyzék 78



﻿

6

Gájer László: Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei	 81
Bevezetés 81
A korai keresztény megközelítések	 82

Aquinói Szent Tamás	 84
Francisco de Vitoria OP	 84
Francisco Suárez SJ	 87

A háború elmélete a kortárs politikai gondolkodásban	 90
Összefoglalás 91
Irodalomjegyzék 92

Boda Mihály: Az igazságos háború hagyománya Európában 
és a Távol-Keleten (Kínában)	 95
A belső, személyes, mentális, pszichés faktorra építő európai hagyomány	 95

Szent Ágoston: a büntetés mint az emberek megváltásának az útja	 95
Immanuel Kant: a jogvédelem mint az örök béke elérésének az útja	 98

A külső, személytelen, kozmikus faktorra építő kínai hagyomány	 101
Összegzés és konklúzió: a hagyományok összevetése – igazságos ok, helyes szándék és legitim 

autoritás 105
Irodalomjegyzék 106

Maróth Miklós: Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?	 109
A judaizmus	 109
Az iszlám	 110
A kereszténység	 117
Irodalomjegyzék 123

Siposné Kecskeméthy Klára: Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében	 125
Bevezetés 125
Vallásföldrajz 127

A vallások térbeli elterjedése	 129
Hartshorne-modell – Tendenciák a világ vallásaiban	 134
Keresztények a Közel-Keleten	 135

Összegzés 136
Irodalomjegyzék 137

Frivaldszky János: Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború 
előzményei és első évei – katolikus szemmel	 139
A klasszikusok politikai barátságától a háború öncélúvá válásáig	 139
Az I. világháború eszmei előzményeiről: az erényes hadviselés követelményétől a háború 

felmagasztalásáig – háborús filozófiák, politikai elméletek, részint ifjúsági regények 
tükrében	 148

A béke és a politikai barátság a klasszikus politikai filozófiában versus a nemzetállamok 
és a kozmopolitizmus „testvériség”-elve	 155

Politikai antropológiaváltás az I. világháború borzalmainak hatására – a háború 
antropológiájától és a militarizmustól a béke filozófiája felé	 156

XV. Benedek pápa harca a békéért: keresztény (katolikus) politikai szellemi környezet a Nagy
Háború kitörésekor 157
Röviden elődjéről, X. Pius pápáról és a történeti kontextusról 157
Háború a hétköznapi vallásosságban 158
A katonai vezetői és a „krisztusi” erények sajátos találkozása: a tökéletes tiszt „krisztusi” 

alakja a világháborús katonai szépirodalomban 158
A „magyarok Istene” és a Ferenc József nevével fémjelzett osztrákokhoz való viszony 

1848/49-ben és az I. világháborúban – megfontolások egy meghatározó magyar 
ifjúsági regényen keresztül	 159



﻿

7

XV. Benedek pápa békeküzdelmei az I. világháború kezdetén 159
Magyar katolikus és keresztény reflexió a háborúról 163

Irodalomjegyzék 172
Király Mihály István: A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára	 177

A Neturei Karta története	 177
A vallásos cionizmus története	 179
A Neturei Karta vallási nézetei	 181
A vallásos cionizmus vallási nézetei	 182
A Neturei Karta és a Sikrikim hatása Izrael Állam biztonságára	 183
A vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára	 184
Összegzés 186
Irodalomjegyzék 187

Csutak Zsolt: A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az ameri-
kai politikai diskurzusban	 191
Kard és szellem	 191
Hitek és egyházak	 193
Elidegenedő társadalom	 196
Hitben újjászületve	 198

Az evangéliumiak karizmája	 199
Összegzés 203
Irodalomjegyzék 204

Novák Varró Virág: Vallások, vallási közösségek Afganisztánban	 207
Afganisztáni vallások	 207

Iszlám előtti vallások és nyomaik	 208
A zsidóság	 212
Az iszlám	 212

Vallások összefonódása	 214
Az iszlám mint életmód	 215

A vallásos civil társadalom a mai Afganisztánban	 215
Vallásos oktatás	 216
A vallás társadalom- és politikaalakító szerepe és megjelenési formái Afganisztánban	 217

Irodalomjegyzék 220
Mihók Sándor: Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében	 223

Bevezetés 223
Történeti áttekintés	 223

A kereszténység kezdetétől a bizánci uralom végéig (1. sz. – 1191)	 223
A latin királyság és Velence uralma (1191–1570)	 224
A török hódoltság (1570–1878)	 225
A brit uralom (1878–1960)	 226
Az önálló Ciprus (1960–1974)	 227
A kettéosztott Ciprus	 228

A ciprusi egyház helye az ortodoxiában	 228
A konfliktusban érintett országok viszonyai	 229
Vallásközi és kulturális párbeszéd a gyakorlatban	 230
A ciprusi ortodox egyház szerepe napjainkban, különös tekintettel a konfliktus rendezésében	232

Konklúzió 237
Irodalomjegyzék 238

Ujházi Lóránd: A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd 
előmozdítása érdekében és a gyűlölet ellen	 241
A II. Vatikáni Zsinat hatása a Magyar Katolikus Egyházra	 242



﻿

8

II. János Pál pápa 1991-es magyarországi látogatása	 244
A katolikus egyház fellépése a felekezet- és vallásközi párbeszéd előmozdítása érdekében 

a rendszerváltás után	 245
A Magyar Katolikus Egyház szerepe a gyűlöletbeszédre vonatkozó jogszabályok 

kialakításában és társadalmi elmélyítésében	 247
Összefoglalás	 249
Irodalomjegyzék	 250

Kaló József: Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében	 255
Irodalomjegyzék	 279



Előszó

A vallásszabadság, a jog arra, hogy szabadon alakítsuk ki a világnézetünket, az ember 
természetes igénye, az emberi jogi katalógusba pedig az elsők között került be. 
A magyar történelem szép példákat adott Európának a vallási béke, tolerancia, sza-
badság tekintetében, de a 20. század viharai nyomán a modern emberi jog tartalmának 
és körvonalainak meghatározása a rendszerváltozás után kiépülő alkotmányos jogál-
lamban új feladatot jelentett, amely korábban ismeretlen kérdések megválaszolását is 
igényelte. A vallás szerepe a szekuláris Európában folyamatosan újraértékelődik. A val-
lásilag semleges állam Magyarországon a hívek és egyházak számára mégis előrelépést 
jelentett, a szabadság megélésének lehetőségét nyitotta meg, egy ideológiavezérelt, 
az eltérő nézeteket üldöző állami berendezkedés pusztítása után. Ekkor még a törté-
nelmi egyházak társadalmi szerepe, a hit közéleti relevanciája, az elkobzott vagyon 
visszajuttatásának dilemmája és az új vallási közösségek alapítása körül alakultak ki 
éles viták, de senki nem gondolt arra, hogy a vallási meggyőződés szabadságának 
biztosítása Magyarországon biztonsági problémaként jelentkezhet. Európa egyes, más 
részein a radikális iszlám előretörése előtt sem volt ez elképzelhetetlen – gondoljunk 
csak a sok áldozatot követelő északír konfliktusra –, de európai szintű problémaként 
a vallás és biztonság kérdése nem volt jelen.

Európa azon nyugalma, amelyet a vasfüggöny lebontása és az ikertornyok leom-
lása közötti bő évtizedben élvezett, a múlté. Ahogy Schanda Balázs fogalmaz ebben 
a kötetben közölt tanulmányában, a szabadság visszanyerése miatti eufória elmúlt 
Magyarországon is. Sokan félnek és valós veszélyek leselkednek ránk.

Örök kérdés Európa (tágabban a „nyugati civilizáció”) jövője, az itt élő embe-
rek közötti együttműködés elveinek meghatározása. A keresztény hívek és egyhá-
zak a szekularizáció túlhajtásaitól, a természet törvényeinek erőszakolt felülírásától 
és a vallási meggyőződés közéletből való kiszorulásától tartanak, a laicizmus támogatói 
pedig a történelmi egyházak politikai térnyerését gondolnák veszélyesnek, amely 
a hívek számának csökkenésétől függetlenül is bekövetkezhet. Miközben a szekuláris, 
demokratikus, nyitott és vallásilag semleges állam értékei nem vitathatók, a kontinens 
keresztény gyökerei, hagyományai, mai életünket is meghatározó sajátosságai védendő 
értékek, és nem a múzeumokban való megőrzés céljából, hanem alapvető, sorsdöntő, 
identitásbeli kérdésként kezelve azokat.

A szekularizmus hívei a kereszténységben is látnak – ha nem is közvetlen biztonsági 
kockázatot, de – az együttélés általuk ideálisnak tekintett szabályrendszerét veszélyez-
tető erőt. Egy történetet mesélek el erről, összességében egy jelentéktelen mozzanatot, 
amely azonban mégis rávilágít ennek a félelemnek a mélységeire. A magyar média-
törvény körüli európai viták forgatagában, 2011 táján egy nemzetközi delegáció érke-
zett Budapestre, hogy az Európa Tanács megbízásából jelezzék aggályaikat a magyar 
szabályozással kapcsolatban. A szakértők a magyar jogszabály általuk lefordíttatott 
angol nyelvű szövegét elemezték ki. A tárgyalás sokadik órájában az egyik szakértő 
felhánytorgatta, hogy a törvény egyik rendelkezése szerint „nem tehető közzé olyan 



10

﻿Előszó

médiatartalom, amely súlyosan károsíthatja a kiskorúak szellemi, lelki, erkölcsi vagy 
fizikai fejlődését”. Az általuk használt fordítás azonban a „lelki” szót „spiritual”-ként 
fordította angolra. A hibát a fordító követte el, aki nem vette észre, hogy a magyar 
szöveg az Európai Unió médiairányelve egyik rendelkezésének az implementálását 
hajtotta végre. Az irányelv hivatalos, angol szövege a gyermekek intellectual, psy­
chological, moral or physical fejlődéséről szólt. A magyar törvény „lelki”-je tehát 
az eredetiben psychological. Mondhatnánk, ez nem nagy ügy, gyorsan tisztázható 
félreértés. De az egyértelmű, világos megrökönyödés, amely a szakértő arcán tük-
röződött, arra mutatott, hogy a delegáció attól tart, a magyar jogalkotó a gyermekek 
spirituális életét és fejlődését védi. Onnan pedig – gondolhatták – egy lépés egyes 
vallási meggyőződések kiemelt védelme, még egy az állam által meghatározott, kizá-
rólagosan követhető meggyőződések vagy meggyőződések meghatározása, és akkor 
már igazán nincs messze az emberek vallási meggyőződésük miatti üldözése az állam 
kényszerítő hatalmával. Ez tükröződött ebben a zárt körben, sivár irodai környezetben 
zajló, furcsa vitában. Jó fél órába telt annak a megértetése, hogy a fordító hibát követett 
el. De a „spirituális” szó még utána is ott visszhangzott a falak között, mintha a puszta 
kimondása is megidézett volna valami gonosz erőt.

A tömegek életét követelő merényletek és a nyomukban járó folyamatos veszélyérzet 
alighanem rádöbbentették a kontinenst arra, hogy az igazi fenyegetést nem a keresztény 
egyházak, hanem a kellő kontroll nélküli bevándorlás és az Európában biztosított sza-
badságjogokkal élő radikális iszlám erősödése jelenti – az e szabadságot egyik funda-
mentumának tekintő európai életforma elleni támadások érdekében. És persze – ahogy 
jelen kötet is teszi – tekintsünk a nyugati civilizáció határain túlra is, meglátva azt, 
hogy a vallási konfliktusok és a keresztényüldözés egyáltalán nem tűnt el a világból, 
sőt nap mint nap újabb emberéleteket követel.

Ezzel együtt is, bár veszélyességük mértéke eltérő, mind az iszlám, mind a keresz-
ténység a totális szekularizáció híveinek céltábláján szerepel. A vallások közéletből 
való kiűzetése nemcsak Európa biztonsági helyzetének erősödéséhez járulna hozzá, 
hanem beteljesítené a szekularizáció folyamatát is. De a vallásszabadság maga is 
európai alapérték, az egyházak részvétele a közügyek vitáiban, a közéleti szerep-
lők vallási meggyőződésük által is formált cselekvése pedig elkerülhetetlen emberi 
sajátosság, amelynek során természetesen a semlegesség követelménye tiszteletben 
tartandó. Ugyanígy elkerülhetetlen annak felismerése, hogy a nyugati kultúra, civili-
záció keresztény alapokra is – sőt, mindenekelőtt azokra – épült, az egyén szabadsága 
és a másik méltóságának tisztelete a modern Európában közmegegyezést élvező olyan 
alapvetések, amelyek elsősorban a krisztusi tanításokból származnak.

A vallás és biztonság kérdése tehát ugyan elkerülhetetlenné teszi, hogy a keresztény-
ség és Európa viszonyáról is töprengjünk, de az egyes vallási meggyőződések államok 
általi kezelésében határvonalakat kell húzni. Az állami semlegességet nem feladva 
is elkerülhetetlen, hogy más jelentőséget tulajdonítsunk a társadalomban a keresz-
ténységnek és más vallásoknak. A társadalmakat meg kell védeni az erőszaktól vagy 
szabadságuk bármiféle szükségtelen és aránytalan korlátozásától, de az erre leselkedő 
veszélyek nem azonos mértékben származnak az egyes vallási közösségektől.



11

Előszó

Jelen kötet szerteágazó, sokoldalú tanulmányai ezeket a kérdéseket járják körbe, 
felvillantva a komplex problémakör egy-egy szeletét. Sokat fogunk még erről a jövőben 
is beszélgetni és vitázni. Biztos vagyok benne, hogy a tisztelt Olvasó szilárd alapokat 
kap ezen beszélgetésekhez, ha áttanulmányozza ezt a kötetet.

Budapest, 2020. április 16.
Koltay András

rektor
Nemzeti Közszolgálati Egyetem



Vákát



Török Csaba

A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

Napjaink közbeszédében vagy híradásaiban egyre gyakrabban találkozunk a vallás 
és a szélsőség fogalmainak az összefonódásával. Olykor objektíven adott kapcsolódásról 
van szó (például vallási retorikát alkalmazó szélsőséges csoportok terrorakciói eseté-
ben), máskor azonban azt érzékeljük, hogy az ismeretek hiánya, egyfajta leegyszerűsítő 
tendencia vagy éppenséggel hátsó szándék vezérli az ilyen megnyilvánulásokat. Éppen 
ezért hasznos és helyénvaló, hogy reflektáljunk a szélsőség fogalmára, illetve ennek 
megjelenési formáira a vallásosság terén. Ily módon, differenciált és tárgyilagos látás-
módot kialakítva, utat tudunk találni egy megújult reflexióhoz, amelynek keretében azt 
is felismerjük, hogy a vallás nem szükségszerűen szélsőséges, sőt kifejezetten hatékony 
módon tud hozzájárulni a társadalmi szélsőségek kezeléséhez.

Magyar szavaink

Mielőtt az elvont gondolatok területére tévednénk, hasznosnak tűnik, hogy közelebbről 
megvizsgáljuk magyar szavainkat: a nyelv olykor fontos és elgondolkodtató útmutatással 
szolgál a valóság megértéséhez.

A szél szó1 az adott dolog középpontjától legmesszebb eső pontok összességét jelöli. 
Ez tulajdonképpen nem más, mint ennek a dolognak a vége, az oldala. A szó gyökében 
a szel ige sejlik fel, amely a tagok elválasztását, elkülönülését vagy elkülönítését jelöli.2 
Ilyen értelemben beszélhetünk a falu vagy egy papírlap széléről. Ebből a szóból ered 
a szélsőségesség fogalma.3 Ennek jelentése: a szélső határig elvitt, vitára bocsátott okos-
kodás, a legszélső határig elvitt túlzás. A magyar nyelv itt egyetlen szóba tömörít több 
olyan elemet, amely az idegen nyelvekben elkülönül – ez is okozhatja, hogy ha a szélső-
ségesség fogalmának a szinonimáit keressük, akkor igen eltérő (latin eredetű) szavakkal 
fogunk találkozni, mint az extrém, ultra, extra vagy éppen radikális.4 Erre a jelenségre 
mindenképpen fel kell hívnunk a figyelmet, ugyanis innen ered nem egy közbeszédbeli 
félreértés vagy egybemosás. Csak hogy egy példát említsünk: az evangéliumi radika­
lizmus szó szerint a gyökérhez (lat. radix) való ragaszkodást, a vallásos elköteleződés 
minősített formáját jelenti – ugyanakkor semmiképpen nem tekinthető extremitásnak, 
negatív értelmű szélsőségességnek. Ez egészen nyilvánvaló akkor, hogy ha konkrét 

1	 Czuczor Gergely – Fogarasi János: A magyar nyelv szótára. Budapest, Magyar Tudományos Akadémia, 
1862–1874. 1137–1138; Bárczi Géza: Magyar szófejtő szótár. Budapest, Trezor, [1941] 1991. 285. 
2	 Czuczor–Fogarasi (1862–1874) i. m. 1136.
3	 Czuczor–Fogarasi (1862–1874) i. m. 1157.
4	 Czuczor–Fogarasi (1862–1874) i. m. 1157; Kiss Gábor (szerk.): Magyar szókincstár. Rokon értelmű 
szavak, szólások és ellentétek szótára. Budapest, Tinta, 2015. 790.

https://doi.org/10.36250/00962_01

https://doi.org/10.36250/00962_01


Török Csaba

14

modelleket vizsgálunk meg: Kalkuttai Szent Teréz radikálisan élte meg az evangéliumot, 
ezért költözött ki a nyomornegyedbe, hagyta hátra a korábbi egzisztenciáját, és szentelte 
életét a legszegényebbeknek – ám azt nem mondhatjuk, hogy vallási szélsőségesség 
jellemezte volna.

Sokkal egyértelműbb és világosabb a magyar végletesség szó.5 Olyan cselekvésről, 
gondolatról, magatartásról van itt szó, amely eléri a legvégső határt (vagy akár túl is 
megy azon). Kifejezetten szellemi téren olyan kijelentést, állítást, megközelítést takar, 
amely nem tesz lehetővé semmilyen további megfontolást. A háttérben – szóhasználati 
csavarral – a latin (ad) extremum, a legszélső(ig) kifejezés tapintható ki. Ez is közrejátsz-
hat abban, hogy a rögzült nyelvhasználat szempontjából a végletesség és a szélsőségesség 
leggyakrabban egymás szinonimái.6

Összegezve azt kell mondanunk, hogy az extremitás, extrémizmus, illetve ennek 
megfelelői, a szélsőségesség és végletesség inkább politikai, társadalmi, semmint vallási 
fogalom. Emberi magatartás- és gondolkodásmódokat jelölnek ezek a szavak, ame-
lyek – mutatis mutandis – a vallásosság közegeiben is felbukkanhatnak, de nem magából 
a vallásból erednek.7

Az alábbiakban szeretnénk megvizsgálni azokat a kifejezéseket, amelyek már sajá-
tosan kötődnek a valláshoz, a vallásos emberi magatartáshoz.

Fundamentalizmus

A vallási-világnézeti közegben a fentieknél sokkal sajátosabban találkozunk a fun­
damentalizmus fogalmával. Sajnos gyakran nem eléggé világos, mit illet a sajtó vagy 
a közgondolkodás „fundamentalista” jelzővel, ezért érdemes először tisztázni a fogal-
mat, majd megvizsgálni, milyen általánosan jellemző vonásai vannak a fundamentalista 
egyéneknek vagy csoportoknak.8

5	 Czuczor–Fogarasi (1862–1874) i. m. 874, 889; Bárczi ([1941] 1991) i. m. 333–334.
6	 Kiss (2015) i. m. 895.
7	 Újfent hangsúlyozzuk, hogy a vallás nem egyszer radikalitást követel meg a hívőktől, ez azonban nem 
jelent feltétlenül szélsőséges magatartást vagy mentális végletességet. Erre jó példákat találunk az evan-
géliumok szövegében, ahol Jézus radikális követést vár el a híveitől, de egyáltalán nem buzdítja őket 
politikai vagy közösségi szélsőséges magatartásra: „Aki apját vagy anyját jobban szereti, mint engem, 
nem méltó hozzám, aki fiát vagy lányát jobban szereti, mint engem, nem méltó hozzám. Aki nem veszi 
vállára a keresztjét, s nem követ, nem méltó hozzám. Aki meg akarja találni életét, elveszíti; aki azonban 
elveszíti értem életét, az megtalálja azt.” (Mt 10,37–39). „Aki az eke szarvára teszi kezét és hátrafelé néz, 
nem alkalmas az Isten országára.” (Lk 9,62) – a sort sokáig folytathatnánk.
8	 A témához lásd Patrick Becker: Fundamentalismus als aktuelle Herausforderung. Stimmen der Zeit, 
139. (2014), 7. 473–482. Az újkori nyugati fundamentalizmus történeti kibontakozásához lásd Thomas 
Meyer (szerk.): Fundamentalismus in der modernen Welt. Die Internationale der Unvernunft. Frankfurt 
a. M., Suhrkamp, 1989. Különösen is érdekes a kötetben a szerkesztő, Thomas Meyer tanulmánya, amely 
a felvilágosodás dialektikájából kiindulva értelmezi a kortárs helyzetet: Thomas Meyer: Fundamentalis-
mus. Die andere Dialektik der Aufklärung. In Thomas Meyer (szerk.): Fundamentalismus in der modernen 
Welt. Die Internationale der Unvernunft. Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1989. 13–21. Lásd még Benedikt 
Maximilian Löw: Christen und die Neue Rechte?! Zwischen Ablehnung und stiller Zustimmung. Eine 
Problemanzeige. Hamburg, Diplomica, 2017. 7–13.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

15

Fogalomtisztázás9

A szó jelentése a latin fundamentumra (alap; a fundo 3 igéből) vezethető vissza. Ez átvitt 
értelemben egy adott világnézet alapkijelentését, minden egyéb elemét hordozó ősa-
lapját jelöli. Ilyen értelemben nem tipikusan egyházi-vallási tartalmú, hanem általában 
véve világnézeti jellegű. A fundamentalistának nevezett emberi magatartás lényege az, 
hogy az adott álláspont követője mindent az általa elfogadott, megkérdőjelezhetetlennek 
tekintett alapkijelentések szigorú értelmezése alá akar vetni – legyen szó tudományos 
elméletekről, társadalmi viszonyokról, esztétikáról vagy éppenséggel életvezetésről.

Klasszikusan két fő fajtáját különböztetjük meg a fundamentalizmusnak:10

– Integrális fundamentalizmus: a teljes valóságot, annak minden szegmensét egy
vezéreszme, átfogó gondolati mátrix, egyetemesen érvényes alapkijelentés hatá-
lya alá rendező, alapvetően vallási(lag motivált) mentalitás. Lényege pontosan ez:
kiterjed a teljes emberi létezésre.

– Partikuláris fundamentalizmus: a valóság vagy létezés bizonyos területeire terjed
csak ki az alapvetés, őselv konzekvens átvitele. Ilyen értelemben beszélhetünk
politikai vagy művészi fundamentalizmusról. Ebben az esetben az adott területen
érvényesülő fundamentalista megközelítés érintetlenül hagyja az emberi élet más
régióit (például valaki lehet úgy a „keresztény kultúra” fundamentalista beállító-
dású védelmezője, hogy közben erkölcsi kérdésekben, életvitelében egyáltalán nem
igazodik az evangéliumi vagy egyházi tanításhoz).

A fundamentalizmus antropológiai megközelítésben11

A fogalmi tisztázás után azzal a kérdéssel kell foglalkoznunk, hogy mi az ilyen típusú 
magatartás gyökere. Az ember természeténél fogva felveti a dolgok értelmére vonat-
kozó kérdést: Honnan jövünk és hová megyünk? Mi értelme (oka, célja, jelentősége) 
van a születés és a halál között megélt időnek? Miért van szenvedés, mi ad tartalmat 
a küzdésnek? Adhatunk egészen egyéni és alkalom szülte válaszokat ezekre a kérdé-
sekre, így azonban szünet nélkül maradhat bennünk valami alapvető nyugtalanság, sőt 
bizonytalanság. Vágyunk a biztos, nem változékony (objektívnek tekintett) értelemre, 

9	 Ehhez lásd Wofgang Beinert: Fundamentalismus. I. Begriff. In Michael Buchberger – Konrad Baum-
gartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, Wien, 
Herder, 1995a. 224.
10	 A fundamentalizmus jelenségének tanulmányozásában nagy horderejűek a következő kötetek: Martin 
E. Marty – Appleby R. Scott (szerk.): Fundamentalisms observed. The fundamentalism project 1. Chicago, 
University of Chicago Press, 1991; Martin E. Marty – Appleby R. Scott (szerk.): Fundamentalisms and
society. Reclaiming the sciences, the family and education. The fundamentalism project 2. Chicago, Uni-
versity of Chicago Press, 1993a; Martin E. Marty – Appleby R. Scott (szerk.): Fundamentalisms and the
state. Remaking polities, economies, and militance. The Fundamentalism project 3. Chicago, University
of Chicago Press, 1993b.
11	 Beinert (1995a) i. m. 224.



Török Csaba

16

válaszra.12 Ha nem lelünk ilyenre, egzisztenciális szinten szembesülhetünk a félelem 
vagy a szorongás állapotával.

Ennek az emberi adottságnak van azonban egy negatív vetülete is: hogy „kicselezzük” 
a bizonytalant, hajlamosak vagyunk az egyszerű és egyértelmű válaszok elfogadására, 
még hogy ha ezek a valóság leegyszerűsítését, egyfajta sarkított vagy pontatlanul álta-
lánosító álláspontot jelentenek is.

A fundamentalista viszonyulás az emberi élet eltérő szintjein mutatkozik meg:
	– Megismerés: az érintett személy úgy véli, hogy a valóságnak csak egy helyes 

olvasata van. Minden más értelmezés szükségszerűen téves. Éppen ezért az általa 
képviselt álláspontot mindenkinek el kell fogadnia. Aki nem így tesz, az eretnek, 
ostoba, gondolkodásában alacsonyabb rendű. Ekként születik meg a dogmatizmus 
(a görög szó tételt, leszögezett tanítást takar), amelyben a konkrét nyelvi formába, 
tételes megfogalmazásba öntött abszolút „igazság” mindentől függetlenül, min-
denkire nézvést kötelező.

	– Cselekvés: az ember a konkrét választásait, cselekedeteit, de a rögzülő megszokásait 
is egy vezéreszméhez rendeli hozzá. Arra törekszik, hogy kizárólagosan érvénye-
sen és teljesen egyértelműen fogalmazza meg a helyes cselekvés normarendszerét. 
Olyan életszabályt akar magának, amelynek tükrében minden tettről könnyen, 
problémamentesen kijelenthető, hogy jó vagy rossz, helyes vagy helytelen. Az ilyen 
erkölcsiség legnyilvánvalóbban a moralizmusban (az objektív szabályt a személyes 
szempontoktól és körülményektől függetlenül, mindenáron követő magatartás) 
és a rigorizmusban (túlzó erkölcsi szigor) mutatkozik meg. A cselekvés terén mutat-
kozó fundamentalizmus valamiképpen előfeltételezi a megismerés dogmatizmusát, 
vagyis egy olyan mentális hozzáállást, amely képtelen ellépni az egyetemes, tiszta 
és egyszerű elvektől, jóllehet a valóság (mint egyedi és konkrét) soha nem fedhető 
le hiánytalanul és pontosan ezekkel.13 Így a dogmatizmus és moralizmus végül 
szükségszerűen életidegen, sőt akár egyenesen életellenes magatartást is szülhet.

	– Társas lét: egy adott emberi közeg a maga életmódját az emberi létezés legtelje-
sebb, leghelyesebb útjának tekinti. Az emberi létezés tökéletessége ennek a konkrét 
csoportnak az életvitelében ölt testet, amely így felsőbbrendű minden más emberi 
közösségnél. Ezt a viszonyulást nezzük elitarizmusnak.

12	 Érdekes Mircea Eliade megfontolása, aki szerint: „A szent […] az egyáltalán valóságos hatalom, hatóerő, 
az élet és a termékenység forrása. A vallásos ember kívánsága, hogy szentségben éljen, azt jelenti, hogy 
az objektív valóságban kíván élni, nem akar a szubjektív élmények végtelen viszonylagosságának foglya 
maradni: egy valóságos és hatni képes – nem pedig illuzórikus – világban kíván állni.” Mircea Eliade: 
A szent és a profán. A vallási lényegről. Budapest, Európa, 1987. 22–23.
13	 Ezen a ponton utalhatunk Aquinói Szent Tamás bölcs meglátására: „Jóllehet az általános dolgokban van 
bizonyos bizonyosság, minél inkább közeledünk a részleges dolgokhoz, annál nagyobb a határozatlanság. 
[…] A gyakorlat szintjén nem azonos mindenki számára a gyakorlati igazság vagy szabály a konkrét esetet 
tekintve, s még azoknál is, akik konkrét esetekben elfogadják ugyanazt a gyakorlati szabályt, az ismeret 
nem azonos mindegyikükben. […] És annál inkább növekszik a határozatlanság, minél inkább haladunk 
lefelé a részlegesben.” Aquinói Szent Tamás: A teológia foglalata. Második rész első része (Quaestio 
1–114). Budapest, Gede Testvérek, [1485] 2008. Idézve a következő alapján: Ferenc pápa: Amoris laetitia. 
Budapest, Szent István Társulat, 2016.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

17

	– Transzcendencia/vallás: a saját vallásos meggyőződés minden másnál felsőbbrendű, 
egyedül, kizárólagosan és minden elemében igaz. Ez a látásmód furcsa módon még 
a monoteista vallások követőiben is arra vezet, hogy a világ örök (még ha nem is 
szimmetrikus) dualizmuson nyugszik (jó–rossz, Isten–sátán), és csakis az egyetlen 
igaz Istenhez az egyetlen igaz módon kapcsolódó ember jár el helyesen. Az ilyen 
irányú vallási karakterű szélsőségesség megnevezése a fanatizmus.

A fundamentalizmus általános jellemzői

A következőkben azt vesszük szemügyre, hogy melyek azok az általános jellemzők, 
amelyek egyaránt igazak az eltérő területeken jelentkező fundamentalista magatartás-
formákra.

	– Zárt világkép: a fundamentalista gondolkodású ember egységesen, leegyszerűsítve 
képezi le a valóságot. Minden fekete vagy fehér, és mindenről rövid úton biztos ítélet 
formálható. Ebben a rendszerben nincs helye új gondolatoknak, új elemeknek. Ha 
felmerülnek új kérdések, akkor azokat meg lehet válaszolni a régi feleletekkel is.

	– Nem differenciáló gondolkodás: a valóságredukció, amelyről az előző pontban 
szóltunk, azt is jelenti, hogy az érintett ember képtelen az átmenetek, árnyalatok, 
nüanszok érzékelésére és felfogására. Teljességgel a vagy-vagy rendszerben gondol-
kodik, és ezért nem tud valósághű módon differenciálni a konkrét jelenségek között.

	– Szkepszis a kortárs világgal, a kurrens modernitással szemben: mivel a kortárs 
világkép (úgy tudományos, mint kulturális, társadalmi, politikai stb. szinten) végte-
lenül összetett, egyre nehezebben átlátható, elemi ellenérzés, sőt olykor egyenesen 
gyűlölet ébred a modernitással szemben.

	– Tudományellenesség: az előző pontból szinte szükségszerűen adódik a következő. 
A mind magasabb szintű, a hétköznapi ember számára egyre nehezebben nyomon 
követhető és értelmezhető tudományos eredmények kiváltanak egy mélységes 
kételkedést az „akadémiai” tudományosság eredményeiben. Ezzel együtt felbukkan 
a szilárd bizalom a „különutasokban”. A leglátványosabban az alternatív orvoslás 
kapcsán találkozunk ezzel a jelenséggel, de analóg jelenségeket megfigyelhetünk 
a történettudomány, a nyelvészet, de még a teológia, a vallásbölcselet terén is.

	– Politikai ultrakonzervativizmus: az előzőekben említett pontokból következik, hogy 
a fundamentalista karakterű ember hajlamos egy olyan társadalmi modellben ott-
hon érezni magát, amelyben szilárd hierarchia uralkodik, az államnak tekintélyelvű 
és paternalista (ezzel együtt biztonságot nyújtó) képe jelenik meg. Ennek a politikai 
viszonyulásnak igen sokszor velejárója a megingathatatlan hit az összeesküvés-el-
méletekben, az egész világot átszövő, mindenhol jelen lévő összeesküvésekben, 
amelyektől csakis egy „régi vágású”, masszív, férfias és határozott erő mentheti 
meg a rábízott polgárokat.

	– „Missziós öntudat”: akinek fundamentalista alapmeggyőződése van, az teljesen 
magától értetődőnek veszi, hogy minden más állásponton lévő ember (olykor rajta 
kívül szinte mindenki) súlyos tévedésben van, amely egyszersmind veszedelmes is. 



Török Csaba

18

Így hát igyekszik „megtéríteni” a másként gondolkodókat, az interneten terjeszti 
az eszméit, és minden alkalmat megragad saját álláspontjának a hangoztatására 
(legyen szó akár egy internetes portál kommentfelületéről vagy egy betelefonálós 
tévé-, rádióműsorról).

A fundamentalista csoport belső élete

Hogyan néz ki „belülről” egy fundamentalista csoport? Az alábbiakban csak tömören 
és érintőlegesen vázoljuk fel a fundamentalista beállítottságú csoportok profilját.

	– Struktúrák. Az ilyen társaságokban, közösségekben szigorú alá- és fölérendeltség 
uralkodik, igen erős a tekintélytisztelet (amely látványos külső megnyilvánulási 
formákat is ölthet). Rendkívül nagy értéke van az engedelmességnek és a paran-
csok gondolkodás, vonakodás, akadékoskodás nélküli teljesítésének. A jó funda-
mentalista felnéz a „mesterére”, és nem habozik azonnal cselekedni, ha a „vezér”, 
a tekintély, az eszményített alapító ezt várja el tőle.

	– Identitásképzés. Minden, ami igaz és értékes, a csoporton belül van. Éppen ezért 
a csoport jobb, erkölcsileg magasabb rendű, értékesebb, mint bárki más. Ezt a befelé 
forduló és zárt identitástudatot tovább erősíti a csoporton belüli kapcsolatok ritu-
alizálása (a már-már vallásos tisztelet megnyilvánulásai), amelyek révén az egyén 
harmonikusan belesimul a közösségi hierarchia rendjébe, és feltétel nélkül azonosul 
a tömbbel, a csoporttal.

	– Kapcsolattartás a külvilággal. Egy fundamentalista csoport sem a gondolkodás, 
sem a cselekvés terén nem hajlandó a kompromisszumokra. Miért is lenne azokra 
szükség, hogy ha a csoport maga az igazság letéteményese? Ebből fakad a közössé-
gen kívüli kapcsolatok meglazítása, sőt extrém esetekben szisztematikus felszámo-
lása. Az előálló helyzetet tovább súlyosbítja a kényszeres konfrontáció, amelyre még 
akkor is sor kerül, hogy ha ez látványosan és nyilvánvalóan értelmetlen – legalábbis 
kívülről nézve. Ugyanis belülről szemlélve a dolgokat, teljesen egyértelmű, hogy 
a „hajlíthatatlan” kényszeresség a konfrontációra végül tovább erősíti a zárt iden-
titást. Ily módon a csoport tagjai egyre jobban elkülönülnek, úgy is mondhatnánk, 
hogy létrehoznak egy alternatív valóságot önmaguk számára. Ez teljesen kézzel 
fogható olyan vallási mozgalmak esetében, amelyek kivonulnak a technikai civi-
lizációból (például amishok), de megtapasztalható azoknál is, akik „mintha nem 
is ezen a földön élnének”, vagyis olyan rendíthetetlenül szajkózzák az igazukat, 
hogy még akkor sem térnek jobb belátásra, ha durván szembemennek a tényszerű 
valósággal. Végső soron a csoport és tagjai teljesen eltávolodnak, elkülönülnek 
mindentől és mindenkitől, ami és aki kívül esik az egyedül igaz fundamentum 
körén. Ebből a magatartásból fakad az is, hogy végül megszakítják a racionális 
diskurzusokat mindenkivel, akinek más a véleménye. Ezért a fundamentalista 
mentalitású csoportok kifejezetten veszélyesek a társadalom egészére, a nemzeti 
vagy állami közösségek belső rendjére és átfogó emberi (intellektuális, érzelmi, 
pszichés, mentális stb.) biztonságára.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

19

A vallás fogalma

Mielőtt megvizsgálnánk a fundamentalizmus megjelenését a vallásos közegben, rövi-
den tisztáznunk kell, hogy mit is értünk vallás alatt. A hagyományos megközelítésben 
a latin religio szó etimológiájából kiindulva, Cicero és Szent Ágoston nyomán az alábbi 
értelmezési variánsokkal találkozunk:

	– Re-legere: újra olvasni. Az ember a vallásgyakorlat révén arra tesz kísérletet, hogy 
szüntelenül megújuló viszonyba kerüljön az alapot (fundamentum) képező forrás-
sal. Ebben a megközelítésben az olvasás, emlékezetbe vésés, elmélkedő befogadás 
és értelmezés kiemelkedő jelentőségű a vallás megélésében.

	– Re-ligare: újra összekötni. Az intézményes vallás a maga kultuszával, külső kife-
jezési formáival, kézzel fogható cselekvéseivel (áldozatbemutatás, közösségi ima 
stb.) arra irányul, hogy megerősítse és állandóan felfrissítse az istenség és az ember 
közötti kapcsolatot. Ezzel persze szükségszerűen együtt jár a kultuszközösség 
tagjai közötti viszonyok elmélyülése is. A görög eredetű liturgia szó erre mutat rá, 
hiszen ezt jelenti: a népért, a nép közösségében végzett tett, cselekedet.

	– Re-eligere: újra kiválasztani. Ez az értelmezési variáns a zsidó-keresztény bib-
liai hagyomány talaján áll, és Szent Ágostonnal jelent meg a vallástanban. Arra 
utal, hogy a hit alapja az isteni kiválasztás (electio), amely küldetéssel ruházza fel 
az embert (missio). Később az iszlámban is találkozunk az ilyen hangsúlyú vallás
értelmezéssel. Ebben a harmadik esetben központi fontosságúvá válik a közösség 
isteni (ön)tudatformáló ereje.

Amennyiben meg szeretnénk határozni a vallási szélsőség fogalmát vagy konkrétab-
ban a fanatizmust, akkor azt mondhatjuk, hogy az a vallás fogalma fenti szempontjai 
valamelyikének (vagy mindegyikének) a fundamentalista értelmezéséből születik meg.

A fanatizmus

A fogalom gyökerei14

A fanatizmus fogalma a latin fanum (szent) szóból ered. Ennek gyökere a fano 1 ige, 
amelynek jelentése: önkívületben lenni, őrjöngeni. Itt kiemelten a vallásgyakorlat pogány 
formáihoz kötődő eksztázis élményéről van szó, amikor a pap vagy a hívő ilyen módon lép 
kapcsolatba az istenséggel. Az eksztatikus állapot elérésének számos útja ismeretes volt 
az ókorban: részegség, kábító anyagok, orgia, tánc stb. Innen ered a fanatikus melléknév 
is, amely olyan személyt jelöl, aki teljes önkontroll nélkül átadja magát az eszmének, 
a szent célnak. Már az ókorban megjelent az ige átvitt értelme is, azaz megszentelni.

14	 A témához lásd A. M. J. M. Herman van de Spijker: Fanatismus. In Michael Buchberger – Konrad 
Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Freiburg, Basel, Rom, Wien, 
Herder, 1995. 1178.



Török Csaba

20

Ilyen módon a hívő közvetlen, személyes tapasztalásra tesz szert az istenség kapcsán, 
amely szó szerint áthatja őt (re-ligare). Nem kell feltétlenül és mindenestül negatívnak 
tekintenünk ezt az emocionális megragadottságot, hiszen az összes vallásban ott van 
az emberi lelkesedés alapvető igénye. Erre azért is szükség van, hogy az egyén „síkra 
szálljon – esetleg másokkal együtt – idealista módon valami értékesért”.15 A jó vallási 
nevelés megszólítja ezt a lelkesedési képességet, és megtanítja arra, hogy ne csapjon át 
szélsőséges megnyilvánulásokba.16 A keresztény szóhasználatban ilyen értelemben is 
szólhatunk a „lelkek megkülönböztetésének” a feladatáról: arról az igényről, hogy ne 
általánosságban magát az érzelmi elemet, a lelkesültséget zárjuk ki a vallásból, hanem 
képessé váljunk arra, hogy különbséget tegyünk ennek jó és rossz formái között.

A latin nyelvben a szent ellentétét hívják pro-fanumnak, innen az európai nyelvekben 
elterjedt profán (világi, nem vallásos) melléknév. Igeként pedig a profano 1-val találko-
zunk, amelyből a profanáció főnév származik.

A fanatizmus napjainkra alapvetően negatív jelentéstartalommal bír. A Magyar 
Katolikus Lexikon meghatározása szerint: „Egy eszmétől való megszállottság, a fanati-
kus ember állapota.”17 Ha a fanatikus mentalitás kialakulását vizsgáljuk, három fontos 
összetevőre akadunk:18

	– Redukció. A fanatikus ember világképe messzemenően leegyszerűsített, az össze-
tettség helyébe az egyszerűség („egyértelműség”) lép – ilyen értelemben teljes 
joggal nevezhető fundamentalistának.

	– Polarizáció. A felismert egyszerű és egyértelmű, ugyanakkor isteni, abszolút 
igazság mindig két pólus feszültségében áll. Világosan különválik a jó és a rossz, 
a férfi és a nő, a kedves és a gyűlöletes, az igaz és a gonosz. A fanatikus ember 
természetesen tévedhetetlen bizonyossággal felismeri ezeket, hiszen szinte „Isten 
szemével” lát mindent, letéteményese az egyetlen igazságnak.

	– Harci logika. Éppen ez az isteni látás, isteni ítélőerő ruházza fel a fanatikust a totá-
lis magabiztosság karakterével. Számára ismeretlen a megengedő magatartás, min-
den helyzet vagy-vagy szituáció. Ha a világ vagy a másik ember kompromisszumot 
kötne vagy kikerülné a kenyértörést, ő erre nem hajlandó. Neki a „harc” kötelezett-
ség. Minden áron, áldozatokat nem kímélve, akár a legvégsőkig elmenve ki kell 
állnia az egyedül igaz mellett, mert csakis így tud hűséges maradni az ő egyetlen 
és egyedül igaz istenségéhez.

15	 Spijker (1995) i. m. 1178.
16	 Hogy mennyire nehéz olykor megtalálni a vékony határvonalat a lelkesedés, a hitvallói, vértanúi lel-
kület és a fanatizmus között, arra rámutat a következő kötet: Reinhold Bernhardt: Zwischen Größenwahn, 
Fanatismus und Bekennermut. Stuttgart, Kreuz, 1994. 
17	 Schütz Antal: Fanatizmus. In Diós István (szerk.): Katolikus Lexikon. Vol. 2. 1993. A fanatikus embert 
ugyanitt így határozzák meg: „Tágabb értelemben eszméit és igényeit kérlelhetetlenül képviselő ember, 
szoros értelemben a vallási eszmékért elvakult megszállottsággal lelkesedő hívő. – A ~ nem tűri, hogy 
nézeteiből bármit töröljenek, javítsanak vagy elhagyjanak.”
18	 Ehhez lásd Józef Niewiadomski: Fanatismus. In Johannes Sinabell et alii (szerk.): Lexikon neureligiöser 
Bewegungen, esoterischer Gruppen und alternativer Lebenshilfen. Freiburg, Herder, 2009. 67–68.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

21

A vallási fanatizmus megnyilvánulásai

A vallásos hit az ember bensejéből fakad, ám nem hihetjük azt, hogy meg is marad a pri-
vát szféra szűk keretei között. A belső meggyőződés külső kifejeződési formákat keres, 
mégpedig az ember testi-lelki kettős egysége folytán. A fanatikus azonban nem elégszik 
meg azzal, hogy felvállalja és külső fórumon is megéli a hitét, hanem arra törekszik, 
hogy kivetítse azt a teljes valóságra, és ha kell, erőnek erejével szabjon hozzá mindent 
és mindenkit az önmagában hordozott eszményhez. Ezzel együtt el tudjuk különíteni 
a vallásos fanatizmus két szintjét:

– „Elméleti” fanatizmus. A vallási túlbuzgóság és hevület egyfajta papíron (médiu-
mokon keresztül, interneten) folytatott szent háborúvá válik az igazságért, az egyet-
len hiteles üzenet kimondásáért. Azt is mondhatnánk, hogy itt a vallás re-legere
szempontja jut a leginkább szóhoz. Ugyan fizikailag nem sért meg vagy veszélyeztet
a fanatikus senkit, de magatartása olykor mégis kimeríti a verbális erőszak kategóri-
áját. Gondolhatunk itt a gyűlöletkeltés, az izgatás stb. kategóriáira, arra az ártalmas
gyűlöletbeszédre, amely előkészíti a terepet (nem egyszer a lelkiismeretek elal-
tatása révén) a gyakorlatban megvalósult erőszak előtt. Ennek a területnek a jogi
szabályozása olykor igen nehéz, sőt egyenesen lehetetlen. Mégsem gondolhatjuk
azt, hogy figyelmen kívül hagyhatjuk az elméleti fanatizmus veszélyeit, legyen
szó akár egy gyűlölködő blogról vagy valamiféle kártékony médiamegjelenésről.

– Társadalmilag megvalósult fanatizmus. Ebben az esetben a fanatikus magatar-
tás kilép a szó (a gondolat, a verbális kommunikáció) birodalmából, és a fizikai
valóságban ölt testet. Megjelenhet úgy az egyén, mint egy szélsőséges csoport
szintjén, és leggyakrabban agresszióba, a polgári törvények által is szankcionált
bűncselekményekbe torkollik. Nincs egyetlen nagy vallás sem, amelyben ne lép-
nének időről időre fanatikusok a színre. Ugyanakkor az ilyen csoportok a saját
vallásukon, közegükön belül is könnyen a peremre szorulnak, hiszen a mérsékelt
és kiegyensúlyozott tekintélyek szükségszerűen konfrontálódnak velük (éppen
a fanatikusok kérlelhetetlen harci logikája okán). A saját vallási közegükön belüli
elítélést, elrekesztést, elutasítást nagyon erős csoportöntudattal kompenzálják. Itt
megjelenik előttünk a vallás harmadik, Szent Ágoston-i értelmezésének a dimen-
ziója, a re-eligere, a kiválasztottságtudatban gyökerező identitás túlhajtása.

Az elmúlt évtizedek során sokszor fájdalmas módon tapasztalta meg a társadalom, hogy 
mekkora veszélyek rejlenek a kontrollt vesztett, elszabadult fanatikus csoportokban. 
A híradásokban leggyakrabban a szekták által elkövetett rituális öngyilkosságokról vagy 
a kívülállók ellen irányuló erőszakhullámokról hallunk. Ugyan olykor van a médiának 
torzító hatása, de nem feledhetjük: nincs egyetlenegy vallás sem, amelytől idegen lenne 
az erőszakos fanatizmus. Még a kereszténységen belül is megjelenik a bibliai fanatizmus 
ilyen-olyan szekták képében,19 amelyek aztán nem egyszer borzalmas bűncselekményekre 

19	 Részletesen Wolfgang Beinert: Fundamentalismus. IV. Fundamentalistische Strömungen in den christ-
lichen Konfessionen. In Michael Buchberger – Konrad Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für 



Török Csaba

22

is képesek. De ugyanígy kijelenthetjük azt is, hogy nincs egyetlenegy vallás sem, amely 
a többinél inkább, jobban kedvezne a fanatizmusnak. Ennek az az oka, hogy a fanatizmus 
nem az adott vallás hittani tételeiből táplálkozik, hanem az emberi magatartásból. Nem 
a vallási tan önmagában a fanatikus, hanem az ember, aki elköteleződik a tan mellett. 
Ilyen értelemben a fanatizmus egyetemes emberi (antropológiai) adottság. A vallások 
felelőssége elsődlegesen abban áll, hogy miként viszonyulnak ehhez az emberi jelen-
séghez, és milyen módon igyekeznek ellene hatni.20

A fanatizmus által támasztott kihívások

Ha napjainkban a fanatizmus szót halljuk, akkor legelőször a terrorizmus jut az eszünkbe. 
Olyannyira így van ez, hogy a két fogalom már szinte teljesen össze is forrt egymással. 
Ez olykor lehet jogos kapcsolódás, hogy ha maguk a terroristák kijelentik: ők egy „jobb 
világért” küzdenek, amely csakis az ő fundamentalista vallásértelmezésük talaján állhat. 
Ugyanakkor – mint ezt fentebb említettük – ez egyetlenegy vallásnak sem a mainstream 
gondolkodása. Ezért a vallási vezetőknek kiiktathatatlan feladata a világos fellépés, 
az elhatárolódás, a nyílt beszéd. Erre pozitív példával szolgáltak az ír katolikus püs-
pökök, amikor 1987 novemberében – egy 11 halálos áldozatot követelő IRA-támadás 
után – pásztorlevélben fordultak híveikhez, amelyet minden vasárnapi misén felolvastak. 
Ebben egyértelműen kifejezésre juttatták, hogy az ír terrorszervezet támogatása bűn. 
Ezzel sok hívő ellenkezését váltották ki, de a nyíltan felvállalt konfrontáció (jelen esetben 
a szervezeten belül) mégis hozzájárult a kérdés tisztázásához.

A fenti eset is rávilágít arra, hogy a fanatizmus éledése kapcsán megújult reflexió 
vált szükségessé a vallás és az erőszak viszonyáról. A vallás (különösen a monoteizmus) 
szükségszerűen erőszakot generál? A hívő meggyőződés elősegíti vagy gátolja a béke 
ügyének az előmozdítását a világban? Ha az ember átfogóbb elemzésbe kezd, akkor 
találkozik a racionalitás és a hit viszonyának a kérdésével is. Ennek a témának a fel-
vázolására tett kísérletet XVI. Benedek pápa híres regensburgi beszédében21 – amely 
paradox módon fanatikus erőszakhullámot váltott ki majd’ az egész muszlim világban. 
Igaznak tűnik Hans Küng teológus, vallásfilozófus meglátása: addig nem lesz világbéke, 
amíg nem lesz vallásbéke.

Különös kihívást képez az a jelenség is, hogy a negatív tapasztalatok szélsőséges reak-
ciókat szülnek egy viszonylag tág társadalmi körben. Igen hamar sor kerül a vallás démo-
nizálására, egy olyan közvélekedés meggyökeresedésére, miszerint a hívő magatartás 

Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, Wien, Herder, 1995b. 225.
20	 A témába történeti és mind az öt világrészt, az összes nagy vallást érintő bevezetést nyújt a következő 
tanulmánygyűjtemény Thomas Kolnberger – Clemens Six (szerk.): Fundamentalismus und Terrorismus. 
Zu Geschichte und Gegenwart radikalisierter Religion. (Expansion – Interaktion – Akkulturation. Histo-
rische Skizzen zur Europäisierung Europas und der Welt, Bd. 14) Essen, Magnus, 2007–2008.
21	 Benedikt XVI.: Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Freiburg, Herder, 2006. A témához 
lásd még Németh Pál: Megfontolások XVI. Benedek pápa regensburgi beszéde kapcsán. In Szécsi József 
(szerk.): Keresztény–Zsidó Teológiai Évkönyv 2007. Budapest, Keresztény–Zsidó Társaság, 2007. 265–272.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

23

veszedelmes fanatizmus, amely szükségszerűen romlást, elmaradottságot, erőszakot 
von maga után. Ez azt eredményezi, hogy a valóban felbukkanó vallási fanatizmus 
fanatikus választ vált ki: hiszen az ilyetén szélsőséges és kizárólagos igényre számot 
tartó negatív reakciók képviselőire jelentős mértékben illenek azok a jellemvonások, 
amelyekről a fanatizmus kapcsán szóltunk. Ezért hát tudatában kell lennünk annak, 
hogy még komoly út áll előttünk.

Vallás és szélsőség

Írásunk végéhez közeledve meg kell vizsgálnunk még a kezdő kérdést: milyen viszony áll 
fenn a vallás és a szélsőség között? Hogyan tudunk reflektálni a felmerült nehézségekre, 
és milyen utakat találhatunk az előre mutató megoldások felé?

A vallásosság belső küzdelmei

Nem tagadhatjuk, hogy korunk igen komoly kihívások elé állítja az intézményes vallá-
sokat, vagy konkrétan a vallásos embereket. Egy olyan világban élünk, amelyben alig 
találunk szilárd, megingathatatlan elemekre, minden mozgásban van. Az alábbiakban 
két fő kérdésre térnénk ki, amely komoly feladatot állít a vallások elé.

– A változásokhoz való viszonyulás. Általános érvényű igazság, hogy a személy
és a közösség életében minden változás – a „(társadalmi) változások, illetve élet-
válságok”22 – bizonytalanságot eredményez. Erre két reakció adható: 1. nyitottság:
a bizonytalanság felvállalása, szabad útkeresés, kísérletezés (elfogadva a kudarc,
az identitásválság veszélyét); 2. bezárulás: ragaszkodás mindenáron a „régi” biz-
tonsághoz, az új problémák tudati kirekesztése (itt a valósággal szembeni törés,
az elidegenedés veszélye áll fenn). A vallásos emberek valóban hajlamosabbnak
mutatkoznak a második típusú magatartásra. Nagyobb bennük a vágy a vezetés,
a világos iránymutatás iránt, hiszen mindenáron biztonságot akarnak.23 Vezetőiktől
egyszerű tőmondatokat várnak, amelyek könnyűvé teszik számukra a tájékozódást
egy rendkívül gyorsan változó világban. Ha nem kapják meg ezeket a „kulcssza-
vakat”, „tételmondatokat”, akkor frusztráltak lesznek, maguknak keresnek olyan
tanítókat, akik irányt mutatnak (még ha életidegen, fundamentalista módon is). Így
a radikális változások, a paradigmaváltások, az anarchikus állapotokat is magukkal
hozó korátmenetek kedveznek a fanatikusoknak. A bizonytalanná vált közegek-
ben könnyen megjelennek a vallási motívumokból merítő társadalmi és politikai

22	 Erich Garhammer: Fundamentalismus. VI. Als pastorales Problem. In Michael Buchberger – Konrad 
Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, 
Wien, Herder, 1995. 226.
23	 Klemens Deinzer: Sicherheit um jeden Preis? Fundamentalistische Strömungen in Religion, Gesellschaft 
und theologischer Ethik. (Dissertationen. Theologische Reihe Bd. 39) St. Ottilien, EOS, 1990.



Török Csaba

24

protestmozgalmak,24 amelyek „a szelektíven rekonstruált szent hagyomány” köte-
lező bevezetésével kívánják orvosolni a társadalmi bajokat, kihívásokat.25

	– A szabadsághoz való viszonyulás. Nemcsak a változás, de a (bizonyos értelemben 
bizonytalanságot magában rejtő) szabadság is félelmet keltő lehet.26 Mi ennek 
az oka? Egyfajta megközelítésben a szabadság bizonytalanság – korlátlanság, 
méghozzá a szónak a rossz értelmében: a biztonságot és otthonosságot nyújtó 
tájékozódási pontok, szabályok és korlátok hiánya. Szemközt ezzel a helyzettel 
kétféle módon lehet meghatározni a hit szerepét: 1. regresszió: a szabadság felfüg-
gesztése, visszamasírozás a „régi, jó vallásba”;27 2. progresszió: a hit a szabadság 
felelős gyakorlásának hajtóerejeként, motivációjaként jelenik meg. Az első válasz 
végtelenül ösztönös és reflektálatlan. Az, ami a hívő embertől várható. A második 
válaszhoz már elköteleződésre, nagyon erős hittudatra van szükség. Arra, amit 
a bibliai nyelv bizalomnak, ráhagyatkozásnak nevez. A keresztény perspektívában 
ilyen értelemben létezik a „szabadság biztonsága”: az a tudat, hogy a szabadság 
bár kihívást állít elém és felelősséget terhel rám, végső soron mégis magában rejti 
valami nagyobb jónak, a beteljesülésnek a lehetőségét és távlatát. A kereszténység 
számára azért kiemelten fontos ez a kérdés, mert Jézus Krisztus a Megváltó, vagyis 
az, aki azért jött, hogy „halálával legyőzze azt, aki a halálon uralkodott, tudniillik 
az ördögöt, és felszabadítsa azokat, akiket a haláltól való félelem egész életükre 
rabszolgává tett.” (Zsid 2,14–15) A szabadságra való felszabadítottság a keresztény 
ember alaptapasztalata. Enélkül a „biztonságos szabadság” nélkül csak rabszolga 
lehetne az Istenével szemközt. Szent Pál írja: „Nem a szolgaság lelkét kaptátok 
ugyanis, hogy ismét félelemben éljetek, hanem a fogadott fiúság Lelkét nyertétek 
el, általa kiáltjuk: Abba, Atya!” (Róm 8,15) „Ahol az Úr Lelke, ott a szabadság.” 
(2Kor 3,17) Így tehát egy szabadságtól félő, a regresszióba menekülő kereszténység 
önellentmondás, sőt nyílt megtagadása a keresztény hitnek.

Vallás és politika viszonya

A vallás és a szélsőség viszonya kapcsán külön figyelmet érdemel a politika szerepe, 
amely a hitelvi kérdésekkel kapcsolatban két irányt vehet:

	– Elutasító magatartás: a politika – élve a bűnbakkeresés ősi mechanizmusával – azo-
nosítja a vallást a fundamentalizmussal. Ezt olykor oly módon teszi, hogy az kime-
ríti „a rosszhír-keltés” kategóriáját. A megoldás hasznos lehet, hiszen végül gyak-
ran más jellegű (például gazdasági, társadalmi) problémák megoldatlanságáért is 

24	 Martin Riesebrodt: Fundamentalismus als patriarchale Protestbewegung. Tübingen, Mohr, 1990.
25	 Hans-Peter Müller: Fundamentalismus. III. Religionswissenschaftlich. In Michael Buchberger – Konrad 
Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, 
Wien, Herder, 1995. 224–225.
26	 Erre a komplex témára világít rá Hermann Kochanek (szerk.): Die verdrängte Freiheit. Fundamental­
ismus in den Kirchen. Freiburg, Herder, 1991.
27	 Stephan Pfürtner: Fundamentalismus. Die Flucht ins Radikale. Freiburg, Herder, 1991.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

25

vádolni kezdik az intézményesült vallásokat, akikben a fejlődés, a megoldástalá-
lás vagy a kiútkeresés legnagyobb akadályait látják és láttatják. Ez persze alapul 
szolgálhat az önös politikai érdek kiszolgálására, ahogyan erre a kereszténység 
történetéből számos példát ismerünk. A Római Birodalomban (Nérótól Diocleti-
anusig) a csapások, gondok, külső támadások okaként rendre az új vallást, annak 
követőit jelölték meg, és rajtuk vezették le a felgyülemlett társadalmi feszültsé-
geket. VIII. Henrik angliai reformációja pedig alkalmat adott az egyházi vagyon 
magánkézbe adására, ezáltal egy új arisztokrata réteg, még távolabb tekintve egy 
átalakuló, modernizálódó ország megalapozására. Ha napjaink híradásait figyeljük, 
szintén találkozhatunk hasonló mechanizmusokkal.

	– Támogató magatartás: a politika gyakran ráébred, hogy nagyon jól ki tudja zsák-
mányolni a vallást. Olyan erőre talál benne, amely növeli a társadalmi kohéziót, 
energiákat szabadít fel stb. A széteső Római Birodalomban Nagy Konstantin így 
remélt politikai támaszt a kereszténységtől – de nem egyszer manapság is beállnak 
pártok, szervezetek a „keresztény vallás”, az „erkölcs” ernyője alá. Ilyenkor azon-
ban a vallás szívét képező ideából (eszményből) ideológia, erőltetett és nem feltét-
lenül tiszta szándékoktól motivált cselekvési program lesz. Különösen kártékony 
ez a magatartás akkor, amikor a vallásban eleve meglévő negatív oldalra csap le, 
azt kezdi felerősíteni: kiaknázza, hogy a manipulált vallásosság kiválóan alkalmas 
egy kivetített ellenségkép felállítására, fenntartására, általános elterjesztésére.28

Mi a megoldás? Egyesek szerint az erőltetett vallásmentesítés, vagyis a vallás száműzése 
a közösségi terekből a privát szférába. Ez az elgondolás azonban nem csodaszer, ugyanis 
lényegében nem oldja meg a problémákat, csak egy szinttel odébb tolja azokat. Ráadásul táp-
talajává válik a vallásellenes, ám mégis vallásszerű elemeket felmutató ideológiáknak, mint 
például a fundamentalista ateizmus vagy a radikális szekularizmus. A kiutat keresve sokkal 
inkább a közösségi, erkölcsi értékek mentén kialakuló össztársadalmi párbeszéd lehetne 
a cél, amelyben a kereszténység jó partnernek bizonyulhat, mivel „[l]ényege szerint törté-
neti, plurális, inkulturációra kész, kiengesztelő, toleráns [valóság]. A fundamentalizmus 
beállítódása ilyen értelemben összeegyeztethetetlen a keresztény-bibliai hittartalommal”.29

Távlatok

Ahhoz, hogy túljussunk nem csak a vallási közegben megmutatkozó szélsőségek kihí-
vásán, de az ezekre adott, szintén szélsőséges (fundamentalista, olykor egyenesen fana-
tikus) reakciók problémáján, a fogalmak tisztázására, pontos használatára van szükség. 
Nem feledhetjük, hogy a fundamentalizmus, a vallás és a fanatizmus egyáltalán nem 

28	 Ez a jelenség igen gyakran megfigyelhető bizonyos (szélső)jobboldali körökben. Lásd Löw (2017) i. m.
29	 Wolfgang Beinert: Fundamentalismus. V. Systematisch-theologisch. In Michael Buchberger – Konrad 
Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, 
Wien, Herder, 1995c. 225.



Török Csaba

26

szinonimái egymásnak, ahogyan a radikalitás és a radikalizmus is eltérő arcokkal jelenhet 
meg a különböző közegekben.

A vallások részéről elengedhetetlenül szükséges a társadalmi felelősség tudatosítása 
és a tiszta beszéd, az egyértelmű állásfoglalás minden negatív magatartásforma ellenében.

„A lelkipásztorkodás feladata, hogy felfedje az ilyen hamis [fundamentalista] alternatívákra 
való fixációt, s akként az erőként mutassa fel a hitet, amely nem regresszív, hanem korlátoktól 
megszabadított biztonságot kínál. Ehhez hozzátartozik a fundamentalizmus kulcsszavának 
nem differenciált használata kapcsán kifejtett kritika is.”30

A társadalom és a politika részéről kikerülhetetlen feladat a vallás jelenségének újragondo-
lása.31 Nem fogadhatjuk el a differenciálatlan, inadekvát társadalmi megítéléseket, a sema-
tizálásokat és sarkító általánosításokat. Emellett – épp a valóság sokarcúsága okán – meg 
kell tanulnunk együtt élni azzal a ténnyel, hogy az igazságra formált igény nem egyenlő 
a fanatizmussal, hanem egy minden emberben jelen lévő vágyat tükröz. Ily módon meg-
valósulhat a rögzült vallásképek kritikája és újraszabása. A közgondolkodás hajlamos azt 
elvárni a vallástól, hogy csöndes megbékéltető erő, zavart nem keltő fogyasztási cikk legyen, 
bezárva a privát szféra falai közé. Ily módon azonban banalizálódik a vallás, és elveszíti 
legsajátságosabb magvát, tulajdonképpeni értelmét – nem lesz több, mint puszta egyénre 
szabott spiritualitás. Egy ilyen viszonyulás azonban nem segíti, hanem nehezíti a megoldást. 
Ugyanis „nem a vallás banalizálása, hanem a megerősítése a fanatizmus elleni recept”.32

Irodalomjegyzék

Aquinói Szent Tamás: A teológia foglalata. Második rész első része (Quaestio 1–114). Budapest, 
Gede Testvérek, [1485] 2008.

Bárczi Géza: Magyar szófejtő szótár. Budapest, Trezor, [1941] 1991.
Becker, Patrick: Fundamentalismus als aktuelle Herausforderung. Stimmen der Zeit, 139. (2014), 

7. 473–482.
Beinert, Wolfgang: Fundamentalismus. I.  Begriff. In Michael Buchberger  –  Konrad 

Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, 
Basel, Rom, Wien, Herder, 1995a.

Beinert, Wolfgang: Fundamentalismus. IV. Fundamentalistische Strömungen in den christlichen 
Konfessionen. In Michael Buchberger – Konrad Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon 
für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, Wien, Herder, 1995b.

Beinert, Wolfgang: Fundamentalismus. V. Systematisch-theologisch. In Michael Buchberger – Konrad 
Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, 
Rom, Wien, Herder, 1995c.

Benedikt XVI.: Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Freiburg, Herder, 2006.
Bernhardt, Reinhold: Zwischen Größenwahn, Fanatismus und Bekennermut. Stuttgart, Kreuz, 1994.

30	 Garhammer (1995) i. m.
31	 Niewiadomski (2009) i. m. 67–69.
32	 Niewiadomski (2009) i. m. 69.



A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában

27

Czuczor Gergely – Fogarasi János: A magyar nyelv szótára. Budapest, Magyar Tudományos 
Akadémia, 1862–1874.

Deinzer, Klemens: Sicherheit um jeden Preis? Fundamentalistische Strömungen in Religion, 
Gesellschaft und theologischer Ethik. (Dissertationen. Theologische Reihe Bd. 39) St. Ottilien, 
EOS, 1990.

Eliade, Mircea: A szent és a profán. A vallási lényegről. Budapest, Európa, 1987.
Ferenc pápa: Amoris laetitia. Budapest, Szent István Társulat, 2016.
Garhammer, Erich: Fundamentalismus. VI. Als pastorales Problem. In Michael Buchberger – Konrad 

Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Vol. 4. Freiburg, Basel, 
Rom, Wien, Herder, 1995. 226.

Kiss Gábor (szerk.): Magyar szókincstár. Rokon értelmű szavak, szólások és ellentétek szótára. 
Budapest, Tinta, 2015.

Kochanek, Hermann (szerk.): Die verdrängte Freiheit. Fundamentalismus in den Kirchen. Freiburg, 
Herder, 1991.

Kolnberger, Thomas – Clemens Six (szerk.): Fundamentalismus und Terrorismus. Zu Geschichte 
und Gegenwart radikalisierter Religion. (Expansion – Interaktion – Akkulturation. Historische 
Skizzen zur Europäisierung Europas und der Welt, Bd. 14) Essen, Magnus, 2007–2008.

Löw, Benedikt Maximilian: Christen und die Neue Rechte?! Zwischen Ablehnung und stiller 
Zustimmung. Eine Problemanzeige. Hamburg, Diplomica, 2017.

Marty, Martin E. – Appleby R. Scott (szerk.): Fundamentalisms observed. The fundamentalism 
project 1. Chicago, University of Chicago Press, 1991.

Marty, Martin E. – Appleby R. Scott (szerk.): Fundamentalisms and society. Reclaiming the scien­
ces, the family and education. The fundamentalism project 2. Chicago, University of Chicago 
Press, 1993a.

Marty, Martin E. – Appleby R. Scott (szerk.): Fundamentalisms and the state. Remaking polities, 
economies, and militance. The fundamentalism project 3. Chicago, University of Chicago Press, 
1993b.

Meyer, Thomas (szerk): Fundamentalismus in der modernen Welt. Die Internationale der 
Unvernunft. Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1989.

Müller, Hans-Peter: Fundamentalismus. III.  Religionswissenschaftlich. In Michael 
Buchberger – Konrad Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. 
Vol. 4. Freiburg, Basel, Rom, Wien, Herder, 1995.

Németh Pál: Megfontolások XVI. Benedek pápa regensburgi beszéde kapcsán. In Szécsi József 
(szerk.): Keresztény–Zsidó Teológiai Évkönyv 2007. Budapest, Keresztény–Zsidó Társaság, 
2007. 265–272.

Niewiadomski, Józef: Fanatismus. In Johannes Sinabell – Harald Baer – Hans Gasper – Joachim 
Müller (szerk.): Lexikon neureligiöser Bewegungen, esoterischer Gruppen und alternativer 
Lebenshilfen. Freiburg, Herder, 2009. 67–69.

Pfürtner, Stephan: Fundamentalismus. Die Flucht ins Radikale. Freiburg, Herder, 1991.
Riesebrodt, Martin: Fundamentalismus als patriarchale Protestbewegung. Tübingen, Mohr, 1990.
Schütz Antal: Fanatizmus. In Diós István (szerk.): Katolikus Lexikon. Vol. 2. 1993. Online: http://

lexikon.katolikus.hu/F/fanatizmus.html
Spijker, A. M.  J. M.  Herman van de: Fanatismus. In Michael Buchberger  –  Konrad 

Baumgartner – Walter Kasper (szerk.): Lexikon für Theologie und Kirche. Freiburg, Basel, 
Rom, Wien, Herder, 1995.

XVI. Benedek: Hit, értelem és egyetem – emlékek és reflexiók. In Szécsi József (szerk.): Keresztény–
Zsidó Teológiai Évkönyv 2007. Budapest, Keresztény–Zsidó Társaság, 2007. 251–264.

http://lexikon.katolikus.hu/F/fanatizmus.html
http://lexikon.katolikus.hu/F/fanatizmus.html


Vákát



Schanda Balázs

Komoly vagy szélsőséges? A vallásszabadság határai

Egyszerre akarunk teljes vallásszabadságot és tökéletes biztonságot. A biztonság hívó-
szava korunkban meghatározóvá vált. A szabadság eufóriája, amely a rendszerváltozást 
kísérte, pedig a múlt része lett: a szabadságot, a saját szabadságunkat ma természetesnek 
tekintjük.

Mind a biztonságot, mind a szabadság oltalmazását az államtól várjuk. Míg a rendszer-
változást követően az állammal kapcsolatos várakozások általában csökkentek – hason-
lóan a nyugati folyamatokhoz –, az állam veszített a tekintélyéből, a közelmúlt, különösen 
a közelmúlt biztonsági kihívásai megfordították ezeket a folyamatokat. Ezt jelezheti 
többek között a rendőrség tekintélyének emelkedése: például Németországban a társa-
dalmi bizalmi index élére került a rendőrség. Míg ma a németek több mint 80%-a bízik 
a rendőrségben (erősödő tendencia mellett), a sajtóban csak 40% (csökkenő tendencia 
mellett).1 Ez a példa azt mutatja, hogy a biztonságot adó hatalom tekintélye ma kétszer 
olyan erős, mint a médiáé, azaz egy, a hatalmat ellenőrző független piaci tényezőé.

A vallás természete

A vallási meggyőződés természete eltér más, az ember értékválasztásait meghatározó 
véleményektől vagy akár meggyőződésektől – legyen szó egy labdarúgócsapat iránti 
rajongásról vagy a környezetvédelem ügyei iránti elkötelezettségről. Ezen – egyébként 
érthető és tiszteletre méltó – elkötelezettségek részlegesek, azaz nem hatják át és nem 
határozzák meg az emberi személyiség egészét. A vallási meggyőződés – amennyiben 
valóban meggyőződésről és nem pusztán szokásról van szó – átfogó, az ember életének 
minden területét érinti: az étkezéstől a párválasztásig, az öltözködéstől a családtervezésig. 
A meggyőződés természete pedig feltétlen azonosulást igényel. Amit az egyén vallási 
parancsként él meg, ott számára ez a meggyőződés felülírja az állam iránti lojalitást. 
A szuverenitásának feltétlen elismerését követelő állam számára éppen ezért a vallás 
ijesztő: újra és újra vannak emberek, akik a vértanúságig menve a hitükhöz ragasz-
kodnak: a hit, a vallás olyan szférája az életnek, ahol az állam hatóköre korlátokba 
ütközik. A Római Birodalomtól kezdve az államok előbb-utóbb keresni kezdték, majd 
megtalálták annak módját, hogy a meghatározó vallások békés és rendezett együttélését 
biztosítsák. Hogy nem könnyű folyamatról volt szó, elegendő a modern európai vallás-
béke és nemzetközi rend kialakulására gondolunk: a vesztfáliai békéhez a harmincéves 
háború vezetett. A vallási helyzet megváltozása, új vallási jelenségek vagy egy adott 
állam kulturális hagyományaitól eltérő vallások megjelenése új egyensúlyok keresését 

1	 Statista: Zu welchen Institutionen haben Sie großes Vertrauen? (2020). 

https://doi.org/10.36250/00962_02

https://doi.org/10.36250/00962_02


Schanda Balázs

30

igényli. Ez az egyensúlykeresés döntően – de nem kizárólagosan – versengő emberi 
jogok és alkotmányos értékek között folyik.

A vallási meggyőződésből fakadhatnak olyan döntések, amelyek a kívülálló számára 
meglepőek, érthetetlenek, vagy akár ijesztőek. Amikor az állam a biztonságát, mások 
jogait és szabadságát veszélyeztető vallási vagy vallásinak tűnő szélsőségek ellen fellép, 
nem nélkülözheti a megkülönböztetés képességét: valóban veszélyt jelentő szélsőségről 
van-e szó, vagy csak valami szokatlan jelenségről, amelyhez egy vallási kérdésekben 
szemérmes társadalom nem tudja, hogy miként viszonyuljon.

A vallás, illetve a hit fogalma tágan értendő: olyan, bizonyossággal vallott, meg
győződésről (nem vélekedésről!) van szó, amely a világmindenség eredetével és céljával 
kapcsolatos. Vallásnak általában az olyan világnézetet tekinthetjük, amely a természet-
felettire irányul, rendszerbe foglalt hitelvekkel rendelkezik, tanai a valóság egészére 
irányulnak, valamint sajátos magatartás-követelményekkel (szokásokkal, életvezetési 
és erkölcsi követelményekkel) az emberi személyiség egészét átfogja – a hatályos magyar 
törvényben foglalt meghatározás sajátos kísérlet a vallás fogalmának normatív rögzí-
tésére.2 A meggyőződés az egyént a lelkiismeretében köti, azaz megtagadása, a hitből 
fakadó kötelezettségek elmulasztása súlyos belső válságot okozna. A bizonyítás terhét 
adott esetben az egyénnek kell viselnie, aki valamely kötelezettségétől mentesülni kíván: 
neki kell igazolnia, hogy valóban fennáll a lelkiismereti kényszer – a puszta nyilatkozat 
nem feltétlenül elegendő, ahogy az elkötelezettség nélküli vélekedések sem. A védelem 
független attól, hogy a gondolat erkölcsi nézetek alapján alakul-e, vagy tételes vallások-
hoz kapcsolódik. A védelem független attól is, hogy az adott gondolat, hit vagy vallás 
mennyire elterjedt. A lelkiismeret általános szabadsága a vallásszabadságból fejlődött 
ki. A vallásszabadság pedig eredendően adott vallási közösségek szabad működését 
jelentette, egyrészt történeti okokból, másrészt mivel a vallás antropológiailag közösségi 
jelenség. A vallásszabadság egyszerre individuális és kollektív természetű jog: e két 
elemének érvényesülése egymástól elválaszthatatlan.

A vallás az egész személyiséget átfogó és meghatározó jelenség, része az „emberi 
minőségnek”.3 A vallásszabadság közvetlenül az emberi méltóságban gyökeredzik – meg-
sértése az emberi méltóság elleni súlyos támadás. Az emberi méltóság korlátozhatat-
lan – az Alaptörvény szóhasználatával sérthetetlen (II. cikk), azaz az emberi személyi-
ség a jog számára érinthetetlen.4 A méltóságból fakadó egyes jogok már korlátozhatók 
lehetnek.

Míg a vallási meggyőződés szabad megválasztásának joga nem korlátozható, hiszen 
ez a személy belső fórumán történik, a meggyőződés kinyilvánítása, gyakorlása, taní-
tása az alapvető jogok korlátozásának általános szabályai szerint a feltétlenül szükséges 
mértékben korlátozható, amennyiben ezt más alapjog érvényesülése vagy alkotmányos 
érték védelme megköveteli.5

2	 A lelkiismereti és vallásszabadság jogáról, valamint az egyházak, vallásfelekezetek és vallási közösségek 
jogállásáról szóló 2011. évi CCVI. tv. 6. § (3) bekezdés.
3	 4/1993. (II. 12.) AB határozat.
4	 64/1991. (XII. 17.) AB határozat.
5	 Alaptörvény I. cikk (2) bekezdés.



Komoly vagy szélsőséges? A vallásszabadság határai

31

Állam és vallás – korai szempontok

A különböző vallások eltérő módon viszonyulnak a vallási és a világi szféra megkülön-
böztetéséhez vagy akár az állam és a vallási közösségek viszonyához. Ha számunkra 
magától értetődő helyzet alapját keressük, és a keresztény hagyományra gondolunk, maga 
a Szentírás nem tartalmaz politika- vagy államelméletet. Jézus Krisztus nem avatkozott 
be politikai konfliktusokba. Mind tanítványai, mind bírái előtt elutasította azt, hogy Isten 
Országa érdekében politikai hatalmat vegyen igénybe. Ez azonban nem jelenti azt, hogy 
ne vett volna tudomást az állami hatóságokról. Így szól az adófizetésről6 vagy egy örö-
kösödési vitában a polgári jogrendszerre utal.7 Ezekben az esetekben a közrendet érintő 
kérdésekkel került kapcsolatba: az emberre nem elszigetelt, hanem társadalmi lényként 
tekintett, akinek vannak evilági kötelezettségei és ügyei.

Bár a Szentírás nem tartalmaz önálló államtant, ad fogódzókat az államtanhoz. Elis-
meri az államrendet, és a hatalmat Isten akaratára vezeti vissza.8 Az állam olyan rendet 
biztosít, amely az embert lelkiismereti szinten is engedelmességre kötelezi: „És az adókat 
is fizessétek, mert Istenért végzik a szolgálatot, amikor ezért szolgálnak. Adjátok meg tehát 
mindenkinek, amivel tartoztok; akinek adóval, annak az adót, akinek illetékkel, annak 
az illetéket, akinek félelemmel, annak a félelmet, akinek tisztelettel, annak a tiszteletet.”9 
Az állam az igazságos rendet segíti elő, ezért ajánlatos a felsőbbségért végzett ima is.10 
A Szentírás azonban az Antikrisztusról is szól, annak lehetőségéről, hogy az állam erköl-
csileg elfajzik: az államhatalommal való ilyetén visszaélés nem Istenben, hanem a sátánban 
gyökeredzik:11 a Jelenések könyvében már a totális állam is megjelenik.12 Az ilyen államhoz 
a hívőknek ne legyen közük.13 A végső hatalmat azonban a „Szent Város” jelenti.14

A Szentírásban tehát az állam kétféleképpen jelenik meg. Az egyén megítélésén 
múlik, hogy eldöntse, az adott állam, amelyben él, hogyan minősül. Az egyén felelőssége 
az is, hogy teljesítse Jézus felszólítását: „Adjátok meg tehát a császárnak, ami a császáré, 
és az Istennek, ami az Istené.” (Mk 12,17)

Állam és  egyház megkülönböztetése a  kereszténység történelmének állandó 
eleme – hasonló különbségtétel az iszlám hagyománytól idegen. Figyelemre méltó korai 
megnyilatkozás I. Gelasius pápa 496-ban kelt levele, amelyet a Kelet-Római Birodalom 
császárához, Anasztáziuszhoz intézett. Ebben kifejti, hogy:

„Két hatalom létezik, mely a világot kormányozza: a pápák szent tekintélye és az uralkodói 
hatalom. Közülük a papi hatalom a fontosabb, hiszen ennek a hatalomnak az emberek 
fölött uralkodó királyokról is számot kell adnia az isteni ítélőszék előtt. Így Neked, kegyes 

6	 Mt 17,24.
7	 Lk 12,13.
8	 Róm 13,1.
9	 Róm 13,6–7.
10	 1Tim 2,1–3.
11	 Jel 13,2.
12	 Jel 13,16 sköv.
13	 Jel 18,4.
14	 Jel 21,10 sköv.



Schanda Balázs

32

fiunk, bár méltóságod főhelyre emel az emberi nem fölött, mégis hűségesen alá kell 
vetned magadat azoknak, akik az isteni dolgokért felelnek és az üdvösséged eszközeivel 
rendelkeznek.”15

A két hatalom megkülönböztetése nyomán kialakult az a nézet, amely szerint az egyházi 
hatalom méltóságában megelőzi a világi hatalmat, és az utóbbi végső soron alávetettje 
az előbbinek. A „két kard” elmélete szerint az Úr mind a világi, mind az egyházi hatal-
mat jelképező „kardot” Péternek adja, aki azután a világi hatalmat a császárra bízza, 
hogy ő gyakorolja, azonban fenntartja alapvető fölérendeltségét, azaz a világi hatalom 
is a pápai, illetve egyházi hatalomból származik.16 Bár a konkrét politikai történések 
során a középkor folyamán a világi hatalom néha az egyházi fölé kerekedett, eszmeileg 
mindvégig defenzívában volt, amennyiben legföljebb azzal az igénnyel lépett föl, hogy 
a világi hatalom is eredeti hatalom, amely isteni jogon létezik és – világi ügyekben – nem 
alárendeltje az egyházi hatalomnak.

Isten és az állam uralom iránti igénye végigkíséri a kereszténység történelmét. Két 
elvet kell összehangolni ennek során: egyfelől „inkább kell engedelmeskednünk Istennek, 
mint az embereknek”,17 másfelől bizonyos kötelezettségeket teljesíteni kell a felsőbbség 
irányába.18 E két elv a katolikus egyház tanításában nyomon követhető. A Szentírás nem 
tartalmaz egy, minden helyre és időre érvényes ideális államképet, azonban mértéket 
ad az adott államok megítéléséhez. Azzal, hogy a kereszténység megerősödött a Római 
Birodalomban, majd azzal, hogy az államhatalom a kereszténység mellé állt, elkerül-
hetetlenné vált, hogy az egyház a társadalmi élet valamennyi kérdéséről ítéletet tudjon 
alkotni, azaz a keresztények ítéletalkotásához az egyházi tanítást mint alapot megadja.

Átfogó jog- és államtant Szent Ágoston (De civitate Dei) és Aquinói Szent Tamás (De 
regimine principum) alkotott. Szent Ágoston két „államról” beszél, ezek a civitas terrena 
(amelyet a bukott angyaloktól eredeztet) és civitas Dei (amelyet az angyaloktól eredeztet). 
Az ősbűn az emberi nemet is két államra osztja, amelyek a világ végezetéig küzdenek 
egymással (nem konkrét intézményekről van szó, hanem mitikus közösségekről, amely-
nek tagjai megtalálhatók mind az egyházban, mind a politikai értelemben vett államban). 
A politikai államot befolyásolja a civitas terrena, mivel tagjait erősen hajtja az önzés. 
Eredetileg az állam az Isten által akart családból nőtt ki, azaz nem a bűn következmé-
nye, még ha az államalapításoknál gyakran láthatunk erőszakot és igazságtalanságot. 
De az ősbűn következménye, hogy az állam kényszereszközökkel is élhet (beleértve 
a halálbüntetést és az igazságos háborút, bár a háborút helyesebb elkerülni). Az állam 
rendeltetése a földi béke biztosítása. Az államnak fenn kell tartania a rendet, amely csak 
igazságosságban történhet, enélkül az államok csak „nagy rablóbandák”. Szent Ágos-
ton szerint az igazságtalan törvény nem törvény (A szabad akaratról). A törvény akkor 

15	 Sidney Z. Ehler – John B. Morrall: Church and state through the centuries. A collection of historic 
documents with commentaries. Westminster, The Newman Press, 1954. 11.
16	 Paul Mikat: Das Verhältnis von Kirche und Staat nach der Lehre der katholischen Kirche. In Joseph 
Listl – Dietrich Pirson (szerk.): Handbuch des Staastskirchenrechts der Bundesrepublik Deutschland. 
Berlin, Duncker and Humblot, 1994. 129.
17	 ApCsel 5,29.
18	 Róm 13,1–8; 1Pét 2,11–18; Tit 3, 1–8.



Komoly vagy szélsőséges? A vallásszabadság határai

33

igazságtalan, ha ellenkezik a közjóval vagy az isteni rendeléssel. A közjóval ellenkező 
törvénynek nem köteles engedelmeskedni az ember, de megteheti, elkerülendő a bot-
rányt és a felfordulást. Az isteni rendeléssel ellentétes törvénynek viszont nem szabad 
engedelmeskedni – a lelkiismeret parancsa felülírhatja a jogot. Az állam csak akkor tudja 
a jogot és a békét megőrizni, ha Istennek alárendeli magát, és elismeri az isteni törvényt. 
Az ideális állam keresztény alapokra épül. A közjót az szolgálja legjobban, ha az evilági 
béke az örök Békére alapozódik. A középkorban elterjedt királytükör – amelyet Szent 
Ágoston könyve tartalmaz – leírja a jó uralkodót. Ez igazságos és alázatos, istenfélő 
és istenszerető, lassú a büntetésben és gyors a megbocsátásban. Állam és egyház saját 
területükön függetlenek. A keresztény uralkodó segítse alattvalóit a túlvilági céljuk felé 
és segítse az egyházat az egység és az igaz hit őrzésében.

Aquinói Szent Tamás államtana szorosan Arisztotelész Politika című művére épül. 
Az ember természete szerint társadalmi lény, aki rendezett közösségben él.19 Az emberi 
közösség azonban nem létezhet anélkül, hogy valaki ne vezetné valamilyen cél felé.20 
Szent Tamás alapvetően két kormányzati formát különböztet meg: az egyik utilitárius, 
amelyben az alapvető viszony az uralkodó és a szolga viszonya, a másikban az embe-
rek célja a közösség java.21 Szent Tamás 1Pét 4-et idézve azt vallja, hogy az utóbbi 
kormányzati rend a jó. A monarchiát tartja a legmegfelelőbb kormányformának, amely 
az állam egységét, rendjét és békéjét biztosítja. A zsarnokság elkerülésére ajánlja, hogy 
arisztokratikus (bölcsek tanácsa) és demokratikus (választott népképviselők) intézmé-
nyek is működjenek. Az állam rendeltetése, hogy a polgárokat boldog és erényes életre 
vezesse. Ehhez tartozik, mint előfeltétel, a béke megerősítése és az anyagi jólétről való 
gondoskodás. A törvények célja a közjó és nem a magánérdek. Az állam tehát nem auto-
nóm. Törvényeinek a közjóra kell irányulniuk és az emberek jólétét kell szolgálniuk22 
és igazságosaknak kell lenniük.23 Az államnak az ember végső rendeltetését tiszteletben 
kell tartania, és ebből az következik, hogy a világi hatalom a lelki hatalomnak alárendelt. 
Azaz Szent Tamás szerint mind a vallási, mind a civil hatalom Istentől származik; bár 
a két hatalom egymástól függetlenül működik, a civil hatalom alá van rendelve a vallási 
hatalomnak, amikor az ember üdvösségéről van szó.24

Vallási elkötelezettség egy világi társadalomban

A vallás a szekularizáció (akár az egyházak önszekularizációja)25 folytán a társadalom 
többsége számára egyre kevésbé érthető. Addig érthető, amíg nem veszik igazán komo-

19	 I. 96. kérdés, 4. bek; 72. kérdés, 4. bek.
20	 I. 6. kérdés, 4. bek.
21	 I. 96. kérdés, 4. bek.
22	 I. 93. kérdés, 3. bek.
23	 96. kérdés, 4. bek.
24	 II 44. kérdés 2–4. bek.
25	 A német teológiában kialakult fogalmat XVI. Benedek pápa is használta: Address of his hollyness 
Benedict XVI to bishops of the Episcopal Conference of Brazil (2009).



Schanda Balázs

34

lyan – csak szokás, hagyomány. Külön kérdés, hogy az önszekularizáció zsákutca: nem 
tudnak a vallási közösségek annyit feladni sajátos örökségükből, hogy az a szekuláris 
társadalom számára elegendő legyen – talán jobb a társadalom, a nagy rendszerek pere-
mén megőrizni identitásukat.

A társadalom szekularizációja nyomán a vallási megnyilvánulások egyre ritkábbá vál-
tak a nyilvános térben, és így társadalom és a jog is egyre bizonytalanabbul és bizalmat-
lanabbul fogadja őket. A megértés hiánya nem mellékes a vallási megnyilvánulások jogi 
kezelése szempontjából sem. Azzal, hogy a társadalom szigorúan magánügyként kezeli, 
a nyilvános térből kiszorítja a vallásosság szinte minden megnyilvánulását, a vallásos-
ságot, a vallásokat ismeretlenné, esetleg ijesztővé teszi a kívülállók számára (jól mutatja 
ezt az a vita, amely az elmúlt években Németországban zajlott a fiúgyermekek vallási 
okból történő körülmetélésének jogi megítélése kapcsán). Az egészséges pluralizmus 
nem mellékes hozadéka lehetne, hogy a különböző vallások jelenléte a társadalomban 
természetessé válik: a hitelesen megélt vallás más vallások követői iránt is megértővé 
és türelmessé tesz.

Ha a vallást komolyan veszik, az a Szuverén felsőbbségét veszélyezteti. Az állami 
szuverenitásnak azonban nemcsak a vallás szab határokat, hanem általában az emberi 
jogok is. Vallási okból tehet az ember radikális lépéseket. Lemondhat a vagyonáról, elköl-
tözhet egy távoli országba, életre szóló, visszavonhatatlan, az egész életét meghatározó 
döntéseket hozhat. A komolyan vett meggyőződés önmagában nem fundamentalizmus: 
környezete számára okozhat kihívást, azonban nem jelent veszélyt.

A különböző vallási hagyományokban eltérően jelenik meg a fundamentalizmus, de 
közös elem, hogy minden vallásban jelen van a fundamentalizmus, és ma talán erőtel-
jesebben, mint akár néhány évtizeddel ezelőtt. Míg a keresztény vagy a zsidó vallásban 
a vallási fundamentalizmus általában a szent iratok szó szerinti értelmezését, a hagyo-
mány rugalmatlan megélését jelenti, a hindu fundamentalizmus pedig földrajzilag távol 
esik tőlünk, addig a muszlim fundamentalizmus fő szempontja éppen az állam világi 
jellegének elutasítása és a vallási jog érvényesítése a társadalom egészében. Önmagában 
szélsőséges nézetek nem feltétlenül igényelnek beavatkozást, az erőszak megjelenése 
azonban igen. A kettő közötti határ nem egyszer és mindenkorra adott, megtalálása 
érzékenységet igényel. A társadalom biztonság és szabadság iránti igényében is változ-
hatnak a hangsúlyok.

Az európai alkotmányos jogállam arra törekszik, hogy egyensúlyozzon a versengő 
jogok és érdekek között. Az állam ennek során építhet a társadalom kulturális preferenci-
áira és történelmi hagyományaira. A Korán és a Biblia egy vallási kérdésekben egyébként 
semleges európai állam oktatáspolitikája szempontjából nem azonos távolságra van. A két 
könyv közül az egyik nélkül nem érthető az európai kultúra. A vallások „kipróbáltsága” 
sem azonos szintű: idős ferencest valamennyien láttunk már, idős krisnást még nem. Egy 
évszázadok óta működő közösség megalapozottan számíthat környezete bizalmára, míg 
egy tegnap létrejött vallási csoportra nem biztos, hogy rögtön oktatási vagy szociális 
intézmények fenntartójaként számíthatunk. Nem mindegy, hogy egy közösség egy évszá-
zadok alatt kipróbált gyakorlatot folytat, vagy egy vallási kísérletről van szó – a kísérle-
tezés szabadságának elismerése mellett nagyobb óvatosságra van szükség.



Komoly vagy szélsőséges? A vallásszabadság határai

35

Ugyanakkor az államnak nem csak a toleranciát elfogadókkal és hirdetőkkel kell 
toleránsnak lennie – különben maga sem lesz különb az intoleránsoknál.26 Egy saját 
erejében biztos állam, egy magabiztos társadalom nagyobb toleranciát engedhet meg 
magának, mint egy elbizonytalanodott, identitását kereső.

Nem tekinthető szélsőséges tevékenységnek a misszió, a hit hirdetése, vallástalan vagy 
más vallású személyek meghívása egy vallási közösségbe – amíg e tevékenység tiszte-
letben tartja mindenki szabadságát és méltóságát. Azonban szélsőséges, visszaélésszerű 
tevékenység lenne sérülékeny személyek olyan „meghívása”, amely a gyengeségükkel, 
a kiszolgáltatottságukkal él vissza. Az iszlám állam harcosai közé állt és Európába vis�-
szakerült európai fiatalok történetei tanulságosak: kényelmüket, biztonságukat feladva 
indultak a teljes bizonytalanságba, mert az ott felkínált egyszerű válaszok meggyőzőnek 
tűntek azokra az életkérdésekre, amelyekre otthon nem kaptak hiteles választ. A magát 
kereső, talán elkényeztetett, érzelmileg sérült fiatal könnyű préda a szélsőséges cso-
portok számára. Túlzás nélkül állítható, hogy a legfontosabb antiterrorista tevékenység 
a nevelés, a terrorizmus elleni harc legfontosabb intézménye a család – a legfontosabb 
bútordarabja a családi asztal.

A körülmények változása folytán nincs egyszer és mindenkorra helyesnek tekinthető 
egyensúly a versengő alapvető jogok között. Az államiság lényegéhez tartozik, hogy 
az állam saját maga fennmaradását biztosítja, határait, a közrendet, a közbiztonságot 
védi – mindeközben csak a lehető legkisebb mértékben korlátozza a szabadságot. A val-
lási szélsőségek kérdése nem kezelhető pusztán biztonsági kérdésként. A biztonsági 
szempont csak egy tünet kezelése.

Irodalomjegyzék

Jogszabályok

A lelkiismereti és vallásszabadság jogáról, valamint az egyházak, vallásfelekezetek és vallási 
közösségek jogállásáról szóló 2011. évi CCVI. törvény.

4/1993. (II. 12.) AB határozat.
64/1991. (XII. 17.) AB határozat.

Felhasznált irodalom

Address of his holiness Benedict XVI to bishops of the Episcopal Conference of Brazil (2009). 
Online: http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2009/september/documents/
hf_ben-xvi_spe_20090907_ad-limina-brasile.html

Ehler, Sidney Z. – John B. Morrall: Church and state through the centuries. A collection of 
historic documents with commentaries. Westminster, The Newman Press, 1954.

Lord Walker of Gestingthorpe in R. v. Secretary os Ftate for Education and Employment Ex p. 
Williamson (2005). UKHL 15, para. 60.

26	 Lord Walker az angol liberalizmus hagyományait követő megfogalmazása szerint: „In matters of human 
rights the courts should not show liberal tolerance only to tolerant liberals.” Lord Walker… (2005).

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2009/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20090907_ad-limina-brasile.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2009/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20090907_ad-limina-brasile.html


Schanda Balázs

36

Mikat, Paul: Das Verhältnis von Kirche und Staat nach der Lehre der katholischen Kirche. In 
Joseph Listl – Dietrich Pirson (szerk.): Handbuch des Staastskirchenrechts der Bundesrepublik 
Deutschland. Berlin, Duncker and Humblot, 1994.

Statista: Zu welchen Institutionen haben Sie großes Vertrauen? (2020). Online: https://de.statista.
com/statistik/daten/studie/3612/umfrage/institutionen-denen-die-deutschen-vertrauen/

https://de.statista.com/statistik/daten/studie/3612/umfrage/institutionen-denen-die-deutschen-vertrauen/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/3612/umfrage/institutionen-denen-die-deutschen-vertrauen/


Petruska Ferenc

A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció 
új kihívásainak kontextusában

A magyar védelmi-biztonsági szabályozás jelenlegi két mezsgyéjét egyik oldalról 
a Covid-19 betegséget okozó SARS-CoV-2 koronavírus terjedésének akadályozása, 
lassítása és a járvány következményeinek felszámolása adja, másik oldalról a tálibok 
villámgyors afganisztáni hatalomátvétele1 miatt várható újabb menekülthullám keze-
lésében való közreműködés. Tanulmányom témáját utóbbi adja, de fontos felhívni 
a figyelmet arra a tényre, hogy a szabad vallásgyakorlás, a migráció és a pandémia 
jelenségei ezer szállal kapcsolódnak egymáshoz. Így például a rendkívüli határátlépési 
szabályokat bevezető járványügyi intézkedések a migrációt is akadályozzák, miközben 
az azt kiváltó helyi válságok leggyakoribb károsultjai a vallási kisebbségek (például 
a munkanélküliség vagy az üldöztetés révén), a járványkezelési erőfeszítések mellett 
pedig rendszerint csak szerényebb léptékű nemzetközi kisebbségvédelem valósul meg.

A tálib hatalomátvétel eredményeként például nem csupán Afganisztánban, hanem 
az egész régióban megnőhet a keresztények és a muzulmán kisebbségek elleni támadá-
sok száma. A szabad vallásgyakorlás megszűnésével és a hívők félelemben tartásával 
máris menekülthullám vette kezdetét. Bár a tálibok békés átmenetet ígértek, hirtelen 
győzelmük felbátorítja a szélsőségeseket. Mivel afgánok ezrei, köztük keresztények 
is áramlanak a szomszédos országokba, lehetséges, hogy a tálibok befolyása az egész 
régióban növekedni fog. Félelem és bizonytalanság övezi Afganisztán jövőjét a kiala-
kult helyzet miatt, és sok helyi kisebbség tart a szigorúan értelmezett sariatörvényeik 
bevezetésétől. A tálibok ideológiája szerint ugyanis Afganisztán muszlim ország, 
amelyet a nem muszlimoknak el kell hagyniuk, vagy el kell fogadniuk a másodrangú 
státuszt. A keresztényeket, akiknek túlnyomó többsége konvertita háttérrel rendelkezik, 
a tálibok valószínűleg hitehagyottnak tekintik majd, és a saria legszigorúbb rendel-
kezéseinek, azaz halálbüntetés veszélyének vannak kitéve, sőt tömeges kivégzésük 
már el is kezdődött.2 Az erőszakos hatalomátvétel óta köztudottan tízezrek igyekez-
tek feljutni a Kabulból induló repülőgépekre, és tömegek menekülnek a szomszédos 
országokba a határvidéken.

Tanulmányomban arra a kérdésre keresem a választ, hogy az üldözött keresztény val-
lási kisebbségek, a vallásgyakorlásuk miatt üldözött más kisebbségek és az egyéb indok-
ból menekültek mozgásának milyen tendenciája várható, illetve a hazai honvédelmi, 

1	 2021. augusztus 15-én foglalták el Kabult.
2	 Ágoston Zoltán: A tálibok elkezdték irtani a keresztényeket, Magyarország titkos mentőakcióban vesz 
részt. Index, 2021. szeptember 5. Online: https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-ma-
gyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDG-
t3QUTp5PH-dVzF2_Q

https://doi.org/10.36250/00962_03

https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://doi.org/10.36250/00962_03


Petruska Ferenc

38

védelmi-biztonsági szabályozásnak milyen kapcsolódó eszköztára létezik az ezekhez 
kapcsolódó kihívások kezelésére.

A védelmi-biztonsági szabályozásra ható migrációs tényezők

Az illegális migráció a Földközi-tenger keleti partvidéke mentén Törökországon keresz-
tül tengeri és szárazföldi úton, majd Görögországból nyugat-balkáni szárazföldi átke-
lésekkel Közép- és Nyugat-Európa felé, míg nyugati részén Marokkóból és Algériából 
Spanyolországba vagy Ceuta és Melilla spanyol enklávéiba, illetve a nyugat-afrikai 
útvonalon Marokkóból, Mauritániából és Szenegálból a Kanári-szigetekre irányul. 
Köztes úton Algériából, Tunéziából, Líbiából, Törökországból és Görögországból 
érkeznek menekültek Olaszországba vagy némelyek Albániába, majd Görögországba, 
a keleti szárazföldi határvidéken pedig Oroszországba, Fehéroroszországba, Ukraj-
nába és Moldovába, ahonnan a megfelelő uniós ország területén át folytatják útjukat 
Nyugat-Európába.3

Az unió külső határain több mint negyvenezer törvénytelen határátlépés történt 
2021 első öt hónapjában.4 Ez harmadával több, mint amit az egy évvel korábbi azo-
nos időszaki adat mutat. A növekedést a középmediterrán, a nyugat-afrikai, valamint 
a nyugat-balkáni útvonalak adták úgy, hogy a keletmediterrán határátlépések száma 
még csökkent is – az Európai Unió rendkívüli határátlépési szabályokat bevezető 
járványügyi intézkedései ugyanis korlátozzák mind a legális, mind az illegális nem-
zetközi határátlépést. A nyugat-balkáni útvonalon tizennégyezer feletti törvénytelen 
határátlépést észleltek az év első öt hónapjában, ami közel a duplája az egy évvel 
korábbi időszak esetszámának.5 Igaz, a koronavírus terjedésének lassítása érdekében 
2020 márciusától májusáig alkalmazott határzár akkor az illegális migrációt is csök-
kentette. Ezen az útvonalon főként szírek (5852 fő) és afgánok (1324 fő) érkeztek. Ezzel 
együtt megközelítőleg 47%-kal csökkent az illegális bevándorlás a Földközi-tenger 
keleti útvonalán a 2020. évi adatokhoz képest. A határátlépők egy részét Törökország 
(1062 fő), Szíria (1034 fő), a Kongói Demokratikus Köztársaság (535 fő), Afganisztán 
(474 fő), Nigéria (371 fő) és Kamerun (328 fő) állampolgárai tették ki. Különösen fontos 
kitérni az afgán bevándorlók számának 86%-os csökkenésére, amely fogyatkozásnak 
a tálib hatalomátvétel alighanem véget vet.6

3	 Az Európai Parlament és a Tanács 2019/1240 rendelete a bevándorlási összekötő tisztviselők euró-
pai hálózatának létrehozásáról (2019). Online: https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=ce-
lex%3A32019R1240 
4	 Frontex: Situation at EU external borders – Detections rise from record lows a year ago (2021. június  22.). 
Online: https://frontex.europa.eu/media-centre/news/news-release/situation-at-eu-external-borders-detec-
tions-rise-from-record-lows-a-year-ago-AvxIbX
5	 Frontex: Situation at EU external borders – Detections rise from record lows a year ago (2021. június 
22.). Online: https://frontex.europa.eu/media-centre/news/news-release/situation-at-eu-external-borders-
detections-rise-from-record-lows-a-year-ago-AvxIbX
6	 Pechnyó Péter – Petruska Ferenc: A migráció megváltozott szabályozása pandémia következtében. 
Védelmi-biztonsági Szabályozási és Kormányzástani Műhelytanulmányok, (2021), 7. 16–17.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=celex%3A32019R1240
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=celex%3A32019R1240
https://frontex.europa.eu/media-centre/news/news-release/situation-at-eu-external-borders-detections-rise-from-record-lows-a-year-ago-AvxIbX
https://frontex.europa.eu/media-centre/news/news-release/situation-at-eu-external-borders-detections-rise-from-record-lows-a-year-ago-AvxIbX
https://frontex.europa.eu/media-centre/news/news-release/situation-at-eu-external-borders-detections-rise-from-record-lows-a-year-ago-AvxIbX
https://frontex.europa.eu/media-centre/news/news-release/situation-at-eu-external-borders-detections-rise-from-record-lows-a-year-ago-AvxIbX


A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

39

Európa várhatóan nem tudja hatékonyan megakadályozni az afgán menekültek 
tömeges beáramlását, amelynek komoly következményei lesznek, ám az afgán összeom-
lás hosszú távú következményeinek felmérése időbe telik. Mindeközben az Ameri-
kai Egyesült Államok szövetségesei saját kihívásaikkal néznek szembe, az Európai 
Unió tagállamainak és Nagy-Britanniának pedig nyilvánvalóan javítaniuk kell bizo-
nyos műveleti képességeiken. Az elmúlt évtizedben a migrációt erősítette Európában 
az a tény, hogy sok európai kormány és állampolgár megértést és szimpátiát mutatott 
az iránt a több millió szír bevándorló iránt, akiknek otthonai elpusztultak a háborúkban. 
Az érkezők jelentős része viszont nem szír volt, hanem az ő hullámukhoz csatlakozó 
afrikai, közel-keleti és távol-keleti személy, és már 2015-ben is voltak közöttük afgánok. 
Akkor sok menekült valótlanul vallotta magát szírnek, és a közeljövőben is elképzel-
hető, hogy tényleges humanitárius katasztrófák farvizén számos más, de leginkább 
gazdasági célú vagy legalábbis nem hasonlóan akut válságövezetből induló csoport 
próbál majd Európába jutni. A jelenség most is hasonló lehet, hiszen egyetlen uniós 
tagállam sem képes minden kétséget kizáróan ellenőrizni, hogy a magukat afgán mene-
kültnek vallók valóban azok-e. Egyik gyenge pontja maradt a menekültügynek, hogy 
2015 óta sem sikerült például megfelelő számú tolmácsot alkalmazniuk az illetékes 
hatóságoknak. Ennek következtében elképzelhető, hogy a sokan ki fogják használni 
a helyzetet, és meg fogják próbálni afgán menekültnek kiadni magukat. Nem szabad 
elvetni azt a lehetőséget sem, hogy a tálibok nem lesznek képesek kormányt alakítani. 
Ez viszont felveti a polgárháború kirobbanásának lehetőségét, ami egyértelműen fel-
pörgetné a háborús menekültek kiáramlását az országból.

Érintőleges kitekintés a védelmi-biztonsági szabályozásra ható pandémiára

Bevezetőmben említettem, hogy a hazai védelmi-biztonsági szabályozás mezsgyéjét 
egyik oldalról a Covid-19 betegséget okozó SARS-CoV-2 koronavírus terjedésének 
féken tartása és a pandémia következményeinek felszámolása adja. Mára megkérdője-
lezhetetlenné vált, hogy Magyarországon a járvány terjedésének lassításában és nega-
tív hatásainak felszámolásában elengedhetetlen a komplex védelmi szerepvállalás. 
Ezek közül a Magyar Honvédség alakulatai biztosíthatnak kiegészítő egészségügyi 
személyzetet, rendelkezésre bocsáthatják személy- és teherszállítási képességeiket 
a civil egészségügyi személyzet, gyógyszerek és egészségügyi eszközök szállításához, 
illetve határrendészeti feladatokat is végrehajthatnak, ami a migrációs törekvéseket 
is akadályozza.7

7	 Lásd bővebben: Erica Pepe – Amanda Lapo: Europe’s Armed Forces and the Fight against COVID-
19. Military Balance Blog – IISS, 2020. április 9. Online: www.iiss.org/blogs/military-balance/2020/04/
europe-armed-forces-covid-19; Petruska Ferenc: A katonák szerepe a pandémia visszaszorításában. Kato­
nai Jogi és Hadijogi Szemle, (2020), 1. 217–233. Online:  www.hadijog.hu/wp-content/uploads/2020/05/
Katonai_szemle_2020_1_munkaa_FINAL.pdf#page=217

http://www.iiss.org/blogs/military-balance/2020/04/europe-armed-forces-covid-19
http://www.iiss.org/blogs/military-balance/2020/04/europe-armed-forces-covid-19


Petruska Ferenc

40

Bevándorlók Magyarországon

Egyelőre Magyarországra a bevándorlók többségében úgy tekintenek, mint tranzitor-
szágra a Nyugat-Európába vezető útjukon. Ez a tény befolyásolta a magyar kormány-
zati reakciót, amikor lehetővé tette, hogy a határt jogszerűen átlépők olyan országba 
jussanak, ahová eleve tervezték. A magyar állam mellett különböző magyar egyházi 
szervezetek8 is rendkívül nagylelkű javaslatokat tettek a migránsok és menekültek 
megsegítésére. A kormány továbbá aktívan támogatja azokat a személyeket, akik mene-
kültstátuszért folyamodnak Magyarországon, külön intézményt hozva létre például 
a kísérő nélkül érkező kiskorúak számára. Sajnos a legtöbb regisztrált menedékkérő 
röviddel kérelme benyújtása után elhagyja az ország területét.

Sajátos geostratégiai helyzete miatt Magyarországra fokozott teher nehezedik, 
hiszen saját határain egyben a schengeni térség határait is védi, ami azt jelenti, hogy 
kiemelt rendőri és katonai felelősséggel bír ezen a területen. Emellett különösen mélyen 
elkötelezett a világszerte üldözött keresztények védelme iránt: számos ilyen családnak 
nyújt menedéket, és olyan országokban is támogatja a hívő közösségeket, ahol a keresz-
ténységgel szemben ellenséges erők kormányoznak. Afganisztánból az augusztus 15-ei 
hatalomátvétel óta 540 főt menekített ki.9

Európai migrációs és menekültügyi paktum10

2020. március 16. napján az Európai Bizottság kibocsátotta a határigazgatásról szóló 
Covid-19-iránymutatásokat az egészség védelme, valamint az áruk és az alapvető 
szolgáltatások elérhetőségének biztosítása érdekében.11

 Ezek célja a határigazgatás 
hatékonyságának elősegítése, és többek között előírják, hogy az adott ország területére 
belépő minden személy egészségügyi ellenőrzésnek vethető alá a belső határellenőr-
zés hivatalos bevezetése nélkül, valamint minden határellenőrzést arányos módon 
és az emberek egészségének szükséges figyelembevételével kell alkalmazni. Egyetlen 
hónappal később a bizottság útmutatást adott ki a menekültügyi és a visszatérési eljá-
rásokra vonatkozó uniós rendelkezések végrehajtásáról, valamint az áttelepítési eljárá-
sokra vonatkozó uniós szabályok végrehajtásáról a Covid-19-járvány idején.12

 Ez meg-
állapítja, hogy különböző intézkedések születtek a fertőzés terjedésének korlátozása 

8	 Lásd például: A pannonhalmi apátság is befogadja a menekülteket. NOL, 2015. szeptember 5. Online: 
http://nol.hu/mozaik/a-pannonhalmi-apatsag-is-befogadja-a-menekulteket-1561359 
9	 Ágoston Zoltán: Minden magyart kihoztak Afganisztánból, 14-szer fordultak a repülőgépek. Index, 
2021. augusztus 26. Online: https://index.hu/belfold/2021/08/26/magyarorszag-afganisztan-mentoak-
cio-benko-tibor/ 
10	 Lásd még: Pechnyó Péter – Petruska Ferenc (2021): i. m. 
11	 Európai Bizottság: COVID-19: A Bizottság iránymutatást terjeszt elő az egészség védelmét, valamint 
az áruk és alapvető szolgáltatások rendelkezésre állását biztosító határigazgatási intézkedésekre vonat­
kozóan (2020. március 16.). Online: https://ec.europa.eu/commission/presscorner/detail/hu/ip_20_468
12	 Európai Bizottság: A Bizottság (2020/C 126/02) közleménye. COVID-19: Iránymutatás a menekültügyi 
és a visszatérési eljárásokra vonatkozó uniós rendelkezések végrehajtásáról, valamint az áttelepítésről. 

http://nol.hu/mozaik/a-pannonhalmi-apatsag-is-befogadja-a-menekulteket-1561359
https://index.hu/belfold/2021/08/26/magyarorszag-afganisztan-mentoakcio-benko-tibor/
https://index.hu/belfold/2021/08/26/magyarorszag-afganisztan-mentoakcio-benko-tibor/
https://ec.europa.eu/commission/presscorner/detail/hu/ip_20_468


A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

41

céljából, és kiemeli a tagállami intézkedések mellett az uniós koordináció fontosságát. 
Az útmutatás a menekültügy, a visszatérés és az áttelepítés területén ad iránymutatást 
az EU-tagállamoknak, összefüggésben tárgyalva a világjárványt az uniós menekül-
tügyi és visszatérési szabályokkal. Célja, hogy segítse a tagállamok menekültügyi 
eljárásainak folyamatosságát, így számos ajánlást tesz a tagállamoknak a menekültügyi 
és visszatérési eljárások hatékony lefolytatása érdekében és az áttelepítéssel kapcsola-
tos tevékenységek gyorsítása kapcsán. 2020. szeptember 23-án a bizottság bemutatta 
a migrációval és a menekültüggyel kapcsolatban új megközelítést meghatározó pak-
tumot, amely lényegében nagyobb hangsúlyt fektet a határigazgatási eljárásokra.13

A Magyar Honvédség rendészeti közreműködői hatásköre

A menekültkérdés minden fejleménye és a rájuk adott állami reakciók immár fél évti-
zede indulatokkal terhelt témák a közbeszédben. Ennek ellenére biztonsággal kijelent-
hető, hogy a bevándorlással érintett valamennyi állam polgárainak leglényegesebb 
követelménye saját kormányzatukkal szemben a közbiztonság, a kedvező jövőkép, 
az élet- és egzisztenciális célok megvalósíthatósága, az élet- és vagyonbiztonság. 
Ezek biztosítására a magyar állami szerepvállalás két irányban valósul meg: egyrészt 
a menedékkérelmek szabályozásának, másrészt az országhatár védelmének megszigo-
rításában, amelyben a Magyar Honvédség a határzár kiépítésénél és élőerős őrzésénél 
egyaránt szerepet kapott.14 A 2015-től eltelt időszak bebizonyította, hogy a migrációs 
válság kezelése, illetve a Magyar Honvédség közreműködése okkal kapott kiterjesztő 
szabályozást, amely rendészeti feladatokat és együttműködési kötelezettségeket egy-
aránt felölelt. Biztosan állítható, hogy ezek elmaradása esetében képtelen lett volna 
a magyar fegyveres erő adekvát és gyakorlati válaszokat adni a migrációs kihívásra.

2015. szeptember 15-étől a Magyar Honvédségnek új, sőt lőfegyverhasználati 
jogosultsággal járó feladata a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet kezelésében 
való közreműködés. Ennek részletszabályait több fontos törvénymódosítás tartal-
mazza, amelyek közül a közjogi, s különösen az idegenjogi módosítások jelentőségét 
az érintett jogszabályok jogforrási hierarchiában elfoglalt helye és hatása mutatja meg, 

Az Európai Unió Hivatalos Lapja, 2020. április 17. Online: https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/
TXT/?uri=OJ:C:2020:126:TOC 
13	 Lásd: Európai Bizottság: A Bizottság közleménye az új migrációs és menekültügyi paktumról. COM(2020) 
609 final (2020). Online: https://eur─lex.europa.eu/legal─content/HU/TXT/HTML/?uri=CELEX:52020D-
C0609&from=EN 
14	 A jogelőd Magyar Királyi Honvédségnek alapfeladata volt a második világháború végéig a „belrend 
védelme”. Ezt követően a haderő rendészeti feladatai eltűntek a szabályozásból, a honvédelemről szóló 
1960. évi IV. törvény szerint azonban az „állam biztonságát súlyosan fenyegető veszély”, valamint a Magyar 
Népköztársaság biztonságát, területi épségét, függetlenségét, a népi demokratikus államrendet vagy a tár-
sadalmi rendet, illetőleg a közrendet és a közbiztonságot fokozott mértékben veszélyeztető „események” 
bekövetkezte esetén a hadseregnek ismét közreműködési kötelezettsége állt fenn ezek felszámolásában. 
A hadsereg belbiztonsági feladatai a rendszerváltás után megszűntek, de a jelenlegi biztonsági helyzetben 
ez a kérdés ismét előtérbe került.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=OJ:C:2020:126:TOC
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=OJ:C:2020:126:TOC
https://eur─lex.europa.eu/legal─content/HU/TXT/HTML/?uri=CELEX:52020DC0609&from=EN
https://eur─lex.europa.eu/legal─content/HU/TXT/HTML/?uri=CELEX:52020DC0609&from=EN


Petruska Ferenc

42

együttesen összkormányzati reformban csúcsosodva ki. Kiemelten utalok itt a rend-
őrségről szóló 1994. évi XXXIV. törvényre, a nemzetbiztonsági szolgálatokról szóló 
1995. évi CXXV. törvényre és a honvédelemről és a Magyar Honvédségről, valamint 
a különleges jogrendben bevezethető intézkedésekről szóló 2011. évi CXIII. törvényre, 
amelyeket jogszabály-módosítások, sőt közjogi szervezetszabályozó eszközök hatály-
balépése követett. Ezek a jogszabály-módosítások a tömeges bevándorlás okozta vál-
sághelyzetben és a terrorizmus elleni fellépésben gyökeresen átalakították a Magyar 
Honvédség közjogi jogállását, valamint bővítették feladatait.15

Az Alaptörvény 2020 novemberében elfogadott, de 2023. július 1-jén hatályba lépő 
kilencedik módosítása16 értelmében háromra csökken a különleges jogrendi tényál-
lások száma: a hadiállapotra, a szükségállapotra és a veszélyhelyzetre. A csökkentés 
egyik célja a fegyveres védelmi és biztonsági tevékenységekben érintett szervezetekre 
vonatkozó szabályok révén egy korszerűbb, a változó biztonsági környezethez jobban 
alkalmazkodó és az elmúlt évek válságkezeléseinek tapasztalataira építő, hatékony 
rendszer kialakítása. A másik cél, hogy a különleges jogrendi szabályozás lényegesen 
átláthatóbb legyen. Harmadrészt a magyar különleges jogrendi szabályozás így jobban 
illeszkedik a fokozatosság elvéhez, miközben változó biztonsági környezethez iga-
zodva többletgaranciákat hoz a szabályozásba, és beépíti ezeket a védelmi és biztonsági 
funkciók ellátásának szervezeti, működési és szabályozási kereteibe. Az egyik új sza-
bályozási elem az Alaptörvény T) cikk (1) bekezdésének második fordulata, miszerint 
sarkalatos törvénnyel a „hadiállapot vagy a szükségállapot kihirdetésének Kormány 
általi kezdeményezését követően” is meghatározható sajátos jogszabály-kihirdetési 
mód. A hatályos szabályozás alapján ezt sarkalatos törvény kizárólag már kihirdetett 
különleges jogrendi időszakban tette lehetővé.

A jelen szabályozásra jellemző, hogy bár hatályban van a 2011. évi honvédelmi 
törvény (Hvt.),17 mégis kihirdetésre került a védelmi és biztonsági tevékenységek össze-
hangolásáról szóló 2021. évi XCIII. törvény18 (Vbö.) 2023. július 1-jei hatálybalépéssel, 
valamint Magyarország Nemzeti Katonai Stratégiája.19

 Az új szabályozás evidenciának 
tekinti, hogy a biztonsági környezet megváltozása esetében több – egymással szorosan 
összefüggő, de sajátságaikat követő – biztonsági dimenzióval szükséges számolni.

Magyarország biztonsági környezete a 21. század második évtizedére vitathatatlanul 
és gyökeresen megváltozott. Ismeretlen és összetett kihívások jelentek meg, amelyek 
már nem kizárólag a nemzetközi béke és biztonság szavatolására irányuló szokásos 

15	 Farkas Ádám et alii: A Magyar Honvédség feladatai, szerepének és helyzetének jogi aspektusai a tömeges 
migráció kapcsán. In Tálas Péter (szerk.): Magyarország és a 2015ös európai migrációs válság. Budapest, 
Dialóg Campus, 2017. 161–162.
16	 Csak a különleges jogrendet érintő részek lépnek hatályba 2023. július 1-jén.
17	 A honvédelemről és a Magyar Honvédségről, valamint a különleges jogrendben bevezethető intézke-
désekről szóló 2011. évi CXIII. törvény. 
18	 1393/2021. (VI. 24.) Korm. határozat Magyarország Nemzeti Katonai Stratégiájáról. Online: https://
net.jogtar.hu/jogszabaly?docid=A21H1393.KOR&txtreferer=00000001.txt 
19	 https://magyarkozlony.hu/dokumentumok/2a94d595e4bc33b3515c09b0f6f04c4ca3df69c6/megtekintes 

https://net.jogtar.hu/jogszabaly?docid=A21H1393.KOR&txtreferer=00000001.txt
https://net.jogtar.hu/jogszabaly?docid=A21H1393.KOR&txtreferer=00000001.txt
https://magyarkozlony.hu/dokumentumok/2a94d595e4bc33b3515c09b0f6f04c4ca3df69c6/megtekintes


A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

43

missziós erőfeszítéseket tesznek szükségessé, hanem eddig példátlan pandémiás20 
és természeti21

 csapásokban, illetve kibertámadásokban22 is testet öltenek. A fenye-
getések és támadások pedig egyértelműen új típusú, összehangolt állami fellépést 
és szabályozási hátteret igényelnek.23 Mindez politikai, társadalmi és védelmi szem-
léletváltást kívánt Magyarországon, mert a parlamentáris és demokratikus hagyomá-
nyok miatt sokáig nem volt kézenfekvő24 a haderő hazai területen történő, különleges 
jogrendi időszakot megelőző bevetése. Ennek megfelelően 2015-től számos új feladaton 
át korszerűsödött a jogi környezet és vele a haderő nem katonai feladatokban történő 
közreműködésének keretei, amely folyamat végül 2020 novemberében az Alaptörvény 
kilencedik módosításával, továbbá a védelmi és biztonsági tevékenységek összehan-
golásáról szóló 2021. évi XCIII. törvény (Vbö.) elfogadásával elvezetett a magyar 
államfejlesztés új mérföldkövéhez. A védelmi szabályozás fejlesztése és a védelmi erők 
adekvát, villámgyors felkészítése kellő bizalmat ébresztett a magyarok többségében, 
így már a jelenlegi világjárvány kezdetén elfogadott lett, hogy a Magyar Honvédség 
életeket menthet, és segíthet a stabilitás fenntartásában és helyreállításában.25

A Magyar Honvédség közreműködése  
tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben

2012. január 1-jétől Magyarország Alaptörvénye szabályozza a Magyar Honvédség 
feletti vezetési és irányítási jogköröket, valamint a szervezet alapfeladatait.26 A politikai 
rendszerváltás után Magyarország Alkotmányában, majd Alaptörvényében a honvé-
delem leglényegesebb szabályait az úgynevezett honvédelmi alkotmány27 tartalmazza. 

20	 Lásd a Covid-19 betegséget okozó SARS-CoV-2 koronavírus terjedésének súlyos társadalmi következ-
ményeit.
21	 Lásd például a 2000-es tiszai ciánmérgezés esetéről bővebben: Major Tibor: A ciánkatasztrófa krónikája. 
Mérnök Újság, 2000. április. Online: www.etk.hu/cian/docs/mernokujsagosszef.htm; vagy a 2013-as dunai 
árvíz következményeiről: Füzes Judith – Szűcs László – Draveczki-Ury Ádám: Több mint ezer katona 
dolgozik a gátakon. Honvédelem, 2013. június 4. Online: https://honvedelem.hu/media/aktualis-videok/
tobb-mint-ezer-katona-dolgozik-a-gatakon.html 
22	 Magyarország Kormánya: Kibertámadás ért több kormányzati portált (2021. január 26.). Online: https://
kormany.hu/hirek/kibertamadas-ert-tobb-kormanyzati-portalt. 
23	 Vö.: Farkas Ádám: A kortárs technológia-fejlődés és innováció viszonya a honvédelmi szabályozással. 
MTA Law Working Papers, (2021), 4. Online: https://jog.tk.hu/en/mtalwp/a-kortars-technologia-fejlo-
des-es-innovacio-viszonya-a-honvedelmi-szabalyozassal?download=pdf; Farkas Ádám: Az állam fegyveres 
védelmének alapvonalai. Budapest, Katonai Nemzetbiztonsági Szolgálat, 2019; Farkas Ádám: Tévelygések 
fogságában? Tanulmányok az állam fegyveres védelmének egyes jogtani és államtani kérdéseiről, különös 
tekintettel Magyarország katonai védelmére. Budapest, Magyar Katonai Jogi és Hadijogi Társaság, 2016.
24	 A magyar társadalom fájdalmas „totalitarizmustapasztalatokkal” rendelkezik, és egy része fenntartá-
sokkal kezeli a haderő belföldi felhasználását. 
25	 Vö.: MTI: Benkő: a katonák számára idén is elsődleges feladat a járvány elleni védekezés. Koronavirus.
gov.hu, 2021. február 25. Online: https://koronavirus.gov.hu/cikkek/benko-katonak-szamara-iden-elsod-
leges-feladat-jarvany-elleni-vedekezes
26	 Farkas et alii (2017): i. m. 162–163.
27	 Bővebben lásd: Patyi András: A védelmi alkotmány alapkérdése: a fegyveres erő rendeltetése. In Csefkó 
Ferenc (szerk.): Közjog és jogállam. Tanulmányok Kiss László professzor 65. születésnapjára. Pécs, Pécsi 

https://honvedelem.hu/media/aktualis-videok/tobb-mint-ezer-katona-dolgozik-a-gatakon.html
https://honvedelem.hu/media/aktualis-videok/tobb-mint-ezer-katona-dolgozik-a-gatakon.html
https://jog.tk.hu/en/mtalwp/a-kortars-technologia-fejlodes-es-innovacio-viszonya-a-honvedelmi-szabalyozassal?download=pdf
https://jog.tk.hu/en/mtalwp/a-kortars-technologia-fejlodes-es-innovacio-viszonya-a-honvedelmi-szabalyozassal?download=pdf


Petruska Ferenc

44

Az Alaptörvény 45. cikkének (1) bekezdése precízen szabályozza: „Magyarország 
fegyveres ereje a Magyar Honvédség. A Magyar Honvédség alapvető feladata Magyar-
ország függetlenségének, területi épségének és határainak katonai védelme, nemzetközi 
szerződésből eredő közös védelmi és békefenntartó feladatok ellátása, valamint a nem-
zetközi jog szabályaival összhangban humanitárius tevékenység végzése.” Ezt a ren-
delkezést ugyanezen cikk (5) bekezdése úgy pontosítja, hogy a „Magyar Honvédség 
szervezetére, feladataira, irányítására és vezetésére, működésére vonatkozó részletes 
szabályokat sarkalatos törvény határozza meg”. A 45. cikk (1) bekezdése nem tekint-
hető a Magyar Honvédség egyedüli feladatai lajstromának, hanem az alaprendeltetés 
ismertetésének, amely a honvédelmi törvényben szabadon bővíthető éppen az alap-
törvényi felhatalmazás28 miatt. A részletek szabályozása pedig a honvédelmi törvény 
feladata, amely egyben a katonai védelem tartalmának pontos meghatározása.29 Ebből 
következett, hogy a magyar parlament elfogadta a honvédelmi törvény módosítását,30 
így ezzel megadta a Magyar Honvédség felhatalmazását a tömeges bevándorlás okozta 
válsághelyzetben való közreműködésre (felhatalmazó rendelkezések).

A honvédelmi törvény ennek megfelelően három jogszabályhelyen is módosult. 
Az alaptörvényi felhatalmazás alapján először is a törvény 36. §-a (1) bekezdésének 
h) pontja azt fogalmazza meg, hogy a Magyar Honvédség közreműködik a „menedék-
jogról szóló törvény szerinti tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet idején az állam-
határ őrzésében, az államhatár rendjét közvetlenül veszélyeztető konfliktushelyzet
és a tömeges méretű migráció kezeléséhez szükséges intézkedések végrehajtásában,
valamint az államhatár rendje ellen irányuló erőszakos cselekmények elhárításában”.
Második elemként a részletszabályok a 35/B. alcímbe31 kerültek. Harmadszor pedig
ez alatt az alcím alatt a törvény 54/D. §-a taxatíve felsorolja a közreműködés pon-
tos mibenlétet, illetve az annak keretében megtehető intézkedéseket, azaz a katonák
igazoltatási, előállítási, elfogási, ruházatátvizsgálási, határforgalom-ellenőrzési, kép- 
és hangfelvétel-készítési jogait.

Tudományegyetem Állam- és Jogtudományi Kar, 2016. 233–249.; Patyi András: 40/A. § [A Magyar Honvédség 
és a Rendőrség feladatai]. In Jakab András (szerk.): Az Alkotmány kommentárja I–II. Budapest, Századvég, 
2009. 1419–1452.; Farkas Ádám: Magyarország katonai védelmének polgári evolúciója és alkotmányos alap-
vonalai. In Farkas Ádám – Kádár Pál (szerk.): Magyarország katonai védelmének közjogi alapjai. Budapest, 
HM Zrínyi Térképészeti és Kommunikációs Szolgáltató Közhasznú Nonprofit Kft., 2016b. 11–39.; Farkas 
Ádám – Till Szabolcs Péter: A honvédelmi alkotmány és alkotmányosság alapkérdései Magyarországon. In 
Farkas Ádám – Kádár Pál (szerk.): Magyarország katonai védelmének közjogi alapjai. Budapest, HM Zrínyi 
Térképészeti és Kommunikációs Szolgáltató Közhasznú Nonprofit Kft., 2016. 40–71.
28	 Alaptövény 45. cikk (5) bekezdés.
29	 Ilyen például a Hvt. 36. § (1) bekezdés b) pontja szerint a Szent Korona és a hozzá tartozó egyes 
jelvények őrzése és védelme, d) pontja szerint a honvédelem szempontjából fokozott védelmet igénylő 
létesítmények őrzése és védelme, illetve e) pontja szerint egyes kijelölt létesítmények őrzése és védelme. 
A Magyar Honvédség feladatainak alkotmányos kapcsolódásai tekintetében bővebben lásd: Till Szabolcs 
Péter: A honvédelem alkotmányos kereteinek hangsúlyeltolódásai a rendszerváltástól az Alaptörvényig. 
Budapest, ELTE ÁJK, 2015.
30	 A módosítás az egyes törvények Magyarország államhatárának hatékonyabb védelmével és a tömeges 
bevándorlás kezelésével összefüggő módosításáról szóló 2015. évi CXLII. törvénnyel történt meg.
31	 Címe: „A katona tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben való közreműködése”. 



A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

45

A szabályozás egyik különlegessége, hogy a közforgalom irányításánál és a speciális 
kényszerítő eszközök használatánál külön kihivatkozás történt a rendőrségi törvényre32 
is. A kényszerítő eszközök katonák részéről történő használatára vonatkozóan a hon-
védelmi törvény hangsúlyozza, hogy ha nem áll rendelkezésre vagy nem használható 
a törvényben nevesített ilyen eszköz, akkor más, testi sérülést okozni képes, jogsza-
bály által nem tiltott eszköz is használható, de ez így sem irányulhat elsődlegesen 
emberölésre.33 A közreműködői feladat „végrehajtása során nem minősül lőfegyver-
használatnak a gumilövedék, a pirotechnikai eszköz, a könnygázgránát, az elfogó háló 
lőfegyverrel vagy az e célra szolgáló egyéb kilövő eszközzel történő célba juttatása”.34 
Elengedhetetlen hangsúlyozni, hogy a honvédelmi törvény 56. §-ának (3) bekezdése 
szerint a katona ezen közreműködési feladatvégzése során csupán jogosult és nem 
köteles használni a szolgálati lőfegyverét. Ennek oka az, hogy jogkör és végrehajtás 
szempontjából a Magyar Honvédség tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben 
való közreműködése és szükségállapotban való felhasználása,35 valamint rendkívüli 
állapotban való belföldi alkalmazása36 távolról sem szinonim fogalmak. A visszatérő 
migráció kezelése alapvetően rendészeti feladat, amelyet így elsősorban a rendőrségnek 
kell megoldania, és ebben csupán másodsorban működik közre a Magyar Honvédség. 
A közreműködéséhez és az ezt meghatározó alaptörvényi, illetve törvényi rendelke-
zések érvényesítéséhez megkerülhetetlen volt az alábbi rendeleti, közjogi szervezet-
szabályozói, valamint belső rendelkezési szintű szabályzók elfogadása. A rendeleti 
és az alatti szabályozásnak egyetlen célja a törvényi szabályozás rugalmas részletsza-
bályozása marad.

Rendeleti szabályozást kapott a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet kihirde-
tése: 2015. szeptember 15-én 12.00 órától 2016. március 15-e 00.00 óráig Magyarország 
Kormánya Bács-Kiskun és Csongrád megyére vonatkozóan rendelet formájában hat 
hónapra hirdette ki a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetet,37 amellyel kezdet-
ben két megyére határozta meg a Magyar Honvédség feladatainak időbeli és területi 
hatályát. A bevándorlók e szabályozás hatására útirányt módosítottak, ezért a kor-
mány a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetet Baranya, Somogy, Zala és Vas 
megyékre is kénytelen volt kiterjeszteni. Később a 2016. március 9-én hatályba lépett 
új kormányrendelet38 az egész országra vonatkozóan kihirdette a tömeges bevándorlás 

32	 Lásd a Hvt. 54/D. § (1) bekezdésének a) pontját.
33	 Hvt. 54/D. § (3) bekezdés b) pont.
34	 Hvt. 54/D. § (3) bekezdés c) pont.
35	 A Hvt. 36. § (1) bekezdés f) pontja szerint a Magyar Honvédség felhasználása a Magyar Honvédség 
részvételét jelenti szükségállapot idején az erőszakos cselekmények elhárításában.
36	 A Hvt. 80. § a) pontja szerint a Magyar Honvédség alkalmazása a fegyveres erő rendeltetésszerű 
használatát, vagyis harctevékenységet jelent.
37	 Lásd a 269/2015. (IX. 15.) Korm. rendeletet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet kihirdetésé-
ről, valamint a válsághelyzet elrendelésével, fennállásával és megszüntetésével összefüggő szabályokról, 
a 270/2015. (IX. 18.) Korm. rendeletet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet Baranya megye, Somogy 
megye, Zala megye és Vas megye területére történő kihirdetéséről, valamint a válsághelyzet elrendelésével, 
fennállásával és megszüntetésével összefüggő szabályokról.
38	 Lásd a 41/2016. (III. 9.) Korm. rendeletet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet Magyarország 
egész területére történő elrendeléséről, valamint a válsághelyzet elrendelésével, fennállásával és megszün-



Petruska Ferenc

46

okozta válsághelyzetet először csak 2016. szeptember 9-ig, majd újabb módosító ren-
deletekkel az elmúlt fél évtizedben közel folyamatosan. A legutóbbi, 2021. szeptember 
6-án hatályba lépett módosító rendelet39 értelmében ez az állapot 2022. március 7-ig 
lesz érvényben Magyarországon.

A tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben felmerülő közös feladataik végre-
hajtása érdekében a Magyar Honvédség, valamint az Országos Rendőr-főkapitányság 
köteles folyamatosan együttműködni az államhatár fegyveres őrzésében, az állam-
határ rendjének védelmében, valamint a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet 
miatt szükséges humanitárius, illetve sajátos katonai és rendőri szakértelmet igénylő 
feladatokban. Az együttműködés részeletes szabályozása egyrészt a két tárca belső 
szabályzatainak saját hatáskörben történt módosításával, másrészt pedig a Magyar 
Honvédségnek a rendőrségi feladatok ellátásában történő közreműködése rendjéről 
szóló 25/2015. (IX. 14.) BM–HM együttes utasítással történt.

Az utasítás értelmében a magyar katonák kötelesek a tömeges bevándorlás okozta 
válsághelyzetben való közreműködés során a rendőrökkel szorosan együttműködni. 
Minden közös járőrszolgálatban40 rendőr a járőrvezető, aki elsősorban köteles az intéz-
kedést a rendőrségre vonatkozó jogszabályi rendelkezések szerint foganatosítani vagy 
a foganatosítást a járőrtárs(ak)nál kezdeményezni. Abban az esetben, amikor az intéz-
kedésre okot adó eseményt vagy körülményt a katona állományú járőrtárs észleli, 
ő intézkedést önállóan csak akkor kezdeményezhet, ha a rendőr járőrvezetővel nem áll 
közvetlenül kapcsolatban, az nem érhető el azonnal, vagy halaszthatatlanul szükséges 
intézkednie.41 Rendkívül fontos korlátozás, hogy a rendőr állományú járőrvezető sem-
miképpen sem utasíthatja, csupán felkérheti intézkedésre a jelen lévő katona közvetlen 
elöljáróját vagy magát a járőrtárs katonát. A rendőri felkérés teljesítését a felkért katona 
meg is tagadhatja, ha az megítélése szerint jogszerűtlen42 vagy végrehajtása lehetetlen, 
illetve annak végrehajtása tőle nem várható el.43 A felkérő rendőrt erre azonnal figyel-
meztetnie kell. Az intézkedés foganatosítása során – tekintettel arra, hogy a járőr tagjai 
különböző szolgálati törvények személyi hatálya alá tartozhatnak – a foganatosító 
személy tekintetében irányadó jogszabályokban meghatározott kényszerítő eszközök 
alkalmazhatók. Ha a rendőr vagy a katona intézkedett, az intézkedés tényét és körülmé-
nyeit haladéktalanul jelenteniük kell saját elöljáróiknak. Az intézkedés foganatosítását 

tetésével összefüggő szabályokról.
39	 509/2021. (IX. 3.) Korm. rendelet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet Magyarország egész 
területére történő elrendeléséről, valamint a válsághelyzet elrendelésével, fennállásával és megszünteté-
sével összefüggő szabályokról szóló 41/2016. (III.9.) Korm. rendelet módosításáról. 2021. szeptember 3-án 
kihirdetésre került és 2021. szeptember 6-án hatályba is lépett az 509/2021. (IX. 3.) kormányrendelet, amely 
a 41/2016. (III. 9.) kormányrendeletet úgy módosítja, hogy a tömeges bevándorlás okozta veszélyhelyzetet 
fél évvel meghosszabbítja, így az 2022. március 7. napjáig hatályban van.
40	 Lásd az idegenrendészeti szerv kijelöléséről és hatásköréről szóló 126/2019. (V. 30.) Korm. rendelet 
6. §-át.
41	 126/2019. (V. 30.) Korm. rendelet 8. § (2) bekezdés.
42	 126/2019. (V. 30.) Korm. rendelet 4. § (2) bekezdés a) pont.
43	 126/2019. (V. 30.) Korm. rendelet 4. § (2) bekezdés b) pont.



A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

47

követően a járőrvezető egyaránt felelős a megtett intézkedés jog- és szakszerűségéért.44 
Ez a rendelkezés azonban csak az intézkedés panaszjogi szempontjait érinti, és nem 
jelenti azt, hogy az intézkedés során tanúsított magatartásért később a fegyelmi vagy 
akár a büntetőjogi felelősséget automatikusan a járőrvezető viselné. A feladatellátással 
kapcsolatos esetleges fegyelmi jogi és büntetőjogi felelősség a katonákra vonatkozó 
büntetőjogi szabályok szerint alakul, teljesen függetlenül a tömeges bevándorlás okozta 
válsághelyzetre vonatkozó szabályozástól. A rendőrök és katonák a közös intézkedés 
mellett együttműködnek még a kölcsönös logisztikai, egészségügyi támogatásban, 
a lakosság tájékoztatásában, a menekültek regisztrálásában és a menekülteknek szóló 
szaktanácsadásban is.

A Magyar Honvédség felhasználhatja a nemzetközi, külszolgálati, valamint civil-
katonai együttműködésben szerzett tapasztalatait ezen új feladat ellátása során úgy 
a lakosság tájékoztatása és az együttműködés, mint a bevándorlók kezelése terén. 
Fél évtized tapasztalatait elemezve biztosan kijelenthető, hogy a migrációs kihívás 
kezeléséhez rugalmas és átfogó megközelítésre van szükség, továbbá hogy a Magyar 
Honvédség közreműködésére az élőerős védelmi feladatok tekintetében nélkülözhe-
tetlen szükség van.

Összefoglalás

Az európai államok okulva a 2015-ös migrációs válságból, kiemelt támogatásukról 
biztosították a görög hatóságokat, hogy még a külső schengeni határok mentén fel-
tartóztatható legyen az érkező tömeg. Görögországban a 2021-es év első félévében 
21 670 migráns tartózkodott, akik közül 8508 fő szír, 4664 fő afgán és 4434 fő iraki 
állampolgár. Legtöbbjük nem a szigeteken, hanem az Európa felé nyitott Balkán-félszi-
geten él.45 A görög menekültügyi rendszer a belső területeken 22 399 fő elhelyezésére 
rendezkedett be.46 A 2020 februárjában történt török határnyitás végződhet komp-
romisszumos megállapodással Törökország és az Európai Unió között, amely során 
az unió vállalja Törökország megfizetését a migránsok feltartóztatása érdekében. Ennek 
kudarca esetében a görög–török határon állandósulhatnak a tömeges határátlépések.

A jelenleg még kedvező migrációs adatokat beárnyékolja a tálibok 2021. augusz-
tus 15-ei hatalomátvétele Afganisztánban. A hatalom új birtokosai egyelőre békés 
szándékukat mutatják, de a keresztények elleni támadások és a Pandzsír-völgy elleni 
katonai47 akciójuk már most látványosan cáfolja őket. A keresztény és egyéb vallási 
kisebbségek brutális üldözése máris széles körű migrációs hullámokat gerjeszt, és nem 
szabad kizárni azt a tényt sem, hogy kormányzóképes tálib vezetés hiányában Afga-

44	 126/2019. (V. 30.) Korm. rendelet 7. §.
45	 Lásd: UNHCR Greece: Population breakdown in ESTIA Accommodation Scheme (2020. március 10.).
46	 Lásd: UNHCR Greece: ESTIA Accomodation Capacity, Weekly Update (2020. március 10.).
47	 Lásd: Al Dzsazíra: tálibokat ejthettek foglyul a pandzsíri ellenállók. Magyar Nemzet, 2021. szeptember 
5. Online: https://magyarnemzet.hu/kulfold/2021/09/al-dzsazira-talibokat-ejthettek-foglyul-a-pandzsiri-el-
lenallok

https://magyarnemzet.hu/kulfold/2021/09/al-dzsazira-talibokat-ejthettek-foglyul-a-pandzsiri-ellenallok
https://magyarnemzet.hu/kulfold/2021/09/al-dzsazira-talibokat-ejthettek-foglyul-a-pandzsiri-ellenallok


Petruska Ferenc

48

nisztán polgárháborúba süllyedhet, a kialakuló hatalmi vákuumot pedig a 2001-es évet 
megelőző időszakhoz hasonlóan terrorcsoportok tölthetik be. Ez utóbbi pedig nemcsak 
tömeges háborús menekülthullámhoz, hanem nemzetközi terrorhullámhoz is vezethet.

Az üldözött keresztény vallási kisebbségek, a vallásgyakorlásuk miatt üldözött 
más kisebbségek és az egyéb indokból menekültek számának növekedése tehát vélel-
mezhető. A magyar védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára rendkívül széles, 
az elfogadott, 2023-ban hatályba lépő védelmi-biztonsági szabályozás mérlege azon-
ban joggyakorlat hiányában jelenleg még nem vonható meg. A határokra érkezők 
szemében az átlagos európai kultúrkörben élőkhöz képest sokkal nagyobb jelentősége 
van a vallásgyakorlásnak.

Megítélésem szerint nemcsak a vallásszabadság garantálását, hanem általában 
a Magyar Honvédség katonáinak a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben 
való közreműködését is lényegesen elősegítené nemcsak a fenti szabályozásnak, hanem 
a bevándorlók muzulmán hitének és mindennapi hitéletének gyakorlati ismerete. Külö-
nösen fontos a vallásbiztonsági felkészítés a járőr katonák esetében, hogy a fegyverek 
vagy élet kioltására alkalmas egyéb kényszerítő eszközök elkobzásával az azonnali 
tényközlő jelentésbe (ATJ) tartozó rendkívüli eseményeket megelőzzék.

Irodalomjegyzék

Jogszabályok

1997. évi XXXII. törvény a határőrizetről és a Határőrségről
2007. évi LXXX. törvény a menedékjogról 2007. évi LXXXIX. törvény az államhatárról
2011. évi CXIII. törvény a honvédelemről és a Magyar Honvédségről, valamint a különleges 

jogrendben bevezethető intézkedésekről
2015. évi CXL. törvény az egyes törvényeknek a tömeges bevándorlás kezelésével összefüggő 

módosításáról
162/1999. (XI. 19.) Korm. rendelet a Bevándorlási és Állampolgársági Hivatalról
191/2015. (VII. 21.) Korm. rendelet a nemzeti szinten biztonságosnak nyilvánított származási 

országok és biztonságos harmadik országok meghatározásáról
269/2015. (IX. 15.) Korm. rendelet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet kihirdetéséről, 

valamint a válsághelyzet elrendelésével, fennállásával és megszüntetésével összefüggő 
szabályokról

270/2015. (IX. 18.) Korm. rendelet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet Baranya megye, 
Somogy megye, Zala megye és Vas megye területére történő kihirdetéséről, valamint 
a válsághelyzet elrendelésével, fennállásával és megszüntetésével összefüggő szabályokról

272/2016. (IX. 5.) Korm. rendelet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet Magyarország 
egész területére történő elrendeléséről, valamint a válsághelyzet elrendelésével, fennállá-
sával és megszüntetésével összefüggő szabályokról szóló 41/2016. (III. 9.) Korm. rendelet 
módosításáról

361/2016. (XI. 29.) Korm. rendelet a Bevándorlási és Menekültügyi Hivatalról



A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

49

41/2016. (III. 9.) Korm. rendelet a tömeges bevándorlás okozta válsághelyzet Magyarország 
egész területére történő elrendeléséről, valamint a válsághelyzet elrendelésével fennállá-
sával és megszüntetésével összefüggő szabályokról

126/2019. (V. 30.) Korm. rendelet az idegenrendészeti szerv kijelöléséről és hatásköréről
1393/2021. (VI. 24.) Korm. határozat Magyarország Nemzeti Katonai Stratégiájáról
25/2015. (IX. 14.) BM–HM együttes utasítás a Magyar Honvédségnek a rendőrségi feladatok 

ellátásában történő közreműködése rendjéről
Az Európai Parlament és a Tanács 2019/1240 rendelete a bevándorlási összekötő tisztviselők 

európai hálózatának létrehozásáról

Felhasznált irodalom

A pannonhalmi apátság is befogadja a menekülteket. NOL, 2015. szeptember 5. Online: http://
nol.hu/mozaik/a-pannonhalmi-apatsag-is-befogadja-a-menekulteket-1561359

Ágoston Zoltán: A tálibok elkezdték irtani a keresztényeket, Magyarország titkos mentőak-
cióban vesz részt. Index, 2021. szeptember 4. Online: https://index.hu/kulfold/2021/09/04/
afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gb-
pd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q

Ágoston Zoltán: Minden magyart kihoztak Afganisztánból, 14-szer fordultak a repülőgépek. 
Index, 2021. szeptember 04. Online: https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-keresz-
teny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMR-
kaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q

Al Dzsazíra: tálibokat ejthettek foglyul a pandzsíri ellenállók. Magyar Nemzet, 2021. szeptember 5. 
Online: https://magyarnemzet.hu/kulfold/2021/09/al-dzsazira-talibokat-ejthettek-foglyul- 
a-pandzsiri-ellenallok

Az Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata (1948). Online: www.ohchr.org/EN/UDHR/
Documents/UDHR_Translations/hng.pdf

Cone, Devon: Seeking asylum in Greece. Women and unaccompanied children struggle to 
survive. Washington, Refugees International, 2020. Online: https://static1.squarespace.
com/static/506c8ea1e4b01d9450dd53f5/t/5e55a1002066c00f6f3757b8/1582670113880/
Devon+-+Greece+-+Feb.+2020+-+1.0.pdf

Davis, Derek H.: The evolution of religious liberty as a universal human right. USInfo – Democracy 
Dialogues, 2006. augusztus 11. Online: https://web.archive.org/web/20080201105738/http://
usinfo.state.gov/dd/eng_democracy_dialogues/religion/religion_essay.html

Ember Győző: A magyar katonai határőrvidék és az osztrák államtanács, 1761–1768. Hadtörténelmi 
Közlemények, 102. (1989), 4. 475–494.

Európai Bizottság: A Bizottság (2020/C 126/02) közleménye. COVID-19: Iránymutatás a mene-
kültügyi és a visszatérési eljárásokra vonatkozó uniós rendelkezések végrehajtásáról, vala-
mint az áttelepítésről. Az Európai Unió Hivatalos Lapja, 2020. április 17. Online: https://
eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=uriserv%3AOJ.C_.2020.126.01.0012.01.
HUN&toc=OJ%3AC%3A2020%3A126%3ATOC

Európai Bizottság: A Bizottság közleménye az új migrációs és menekültügyi paktumról. 
COM (2020) 609 final (2020). Online: https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/
HTML/?uri=CELEX:52020DC0609&from=hu

Európai Bizottság: COVID-19: A Bizottság iránymutatást terjeszt elő az egészség védelmét, 
valamint az áruk és alapvető szolgáltatások rendelkezésre állását biztosító határigazgatási 

http://nol.hu/mozaik/a-pannonhalmi-apatsag-is-befogadja-a-menekulteket-1561359
http://nol.hu/mozaik/a-pannonhalmi-apatsag-is-befogadja-a-menekulteket-1561359
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://index.hu/kulfold/2021/09/04/afganisztan-kereszteny-magyarorszag-mentes-azbej-tristan/?fbclid=IwAR1qME-gbpd-p9TSspDKwfUcMRkaueemWiyGsSnbDGt3QUTp5PH-dVzF2_Q
https://magyarnemzet.hu/kulfold/2021/09/al-dzsazira-talibokat-ejthettek-foglyul-
a-pandzsiri-ellenallok
https://magyarnemzet.hu/kulfold/2021/09/al-dzsazira-talibokat-ejthettek-foglyul-
a-pandzsiri-ellenallok
http://www.ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/hng.pdf
http://www.ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/hng.pdf
http://www.ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/hng.pdf
https://static1.squarespace.com/static/506c8ea1e4b01d9450dd53f5/t/5e55a1002066c00f6f3757b8/1582670113880/Devon+-+Greece+-+Feb.+2020+-+1.0.pdf

https://static1.squarespace.com/static/506c8ea1e4b01d9450dd53f5/t/5e55a1002066c00f6f3757b8/1582670113880/Devon+-+Greece+-+Feb.+2020+-+1.0.pdf

https://static1.squarespace.com/static/506c8ea1e4b01d9450dd53f5/t/5e55a1002066c00f6f3757b8/1582670113880/Devon+-+Greece+-+Feb.+2020+-+1.0.pdf

https://static1.squarespace.com/static/506c8ea1e4b01d9450dd53f5/t/5e55a1002066c00f6f3757b8/1582670113880/Devon+-+Greece+-+Feb.+2020+-+1.0.pdf

https://web.archive.org/web/20080201105738/http://usinfo.state.gov/dd/eng_democracy_dialogues/religion/religion_essay.html
https://web.archive.org/web/20080201105738/http://usinfo.state.gov/dd/eng_democracy_dialogues/religion/religion_essay.html
https://web.archive.org/web/20080201105738/http://usinfo.state.gov/dd/eng_democracy_dialogues/religion/religion_essay.html
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=uriserv%3AOJ.C_.2020.126.01.0012.01.HUN&toc=OJ%3AC%3A2020%3A126%3ATOC
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=uriserv%3AOJ.C_.2020.126.01.0012.01.HUN&toc=OJ%3AC%3A2020%3A126%3ATOC
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/?uri=uriserv%3AOJ.C_.2020.126.01.0012.01.HUN&toc=OJ%3AC%3A2020%3A126%3ATOC
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/HTML/?uri=CELEX:52020DC0609&from=hu
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/HU/TXT/HTML/?uri=CELEX:52020DC0609&from=hu


Petruska Ferenc

50

intézkedésekre vonatkozóan (2020. március 16.). Online: https://ec.europa.eu/commission/
presscorner/detail/hu/ip_20_468

Farkas Ádám – Horváth Tibor – Padányi József – Petruska Ferenc: A Magyar Honvédség 
feladatai, szerepének és helyzetének jogi aspektusai a tömeges migráció kapcsán. In Tálas 
Péter (szerk.): Magyarország és a 2015ös európai migrációs válság. Budapest, Dialóg 
Campus, 2017.

Farkas Ádám – Till Szabolcs Péter: A honvédelmi alkotmány és alkotmányosság alapkérdései 
Magyarországon. In Farkas Ádám – Kádár Pál (szerk.): Magyarország katonai védelmé­
nek közjogi alapjai. Budapest, HM Zrínyi Térképészeti és Kommunikációs Szolgáltató 
Közhasznú Nonprofit Kft., 2016. 40–71.

Farkas Ádám (szerk.): Tévelygések fogságában? Tanulmányok az állam fegyveres védelmének 
egyes jogtani és államtani kérdéseiről, különös tekintettel Magyarország katonai védelmére. 
Budapest, Magyar Katonai Jogi és Hadijogi Társaság, 2016a.

Farkas Ádám: A haderő feletti parlamentáris hatalommegosztás eredeti modelljének áttekintése 
(1867–1914). Jogtörténeti Szemle, 6. (2014), 1. 44–50.

Farkas Ádám: Adalékok egy rendszerváltást követő politikai gesztus megítéléséhez. A határőr-
vidék rendezésére vonatkozó legfelsőbb elhatározások a dualista állam és a kiegyezés, mint 
politikai rendszerváltás miliőjében. In Szoboszlai-Kiss Katalin – Deli Gergely (szerk.): 
Tanulmányok a 70 éves Bihari Mihály tiszteletére. Győr, Universitas-Győr Nonprofit Kft., 
2013. 148–161.

Farkas Ádám: Magyarország katonai védelmének polgári evolúciója és alkotmányos alapvo-
nalai. In Farkas Ádám – Kádár Pál (szerk.): Magyarország katonai védelmének közjogi 
alapjai. Budapest, HM Zrínyi Térképészeti és Kommunikációs Szolgáltató Közhasznú 
Nonprofit Kft., 2016b. 11–39.

Farkas Ádám: Szemléletváltást védelmi aspektusban! Gondolatok a fegyveres erő hazai polgári 
kontroll-rendszeréről és annak korábbi modelljéről, különös tekintettel a fegyveres erő ren-
deltetésére és a felette kialakított alkotmányos szabályozási és hatalom-megosztási sémára, 
valamint a különleges jogrendi szabályozásra. Pázmány Law Working Papers, (2015), 18.

Földesi Tamás: Meditáció a vallásszabadságról. Társadalmi Szemle, 49. (1994), 2. 119–144. Ivers, 
Gregg: Lowering the Wall: Religion and the Supreme Court in the 1980s. New York, Anti-
Defamation League, 1991.

Frontex: 2020 in Brief. Online: https://frontex.europa.eu/assets/Publications/General/In_
Brief_2020/20.0147_inbrief_2020_11th_web_fixed4.pdf

www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2021/659450/EPRS_BRI(2021)659450_EN.pdf
Kaló József: Szombathelyi Ferenc a Magyar Királyi Honvéd Vezérkar élén. Debrecen, 

Debreceni Egyetem, 2010.
Kaló József: Szombathelyi Ferenc és  a  galíciai deportálás. Magyar Napló, 20.  (2008), 

8. 27–32. Magyarország Alaptörvénye.
Katrien Luyten – Stephanie Brenda Smialowski: Understanding EU action against migrant 

smuggling. In: Briefing: EU policies – Insights. European Parliamentary Research Service 
(EPRS), 2021. Online:

Központi Statisztikai Hivatal: A Magyarországra érkezett menedékkérők száma állampolgárság 
szerint (2000–). Online: www.ksh.hu/docs/hun/xstadat/xstadat_ eves/i_wnvn002b.html

Padányi József: Műszaki zár a határon. Műszaki Katonai Közlöny, 25. (2015), 3. 21–33.
Patyi András: 40/A. § [A Magyar Honvédség és a Rendőrség feladatai]. In Jakab András (szerk.): 

Az Alkotmány kommentárja I–II. Budapest, Századvég, 2009. 1419–1452.

https://ec.europa.eu/commission/presscorner/detail/hu/ip_20_468
https://ec.europa.eu/commission/presscorner/detail/hu/ip_20_468
https://frontex.europa.eu/assets/Publications/General/In_Brief_2020/20.0147_inbrief_2020_11th_web_fixed4.pdf
https://frontex.europa.eu/assets/Publications/General/In_Brief_2020/20.0147_inbrief_2020_11th_web_fixed4.pdf
http://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2021/659450/EPRS_BRI(2021)659450_EN.pdf
http://www.ksh.hu/docs/hun/xstadat/xstadat_ eves/i_wnvn002b.html
http://www.ksh.hu/docs/hun/xstadat/xstadat_ eves/i_wnvn002b.html


A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában

51

Patyi András: A védelmi alkotmány alapkérdése: a fegyveres erő rendeltetése. In Csefkó Ferenc 
(szerk.): Közjog és jogállam. Tanulmányok Kiss László professzor 65. születésnapjára. Pécs, 
Pécsi Tudományegyetem Állam- és Jogtudományi Kar, 2016. 233–249.

Pechnyó Péter – Petruska Ferenc: A migráció megváltozott szabályozása pandémia következ-
tében. Védelmi-biztonsági Szabályozási és Kormányzástani Műhelytanulmányok, (2021), 
7. 16–17.

Petruska Ferenc: A katonák szerepe a pandémia visszaszorításában. Katonai Jogi és Hadijogi 
Szemle, (2020), 1. 217–233.

Révész Béla: Előtérben Magyarország biztonsága. Honvédelem, 2016. március 24. Online: 
www.honvedelem.hu/cikk/56304_eloterben_magyarorszag_biztonsaga

RFE/RL: Turkey retaliates against Syrian Forces after 33 of its soldiers killed in air strike. 
Radio Free Europe, 2020. február 28. Online: www.rferl.org/a/30459040.html

Sebess Dénes: A régi határőrvidék visszaállítása. Jogtudományi Közlöny, (1916), 52. 463–464.
Soós István: A Horvát-Szlavón Katonai Határőrvidék: Védelem a  török ellen. História, 

33. (2011), 5–6. 36–37.
Szádeczky Lajos: A székely határőrség szervezése 1762–64-ben. Budapest, Magyar Tudományos 

Akadémia Történelmi Bizottsága, 1908.
The World’s Muslims: Religion, Politics and Society. Pew Research Center, 2013. április 30. Online: 

www.pewforum.org/2013/04/30/the-worlds-muslims-religion-politics-society-overview/
Till Szabolcs Péter: A honvédelem alkotmányos kereteinek hangsúlyeltolódásai a rendszervál­

tástól az Alaptörvényig. Budapest, ELTE ÁJK, 2015.
UNHCR Greece: ESTIA Accomodation Capacity, Weekly Update (2020. március 10.). Online: 

https://data2.unhcr.org/en/documents/download/74505
UNHCR Greece: Population breakdown in ESTIA Accommodation Scheme (2020. március 

10.). Online: https://data2.unhcr.org/en/documents/download/74504

http://www.honvedelem.hu/cikk/56304_eloterben_magyarorszag_biztonsaga
http://www.rferl.org/a/30459040.html
http://www.pewforum.org/2013/04/30/the-worlds-muslims-religion-politics-society-overview/
https://data2.unhcr.org/en/documents/download/74505

https://data2.unhcr.org/en/documents/download/74505

https://data2.unhcr.org/en/documents/download/74504

https://data2.unhcr.org/en/documents/download/74504



Kuminetz Géza

52



Kuminetz Géza

A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

„Nabotnak, a jiszreelitának volt egy szőlőskertje Achábnak, Szamaria királyának a palo-
tája mellett. Acháb beszélt Nabottal. Így szólt hozzá: »Engedd át nekem a szőlőskertedet, 
hogy veteményeskertül szolgáljon nekem; egész közel fekszik házamhoz. Adok érte egy 
jobb szőlőskertet, vagy ha úgy tetszik jobban, kifizetem az árát pénzben.« Nabot azonban 
azt válaszolta Achábnak: »Az Úr óvjon attól, hogy atyáim örökségét átengedjem neked!« 
[…] Felesége, Izebel erre azt mondta neki: »Hát nem te vagy Izrael királya? […] Majd én 
megkerítem a jiszreeli Nabot szőlejét. […] Nabotot megköveztük, halott.”1

A háború kíséri és kísérti az embert történelme során. Mintha csak törvény lenne, hogy 
„a béke jólétet szül, a jólét gőgöt, a gőg háborút, a háború nyomort, a nyomor alázatos-
ságot, az alázatosság békét – és aztán da capo”.2

A háború problémája főleg erkölcsi kérdéseket vet fel a filozófiában, mert „minden 
állam érzi, hogy a háború olyasvalami, amiért mentegetőznie kell s ezért mindegyik 
fél a másikra hárítja az érette való felelősséget, a háborút rákényszerítettnek minősíti 
s a benne való részvételt erkölcsi motívumokkal igyekszik indokolni”.3 A háború erkölcsi 
megítélésének kérdése „értékkérdés, quaestio iuris, amelyet a történelem sem tud soha 
quaestio facti-vá változtatni”.4 Az értékek értékelése aztán nemcsak a háború filozófi-
ájának tanulmányozását, hanem bizonyos értelemben a filozófia,5 a filozófiák, vagyis 
világnézetek, vallások háborúját, nyomában civilizációk, kultúrák ütközését is jelenti.

Antropológiai megfontolások

A háborút kitervelt és végrehajtott agresszív viselkedésként modellezhetjük. Az ember, 
noha gyámoltalan és fegyvertelen, a közössége ölén sokáig védelmet követelő lényként 
jön a világra, mégis értelmes természetének köszönhetően felfegyverzi magát, hogy 
megvédje önmagát és közösségét, biztosítva így az élet tisztes leélésének feltételeit. Ennek 
egyik eszköze a szerszámkészítés. A másik az agresszió, a harmadik a közösségéhez való 
hűség.6 Úgy tűnik, hogy „az ember ősjelenségéhez tartozik az, amit az a kérdés világít 
meg: ki az erősebb? Nyomában az erők összemérésének, a másik kiszorításának egészen 

1	 1Kir. 21, 1–16. Az idézetben szereplő szőlő természetesen bármi lehet, amit az ember megkívánhat, 
és birtokolni vágyik (pénz, hatalom, kultúra, dicsőség, élvezetek, emberi tulajdonságok stb.).
2	 Jehlicska Ferenc: Erkölcsi és társadalmi jólét. Társadalmi etika. Budapest, Szent István Társulat, 
1916. 265.
3	 Kornis Gyula: A háborús filozófia. Athenaeum, (1916), 2. 102.
4	 Kornis (1916) i. m. 105.
5	 Kornis (1916) i. m. 114.
6	 Dorothee Sölle: Den Menschen bewaffnen? In Herbert Wendt – Norbert Loacker (szerk.): Kindlers 
Enzyklopädie. Der Mensch. Die Liebe des Menschen IX. Zürich–München, Kindler, 1984. 494–502.

https://doi.org/10.36250/00962_04

https://doi.org/10.36250/00962_04


Kuminetz Géza

54

annak megsemmisítéséig.”7 De vajon az agresszió önmagában való rossz? A humáneto-
lógusok azt állítják, hogy az állatvilágban az agresszió fontos szerepet tölt be a csoport 
vagy populáció fennmaradásában azzal, hogy „hozzásegít az erőforrások optimális elosz-
tásához a csoporton belül”.8 Az emberben önmagában meglepően csekély a csoporton 
belüli agresszió,9 szemben a csoporton kívülivel.10 Ám az ember esetében

„megjelent egy eszközökben, előfordulási módokban sokkal gazdagabb, a csoportok szint-
jén működő agressziós forma is: a kulturális agresszió, amelynek csak nagyon áttételesen 
van köze a biológiai agresszióhoz. […] A kultúra még a biológiai agressziónk formáit is 
képes nagymértékben befolyásolni, és ezért az emberi agresszió megnyilvánulásai rend-
kívül változatosak lehetnek. Az adott kultúra hatása alatt, tanulással, az ember biológiai 
agressziója egészen alacsony szintre is szorítható, és nagyon magas szintre is emelhető.”11

Ezért a természet nem igazolja a háborút, vagyis az emberben nincs közvetlen gyilkos 
ösztön.12 Az agresszió ugyanakkor nemcsak csökkenthető, hanem, szintén tanulással 
(kondicionálással) jelentősen növelhető is.13 A szocializáció ebből a szempontból azt 
jelenti, hogy az ember megtanulja a benne ébredő agressziót kellő módon kezelni, szo-
ciálisan szabályozni.14 Ne felejtsük el, hogy a fájdalom és a sérelem, ha időben nem 
orvosoljuk, szintén agresszióvá válik.15

Az ember biológiájában tehát benne van a konfliktus lehetősége, annak kiélezése 
és a békés megegyezés egyaránt. De az ember alapvetően a fajtársaival szemben nem 
vérszomjas, nincs benne úgynevezett gyilkolási ösztön.16 Az ölés az önvédelem legvégső 
eszköze, a gyilkolásra való kondicionálás és készsége az úgynevezett kulturális agres�-
szió műve, tehát szerzett tulajdonság, amelyért destruktív eszmék és módszerek, illetve 
az ilyeneket kitaláló és érvényesítő emberek a fő felelősök.

7	 Helmut Weber: Speciális erkölcsteológia. Budapest, Szent István Társulat, 2001. 249.
8	 Csányi Vilmos: Íme az ember. A humánetológus szemével. Budapest, Libri, 2015. 54.
9	 Csányi Vilmos: Van ott valaki? Budapest, Typotex, 2010. 70.
10	 Csányi Vilmos: A háborúk kulturális konstrukcióinak biológiai komponensei. In Gombár Csaba – Volo-
sin Hédi (szerk.): Képtelen háború. Budapest, Helikon, 2004. 171–172. Hasonló következtetésre jutott 
a pszichológus Elliot Aronson is, aki szerint nincs egyértelmű bizonyíték arra, hogy az emberi agressziónak 
ösztön eredete lenne. Elliot Aronson: A társas lény. Budapest, KJK-KERSZÖV Jogi és Üzleti Kiadó Kft., 
2001. 256.
11	 Csányi (2015) i. m. 54–55.
12	 Erről részletesebben lásd Marienne Gronemeyer: Rechtfertigt die Natur den Krieg? In Herbert 
Wendt – Norbert Loacker (szerk.): Kindlers Enzyklopädie. Der Mensch. Die Liebe des Menschen IX. Zürich–
München, Kindler, 1984. 519–534.
13	 Csányi (2010) i. m. 125.
14	 Csányi (2010) i. m. 125.
15	 Hársfai Katalin: Bevezetés a politikai és társadalometikába. Budapest, Szent István Társulat, 2009. 46.
16	 A ragadozó-gyilkoló ösztön az emberben más fajokkal szemben azonban megjelenik. Ennek látható 
jele a vadászat.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

55

A háborús feszültségek okai

A társadalmi és a népek közti ellentétek kiélezéséért különösen három hatalmi tényező 
felelős: a túlzott nacionalizmus, az ipari és kereskedelmi kapitalizmus és a pénzvilág 
előretolt csatársora, a média. A nacionalizmus azért, mert a nemzet és a nemzetiség 
igényeit előbbre valónak tartja az emberiség jogainál, az állam igényeit az Isten törvé-
nyeinél. A kapitalizmus azért, mert a bírvágy, a kapzsiság, a konkurencia, az erősnek 
a gyenge kizsákmányolására, elnyomására irányuló törekvése volt az a tényező, amely 
az embert minden idők óta embertársa ellenségévé tette; továbbá azért is, mert a nagytőke 
mai szervezetében rá van utalva a külföldi piacok bevonására, és mert a tőkének mindig 
eminens érdeke volt az államok háborús fegyverkezése. Végezetül a sajtó, amely a maga 
erejéből nem tudván megélni, azt szolgálja, aki megfizeti: kormányt, politikai pártot, 
ipari érdekeltségeket, amelyeknek érdekében a legrövidebb időn belül egész országok 
közvéleményét át tudja formálni. Ezek nyomán beszélhetünk gyarmatosító, imperialista 
és nacionalista háborúkról.17

Ezzel szemben a keresztény felfogású béketörekvések kettős módon hatnak: egyrészt 
a népeket a béke szeretetére hangolják, másrészt pedig az egyes emberek, országok 
béketörekvéseit igyekszik összehangolni a politika eszközeivel, megtörve a sajtó, a túlzó 
nacionalizmus és a tőke uralmát.18 Megjegyezzük, hogy a civilizáció és a kultúra maga 
is egyfajta verseny, hódítás, a természet vagy más civilizációk, kultúrák legyűrése, 
tehát az eltérő (nemzeti) civilizációkban és kultúrákban eltérő és sokszor antagoniszti-
kus világnézeti, vallási állásfoglalások vannak, amelyek könnyen háborús gyúanyaggá 
válhatnak.19 A vallási meggyőződés is igen erősen manipulálható.

A történelem szomorú ténye, hogy szinte mindig volt háború. Ám ebből nem lehet 
levonni azt a következtetést, hogy ez szükségszerűen hozzátartozik az emberi léthez.20

A háború kérdése a tömegtársadalmakban

Kiélezett konfliktusforrás ma a környezetszennyezés, mivel a tőke nem vállal felelősséget 
az általa okozott kárért. A károk már nemcsak helyben, hanem távol is jelentkezhetnek. 
Ezek az úgynevezett környezeti feszültségek politikai instabilitáshoz, illetve fegyveres 
konfliktusokhoz vezethetnek.21

17	 Bernhard Häring: Liberi e fedeli in Cristo. Teologia morale per preti e laici 3. Roma, San Paolo Edizioni, 
1981. 238–240, 436.
18	 D. P.: Békemozgalom. In Bangha Béla (szerk.): Katolikus Lexikon I. Budapest, Szent István Társulat, 
1931. 175.
19	 Kornis (1916) i. m. 125.
20	 Domenico Fisichella: A politikatudomány alapvonalai. Fogalmak, problémák, elméletek. Budapest, 
Osiris, 2001. 49.
21	 Susan George: Lugánói tanulmány. Budapest, Kairosz, 2009. 31.



Kuminetz Géza

56

Meglepő, de igaz, hogy az emberi személyiség mára tömegméretekben csenevész, 
sőt kóros formákat ölt. A politikai vezetők sem mentesek ezektől a súlyos személyiség-
zavaroktól.22

Mármost miként kell megítélnünk az emberek, népek közti konfliktusokat? Két fő 
nézet létezik: az egyik szerint ez negatív tényező, tehát kiküszöbölendő, míg a másik 
felfogás az emberi együttélés kiküszöbölhetetlen tényezőjének tekinti. A helyes felfogás 
a kettő között van: a konfliktusokat emberi módon kell megoldani, és akkor a feszültség 
nem megszűnik, hanem termékeny marad. Csak végső szükség esetén megengedett 
a szoros értelemben vett háború viselése.

Az embernek van rendszerszervező és kultúrateremtő képessége, amelyben megte-
remti, kiszélesíti és fenntartja az élethez szükséges feltételeket, erőforrásokat. Ez a törek-
vése konfliktusokkal terhes, akár a csoporton belül, akár pedig kívül, és ez a konfliktus 
végül különbözőképpen alakulhat. Egyik módja a vita és a megegyezés, a másik módja 
a háború. A háborút olyan embercsoportok közti konfliktusnak kell tekintenünk, amely-
nek halálos következményei vannak.23 A háború nemcsak csata, hanem felkészülés, ellá-
tás, szervezés és harci szellem is. Tehát egy egész stratégia, benne a kommunikációval, 
az ideológiával, a vallási meggyőződéssel az elérendő cél érdekében. Röviden kulturális 
konstrukció, benne a harci kedv fenntartásának, az ellenség gyűlöletének érdekében 
az agyafúrt manipulálással.24 A mai időben a háborúkat mint érdekérvényesítő eszközöket 
elsősorban a „világpolitikai célokat kitűző kis csoportok hatalmi helyzetben, a kény-
szerek és a média segítségével képesek a kilúgozott kultúrájú, egyszemélyes csoportok 
dominálta tömegeket időlegesen befolyásolni, és a háború konstrukcióját létrehozni”.25

Természetes csoportok ma már alig vannak.26 Az emberiség társadalmiasulása úgy 
alakul napjainkban, hogy egy globális megapopuláció épül, amelyben az uralkodó forma 
az úgynevezett egyszemélyes csoport, ahol

„minden érzelmi kapcsolat, érdek, hűség saját maga felé irányul. A külső csoportokkal, 
legyenek azok egy- vagy többszemélyesek, csupán egyezkedni hajlandó. Ez természetesen 
távol van a biológiailag optimális állapottól, hiányzik belőle a hűség, a szolidaritás, a tra-
díció és még számos fontos elem, ami a természetes kultúrákat jellemzi. […] A személyes 
szabadság, az emberi jogok védelme az egyszemélyes csoportokat segítő koncepciók.”27

Mindebből az tűnik ki, hogy a mai társadalmakban

„hiányzik a tradicionális ellenségkép, a hagyományos kényszerek morális aurája, és ezek 
helyett lényegében ismeretlen kultúrájú egyszemélyes csoportokat kell meggyőzni és egy 
magasabb szinten, legalább időlegesen, pszeudocsoporttá forrasztani, hogy a háborús 
szisztéma kialakulhasson. […] Miután idegen csoportok elleni akciókat könnyű az embe-

22	 Bogár László: Gondolatok a globalizáció természetrajzához. In Bogár László – Drábik János – Varga 
István szerk.: Válság és valóság, Budapest, Éghajlat, 2013. 150.
23	 Csányi Vilmos: Az emberi viselkedés. Budapest, Sanoma, 2006. 266.
24	 Csányi (2006) i. m. 273.
25	 Csányi (2006) i. m. 274.
26	 Csányi (2004) i. m. 190–191.
27	 Csányi (2004) i. m. 192.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

57

rekben aktiválni, folyamatos lehet az együtt élő különböző vallású, nyelvű csoportok 
konfliktusa is, bár az átfedések, a gyenge szocializáció miatt egy normális társadalomban 
ritkán érik el a háborúhoz szükséges szervezettséget és emocionális intenzitást. […] Ma 
már akár az egész világ elpusztítható szervezetten, racionálisan a megfelelő háborús 
konstrukció kialakításával. […] Ma már nem területi vagy anyagi szükségletek, nem belső 
kényszerek a legfontosabb komponensei a háború konstrukciójának, hanem az ideák, azaz 
a szervezett hiedelmek a fő szervező mechanizmusok.”28

A túlnépesedés, a területigény, és bármi, ami háborús konfliktus magva lehet, úgy tűnik, 
inkább csak akkor vezetnek tényleges háborúhoz, ha azt kellő ideák és hiedelmek feltü-
zelik, hiszen mindenfajta érdeket legalizálni kell.29

A háborús konfliktus fő forrása immár maga a globális, imperialista, kapitalista, 
világhódító szellem és hatalom, amelynek ma álruhája a demokrácia, de valódi ter-
mészete egy minden korábbinál totálisabb totalitarizmus. Ez a totalitarizmus nemcsak 
egy tömegtársadalom strukturálatlansága, hanem egy atomizált és egyénekre lebontott 
tömeg speciális állapota, amely „negatívan foglalja magában a pusztítást, vagy legalábbis 
a biológián (családon), tradíciókon, valláson vagy munkakooperáción és pihenésen ala-
puló társadalmi egységek meggyengítését; pozitívan az óriási és szétválaszthatatlan 
tömegszervezetek uralmát, amely az egyént elszigetelten és manipulálhatóbb helyzetben 
hagyja”.30

Látva az ember új globális társadalmi helyzetét, azt kell megállapítanunk, hogy szilárd 
csoportkötődés és érett erkölcsi ítélőképesség nélkül a ma embere hihetetlen mértékben 
manipulálható, könnyen gyűlölködővé, agresszívvé tehető. Ezért a háborús feszültség 
kiéleződését – természetesen a médiahatalom közreműködésével – maga az egyed (nem 
mernék itt egyéniségről, igazi személyiségről beszélni) mintegy magában hordozza, 
szinte csak aktiválni kell.

A keresztény bölcselet álláspontja – történelmi hosszmetszetben

A kereszténység alapvetően békességet hirdető és teremtő vallásként jelent meg a nemze-
tek között. Ezt főleg úgy érte el, hogy először is az emberi szívben, az egyénben teremtett 
békességet. Nagy realitásérzékkel látta, hogy a háború szinte ősjelensége az emberi 
életnek, ám nem táplálta a háborúskodás tüzét. A századok pedig óhatatlanul kiérlelték 
a háború és a béke kérdésében is a maga sajátos tanítását.

Ez a tanítás az ágostoni–tamási hagyomány alaptételeivel szilárdult meg, és az ebben 
található alapelvek lényegileg ma is érvényesek. Ennek az alap keresztény doktrínának 
hat alaptétele van, ezek az alábbiak:

	– A háború nem mindig bűn, hanem olykor megengedett, ezért indítása jogos lehet.

28	 Csányi (2004) i. m. 192–194.
29	 Csányi (2015) i. m. 319.
30	 Ralf Dahrendorf: A modern társadalmi konfliktus. Budapest, Gondolat, 1994. 137–138.



Kuminetz Géza

58

	– A jogos hadviselés megfontolása és esetleges megindítása az állami főhatalom 
birtokosának a feladata.

	– A háború tényleges megindításához kellő okra van szükség (például az ellenfél 
részéről történő jogsértés, beleértve a jogtalan fegyveres támadást is, amely esetben 
jogos védekező háborúval van dolgunk).

	– A jogos háború célja nem a győzelem kivívása, nem is az ellenfél leigázása, hanem 
a béke és az igazságosság rendjének visszaállítása.

	– A háború viselését csak végső eszközként szabad bevetni, vagyis akkor, amikor 
minden más békéltető kísérlet eredménytelen maradt.

	– A háborút becsületes szándékkal kell megvívni.

Az idő múlásával fejlődött a haditechnika, és a nemzetközi jog alapelveit is kezdték 
megfogalmazni. A társadalmi változások a 16. században új problémákat vetettek fel, 
ezért a fenti elveket át kellett gondolni és újra kellett fogalmazni. Ezt a feladatot végezte 
el két spanyol tudós: Francisco de Vitoria és Francisco Suárez. De Vitoria úgy modellezi 
a társadalmi valóságot, hogy az immár nemzetközivé vált társadalomnak mégis megvan 
az alapvető egysége és benne az államoknak egymással való közössége. Ebből a tézisből 
vezeti le

„[a] jogos háború megindításának szükségességét, amikor az állami főhatalom birtokosa, 
mint bíró, a megtorló igazságosság értelmében a rend felforgatói ellen jogos háborút 
indíthat. […] Nem bosszúról van itt szó, hanem a jogok bírói úton való érvényesítéséről, 
egy ítéletről. […] Az államnak hatalmában áll, hogy saját alattvalóit, ha azok bűnösek 
és veszedelmesek reánézve, megbüntesse – épp így az egész emberiségnek, az egész 
világnak hatalma van, hogy a bűnösöket és felforgató elemeket megbüntesse.”31

Ám a háború megindítása előtt az uralkodó köteles tanácsot kérni, sőt kötelezett arra 
is, hogy döntése előtt meghallgassa és megfontolja az ellenfél véleményét és az általa 
felhozott ellenvetéseket is. Ha a kétség továbbra is fennmaradna a háború jogossága 
tekintetében, akkor azt nem szabad megindítani, mivel az in dubio melior est conditio 
possidentis elv érvényes. Az előfordulhat, hogy mindkét fél jóhiszeműen vélekedik úgy, 
hogy jogosan háborúskodik, és ilyen esetben jogos lesz a háború azzal a feltétellel, hogy 
mindkét fél részéről igazolt az ignorantia invincibilis.32 De Vitoria érdeme a hagyomá-
nyos tanítás továbbfejlesztése és a nemzetközi jog alapjainak megfogalmazása. Francisco 
Suárez a jogsértések három kategóriáját különböztette meg:

	– Ha az egyik államfő elfoglal más állam területéből bizonyos részeket, és nem kínál 
érte kárpótlást.

	– Ha az államfő a nemzetközi jog által biztosított jogokat minden észszerű ok nélkül 
megtagadja (például utazás vagy kereskedés).

31	 Szalay Miklós: A háború fogalma a keresztény erkölcstudományban. Budapest, Pázmány Péter Tudo-
mányegyetem, Stephaneum, 1942. 23–24.
32	 Szalay (1942) i. m. 25.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

59

	– Amennyiben az államfő erős csapást mér a másik állam erkölcsi alapjaira, vagy 
ha az uralkodó becsületében tesz kárt, illetve ha a polgárokat támadja.

Amennyiben vallási jellegű a vita, úgy szerinte akkor válik jogossá a háború, ha adott 
országban a hithirdetőket galádul megölik, vagy ha az egész pogány nemzet meg akarna 
térni, de ezt a hatalom minden eszközzel akadályozza. Ilyenkor a keresztény fejedelem-
nek joga van háborút indítani az ártatlanok megvédése érdekében. Ám ha ilyen esetben 
a vétkes állam a háború megindítása előtt kártérítést ígér és békét kér, azt a keresztény 
fejedelem köteles elfogadni.33 Suárez szerint:

	– Semmiféle háború nem jogos, ha nincs meg a iusta causa.
	– A háborúban a sértő megbüntetése igazságos legyen.
	– A hadviselésnek vannak megengedett és tiltott eszközei.34

A háború tehát nem egyszerűen „a brutális erőszak alkalmazása, nem a hódítás és más 
nemzetek leigázásának szolgálatában áll, hanem bírói eljárás, amelynek egyedüli célja 
az igazságosság rendje szerinti egyensúly helyreállítása. Ennek a még így is kegyetlen 
és oly sok kárt okozó szükségmegoldásnak a szeretet szellemétől kell áthatva lennie.”35

Ami pedig a mai vonatkozó reflexiót illeti, Marciano Vidal szerint megvolt a háború 
megengedettségével kapcsolatban a maga értéke a klasszikus keresztény teóriának. Ám 
a 20. században új helyzet állt elő, amely új doktrína alkotását kívánta. Ennek alapvetését 
XII. Piusz pápa alkotta meg, aki 1944-ben elítélte a támadó háború minden formáját. 
Ezzel

„az igazságos háború hagyományosan elfogadott okait tehát leszűkítette az igazságtalan 
támadással szembeni védekezés lehetőségére. A jogsérelem megtorlását vagy az elrabolt 
javak háborús eszközökkel való visszaszerzését kizárta. […] A jogos nemzeti önvédelmet 
biztosító háborúban tehát a katolikus hívő nem hivatkozhat saját lelkiismeretére a katonai 
szolgálat megtagadásában. A hívő keresztény lelkiismeretét csupán a hadviselés ember-
séges módjának megőrzése kötelezi.”36

XXIII. János pápa a Pacem in terris kezdetű enciklikájában a teljes leszerelést úgy 
mutatta be, mint a béke megteremtésének egyedüli való és hathatós alternatíváját. Ugyan-
akkor a II. Vatikáni Zsinat egyrészt elítélte a totális háborút, az elrettentést szolgáló 
fegyverkezési versenyt és a tömegpusztító (ABC-) fegyverek használatát, másrészt hang-
súlyozta, hogy a békét tartósan és gyümölcsözően fenntartani nem lehet a háborútól való 
félelemmel való riogatással. Harmadrészt nem tagadta meg az államoktól az igazságos 
védekezés jogát, feltéve, ha már előzetesen kimerítették a békés megegyezés lehetősé-
geit, végül azt állította, hogy az igazságos háború tana önmagában nem képes az emberi 
gyűlöletet féken tartani.37

33	 Szalay (1942) i. m. 27–28.
34	 Dsida Elemér: Lehet-e napjainkban igazságos háborút viselni? Katholikus Szemle, 48. (1934), 9. 487–488.
35	 Szalay (1942) i. m. 29.
36	 Somfai Béla: Katolikus tanítás a háborúról és a békéről. Vigilia, 60. (1995), 5. 326–327.
37	 Marciano Vidal: Manuale di etica teologica 3. Morale sociale. Assisi, Cittadella Editrice, 1997. 991.



Kuminetz Géza

60

Egy újabb és árnyaltabb kritériumrendszer is napvilágot látott, ugyanis az Egyesült 
Államok katolikus püspökei 1983-ban átgondolták az igazságos háború tanát, és a követ-
kező hét ismérvet állították fel: igaz ügy fennállása, viszonylagosan igazságos, illetékes 
tekintély, helyes szándék, utolsó eszköz, a valószínű siker és az elérendő cél arányos 
(hosszabb távon is) a várható emberi, lelki, gazdasági és környezeti károkkal.38

A keresztény tanításban bizonyos értelemben két pólus található, amelyeknek a hang-
súlyozása bizonyos oszcillációt mutat, és a kettő egyensúlya, szintézise adja a teljes értékű 
látásmódot. E két pólus pedig a pacifizmus és az igazságos háború tana. Ezeket kell 
a körülmények figyelembevételével kellően alkalmazni. Elfogadhatatlan úgy az önfeladó 
behódolás és nyomában a terrorból fakadó szolgaság (a pacifizmus kizárólagosságának 
állítása),39 mint a megsértett igazságosság mindenáron, vagyis háborús úton történő 
helyreállítása.40 Ám ahhoz, hogy ez elveket helyesen lássuk és alkalmazzuk, az egyénben 
(különösen a vezetőkben) és a társadalomban egyaránt belső békének kell uralkodnia. 
Ennek a belső békének

„feltétele viszont az egyén három alkotóelemének: a vágynak, a bátorságnak s az észnek 
az egyensúlya. Az államok esetében e három alkotórész a gazdaság, a hadsereg s a politikai 
hatalom. Amikor a belső egyensúly megbomlik, így például a szegénység miatt, vagy mert 
a hadsereg túl erős, vagy éppen túlságosan gyenge, vagy a politikai hatalom elveszítette 
támaszait, akkor mindig fennáll a külső kaland: a háború veszélye. A béke tehát e felfo-
gás szerint csakis egyensúly eredménye lehet, egy olyan rövidebb-hosszabb ideig tartó 
egyensúlyé, amely súlyok és ellensúlyok rendkívül bonyolult rendszerének az eredője.”41

A háború a mai körülmények között önmagában való rossznak, és nem csak kisebb 
rossznak minősül, mivel ellene mond az ember értelmes és társadalmi adottságainak, 
hiszen a fegyverek immár szinte csak tömegpusztító eszközök. Ezért alapelv az, hogy 
in se erkölcsileg ma minden háború megengedhetetlen. Kétséget kizáróan immorális 
minden olyan háborús cselekmény, amely

	– a népesség és polgári célok ellen történik;
	– atom-, vegyi és biológiai fegyver első bevetésével jár;
	– korlátozott atomháború viselése;
	– ABC-fegyverek bevetése védekező háborúban.

Erkölcsileg nem elfogadható ABC-fegyverek előállítása, birtoklása, illetve az ilyen fegy-
verekkel való fenyegetés a háború tényleges kirobbanásával szemben, hiszen ez inkább 
fenyegetés, nem pedig a feszültség oldásának eszköze.42 A leszerelés és a fegyverkereske-
delem megszüntetése vagy legalábbis szigorú kordában tartása sokat segítene a háborús 

38	 Boór János: Igazolható-e még a háború? Mérleg, 27. (1991), 1. 4–5.
39	 Ezt a pacifista tézist a Szentírás nem erősíti meg. Alphonso Van Kol: Theologia moralis I. Barci-
none – Friburgi Brisgoviae – Romae – Neo-Eboraci, Herder, 1968. 763.
40	 Somfai (1995) i. m. 328.
41	 Szávai János: A béke viszonylagossága (Platón, Kant, Babits, Martin du Gard). Vigilia, 60. (1995), 
5. 343.
42	 Vidal (1997) i. m. 994–1000.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

61

feszültségek oldásában. A fegyverkezési verseny ugyanis az elrettentés szolgálatában 
áll, és erkölcsileg szintén elítélendő azért, mert veszélyt jelent, hogy újabb világégés 
következik be. Súlyosan igazságtalan is, mivel óriási összegek mennek el a fegyverek 
fejlesztésére és előállítására, miközben sok millió ember éhezik a költségei miatt.

Tévedés azt állítani, hogy gazdasági krízist okoz a fegyveripar leállítása, hiszen 
könnyen átállítható ez az iparág a polgári termelés szolgálatára. Esztelenség, mivel alapja 
a félelem (a fegyverek erejével való elrettentés) és nem a bizalom. Ezért nem képes 
garantálni a biztonságot, következésképpen a valódi békét. Épp ellenkezőleg, pszichésen, 
gazdaságilag, társadalmilag és politikailag egyaránt provokálja a még ádázabb versenyt. 
Mindezek miatt súlyos bűn.43 A háború ezért nem ultima ratio, hanem csak paenultima 
ratio egy konfliktus megoldásában. Tehát nemet kell mondani a háborúra, találni vagy 
létesíteni kell egy nemzetközi hatóságot, amely törvényesen és az érintettek számára 
kötelező módon eldönti a konfliktusokat, illetve a háborús konfliktusok megelőzésére 
azokat az okokat kell megszüntetni, amelyek súlyosan veszélyeztetik a népek közti igaz-
ságos viszonyokat.44

Ugyanakkor a háború per accidens erkölcsileg megengedhető, illetve erkölcsi ítéle-
tet kell alkotni róla. Boda László szerint ezek az erkölcsi elvek a hagyományos háború 
megítélésére:

– „Nem lehet megtagadni a kormányoktól az igazságos védekezés jogát, feltéve,
hogy már kimerítették a békés megegyezés minden lehetőségét.

– A természetjog, illetve emberi jogok érvényben maradnak az ilyen háború esetén is.
– A hadviselésre vonatkozó nemzetközi egyezmények a polgári lakosság kímélé-

sét szigorúan előírják, a kínzó fegyverek alkalmazását tilalmazzák, a sebesültek
és foglyok iránti emberséges bánásmódot követelik meg (kínzás tilalma!).”45

Bernhard Häring miközben átgondolta az új helyzet fényében a klasszikus katolikus taní-
tást, tíz elvet fogalmazott meg a háború erkölcsileg megengedett viselésének eldöntéséhez:

– A háborúnak mindig a politika legvégső, utolsó eszközének kell lennie, amelyet
csak akkor szabad alkalmazni, ha minden emberileg megtehetőt és elviselhetőt
megkíséreltek a vita elsimítására.

– Amíg a háború veszélye fennáll, és nincs illetékes és megfelelő hatalommal ellátott
nemzetközi tekintély, addig elvileg nem szabad megtagadni az államtól a hadviselés
jogát, természetesen csak mint a legvégső jogos önvédelem eszközét, ha a maga
puszta léte vagy az emberhez méltó élet igazságos védelmezéséről van szó egy
jogtalan támadóval szemben.

– A támadó jellegű háború tulajdonképpeni értelemben sohasem megengedett,
és erkölcstelennek kell tekinteni.

– A felettes hatóságnak és a társadalom minden tagjának éberen őrködnie kell afelett,
hogy a katonaság vagy egyéb hívatatlan személyek ne a saját maguk szakállára

43	 Vidal (1997) i. m. 1002–1004.
44	 Vidal (1997) i. m. 1015.
45	 Boda László: Emberré lenni, vagy birtokolni? Budapest, Szent István Társulat, 1991. 115.



Kuminetz Géza

62

kezdjenek háborút, vagy nehogy annak kirobbantásán ügyködjenek. Ez különösen 
elmondható a fegyverkezési ipar egyes mesterkedéseiről.

	– A háborúhoz való jog az önvédelem joga. Háborút sohasem szabad bosszúból 
viselni.

	– A háborúnak nemcsak alapjában kell igazságosnak lennie, hanem igazságosnak 
és mértéktartónak kell lennie egész lefolyásában.

	– Egy állam kormánya sohasem dönthet a háború mellett, ha kétség merül fel a háború 
jogosságával és szükségszerűségével kapcsolatban.

	– Egy háborúnak nukleáris (tömegpusztító) fegyverekkel történő kirobbantását min-
den körülmények között nagyon súlyos bűncselekménynek kell tekinteni.

	– A háború minden joga felett ott áll a szeretet nagy parancsa, amely érvényben 
van az állam ellenségével szemben is. A gyűlöletet sugalló beszédek és a háborús 
uszítások nagyon súlyos bűnök.

	– A nemzetközi politikának mindent meg kell tennie azért, hogy megteremtsen egy 
lehetőleg tartós békeszervezetet, éspedig a gazdaságilag és hatalmilag gyenge 
népek védelmére azáltal, hogy kiküszöböli a győztes és legyőzött népek egyenlőtlen 
jogait, hogy igazi nemzetközi orgánumot állít fel a rendezésre (döntőbíróságok), 
hogy kötelező érvényű nemzetközi megállapodásokat köt a fegyverkezés korláto-
zásáról és a kegyetlen háborús módszerek és fegyverek megszüntetéséről.46

A történelmi áttekintésből látszik, hogy a katolikus doktrína magva nem változik, ám 
a történelmi konstellációnak megfelelően új és új dimenzióit bontja ki. Az új társadalmi 
és történelmi helyzet problémáira való reflexió mintegy felszínre hozza az addig implicit 
állapotban lévő állásfoglalást.

A háború lehet-e ma és a jövőben igazságos és igazságtalan?

Bár az előző fejezetben a háború viselésére vonatkozó erkölcsi elvek egyértelművé teszik, 
hogy a keresztény bölcselet szerint igen szigorú feltételek mellett megengedett (tehát nem 
szükségképpen kötelező) lehet a háború viselése, mégis erős a pacifisták tábora, illetve 
a tömegpusztító fegyverekre hivatkozva több gondolkodó eleve igazságtalannak minősít 
minden háborús cselekményt. Ezért gondoljuk át ismét kissé alaposabban ezt a problémát.

Tudjuk, hogy minden háború tulajdonképpen a gazdagság és a hatalom újraelosztásá-
nak kísérlete, ami hozhat igazságosabb elosztási és uralmi viszonyokat, de rosszabbakat 
is. A gazdagság és a hatalom újraelosztása ugyanakkor sokféleképpen történhet: fosz-
togatás, az ellenség megélhetési forrásainak tönkretétele, az ellenséges területen élők 
munkájának kizsákmányolása útján.47

46	 Bernhard Häring: Krisztus törvénye III. Róma–Budapest–Pannonhalma, Bencés, 1998. 142–149.
47	 Heller Ágnes: Az igazságosságon túl. Budapest, Gondolat, 1990. 233.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

63

A háborút önmagában észszerűtlen konfliktuskezelési módként értékeljük, ezért 
erkölcsi alapmegítélése az, hogy tilos, vagyis meg nem engedett.48 A háború attól függően 
megengedett erkölcsi szempontból, hogy bűnös-e, vagy sem. Fizikai szempontból mindig 
rossz.49 Sőt, az erkölcsileg megengedettnek minősülő háború olykor jogos is lehet, ha azt 
az igazságosság rendje mintegy követeli.50

Mégis meg kell hagynunk a különbségtétel – igazságos vagy igazságtalan, megenge-
dett vagy tilos – létjogosultságát, hiszen a háborús cselekményeket akár előzetesen, akár 
közben vagy éppen utólagosan igazolni kell, vagyis óhatatlanul erkölcsi ítéletet alkotunk 
róla.51 Ez csak két kategóriát ismer: a (tervezett, folyó vagy lefolytatott) háborús cselek-
mény igazságos-e, vagy nem. Morálisan kizárólag a védekező háborúkat tekinthetjük 
bizonyos feltételek mellett jogosnak. Célját tekintve lehet egy háború:

	– támadó: amikor egy állam vélt vagy valódi jogok érvényesítése végett indít háborút;
	– védekező: ha egy államot jogtalanul megtámadnak és az védekezik;
	– megelőző támadás: a védekező háborúnak az a fajtája, amikor az egyik fél vélt 

vagy valós fenyegetés hatására háborút indít.52

Nincs megengedve a háború akkor sem, ha igazságos békéhez nem vezethet, és elveszíti 
legitimitását akkor is, ha az erkölcsi rendet nem tudja helyreállítani, például ha olyan 
erkölcsi és anyagi romlást és gyűlölködést von maga után, hogy azt az egész civilizáció 
(ember és környezet) súlyosan megsínyli. E tekintetben úgy tűnik, hogy manapság – a mai 
technika mellett – aligha lehet igazságos egy háború, legalábbis a támadó háború. Ezért 
minősítetten figyelni kell azokra az okokra, amelyek háborús konfliktusok magvát vetik 
el, és időben el kell távolítani azokat az akadályokat, amelyek a konfliktus eszkalálódá-
sához vezethetnek.53

Egy háború igazságos vagy igazságtalan (jogos vagy jogtalan) voltát ma is a legtár-
gyilagosabban a keresztény etikára támaszkodó természetjogtan alapján tudjuk meg-
állapítani.54

48	 Severino Visintainer: Legittima difesa. In Leandro Rossi – Ambrogio Valsecchi (szerk.): Dizionario 
enciclopedico di teologia morale. Roma, Edizione Paoline, 1974. 546.
49	 Megjegyezzük, hogy a közgazdászok és a politológusok beszélnek teremtő rombolásról, ami többnyire 
háborúkhoz kapcsolódik. Ám ez nem szükségszerű, hiszen békés körülmények közt is lehet döntést hozni 
arról, hogy mely politikai (hatalmi), társadalmi vagy ipari és mezőgazdasági struktúrák váltak korszerűtle-
nekké, károsakká, és ezért le kell bontani, át kell alakítani azokat. Daron Acemoglu – James A. Robinson: 
Miért buknak el nemzetek? A hatalom, a jólét és a szegénység eredete. Budapest, HVG Könyvek, 2013. 88.
50	 Szalay (1942) i. m. 10, 12.
51	 Balázs Zoltán: Háború és morál. Vigilia, 80. (2015), 5. 350–358; különösen 356–358.
52	 Jámbor Tamás: Bellum Iustum. Az igazságos háború fogalmának értelmezése a bibliai alapoktól a husza-
dik század elejéig. In Hermann István – Karlinszky Balázs – Varga Tibor László (szerk.): Corde aperto. 
Tanulmányok Kredics László 80. születésnapjára. Veszprém, Veszprémi Főegyházmegye, Veszprém 
Megyei Levéltár, 2012. 97.
53	 Dsida (1934) i. m. 490–491.
54	 Balázs (2015) i. m. 358.



Kuminetz Géza

64

A jogos háború viselésének alapja: a megtorló igazságosság

A súlyos és tartós igazságtalanság nem tűrendő sem a társadalmakon belül, sem pedig 
a társadalmak között. Az ember normakövető lény, értelmes természetének köszönhetően 
csoportjában a normahierarchia elve érvényesül. Ennek a súlyos és tartós megsértése 
vezet konfliktusokhoz, akár háborúshoz. A helyes norma tükrözi a viszonyok igazságos-
ságát, a norma súlyos és tartós megsértése pedig igazságtalansághoz vezet. A megsértett 
igazságot tehát helyre kell állítani, ezt teszi a megtorló igazságosság alkalmazása a bíró 
részéről. Ez a béke helyreállításának eszköze is, hiszen másik célja éppen az, hogy 
megértesse a legyőzött ellenséggel azt, hogy rászolgált a büntetésre, és hogy a jövőben 
ne legyen igazságtalan. A megtorló igazságosságot így határozhatjuk meg: „Valamely 
bűnnek büntetés jellegű rosszal való sújtás. E megtorlás tárgya lehet mindaz a rossz, 
mely alkalmas a bűnös megbüntetésére.”55

A megtorló igazságosság gyakorlása akkor erény, tehát készség a jóra, ha úgy gya-
korolják, hogy megvan a méltányosság és az egyensúly az elkövetett jogsértés és a vele 
szemben kiszabott büntetés között. Akárcsak a háború mérlegelése és megindítása, úgy 
a megtorló igazságosság alkalmazása is egyfajta bírói tevékenység, amely az államot 
megilleti, ha a létére és szabad működésére káros nemcsak belső, de külső ellenséget el 
akarja űzni. Mármost a megtorló igazságosság erényének gyakorlásakor az a fő probléma, 
hogy „mikor kell a szorosan vett jogért küzdeni és a sértést megtorolni és mikor kell 
inkább a megbocsátást gyakorolni”.56 Nehéz erre a kérdésre elvi választ adni, de a helyes 
válasz talán így hangzik: ha a vétkessel szembeni megbocsátásra hajlás a javára válik.

A háborúhoz való folyamodás helyes megítéléséhez ezen kívül három szempont figye-
lembevétele szükséges:

	– A fegyveres harc önmagában kegyetlen konfliktuskezelési mód, akár az emberál-
dozat, akár a civilizáció javainak rombolása miatt.

	– A háborúnak általában kétes a kimenetele, bár az erősebb le szokta gyűrni a kato-
nailag gyengébbet (akkor is, ha a gyengébb fél visel igazságos háborút). Az erő 
önmagában nem lehet az igazságosság és a jog forrása.

	– A háborút indító fél a saját ügyében lesz bíróvá, ami megnehezíti a tárgyilagos 
ítéletalkotást.

Összességében minden jelen és jövendő háború jogosságának megállapítása okán meg kell 
tartani az erkölcsileg megalapozott jogos háború doktrínájáról szóló keresztény tanítást. 
Ennek hiányában sohasem lehet eldönteni tárgyilagosan, hogy ki volt az agresszor, és ki 
viselt jogosan háborút. Akkor tényleg csak a győztesek ítélete marad. Ezért a katolikus 
egyháznak mindig feladata marad, hogy egyrészt erkölcsi ítéletet mondjon egy háborúról, 
illetve hogy a „helyes és józan békemozgalmat pártolja és támogassa”.57

55	 Szalay (1942) i. m. 43.
56	 Szalay (1942) i. m. 45.
57	 Szalay (1942) i. m. 48.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

65

Az igazságos háború (keresztény) tanának, illetve egyes elemeinek maradandó 
érvénye

Mivel a nemzetközi jog helyes érvényesítése ma is nehézségekbe ütközik, akár ilyen jog 
pozitív előírásainak megalkotása, akár pedig végrehajtásának tekintetében (nincs elég 
ereje a megtorlásra, sem elég hatalma az elrettentésre), ezért a háborús konfliktusok 
főleg erkölcsi igazolhatósága ismét előtérbe került.58 Nincs tehát ma sem olyan nemzetek 
feletti bíróság, amely jogszerű ítéletet és végrehajtható ítéletet hozna egy háború jogsze-
rűségéről. Legalábbis a nagyhatalmak nem szokták egy ilyen ítélet tartalmát figyelembe 
venni. Másrészt a háborút indítónak önmaga és népe előtt legalább erkölcsileg igazolnia 
kell kockázatos döntése megalapozottságát. Ugyancsak ilyen etikai természetű érveket 
vonultatnak fel a háború pacifista ellenzői, illetve a katonai erővel történő visszaélések 
leleplezői.

Az igazságos háború elméletei és képviselőik

„a békét többre becsülik a háborúnál. Híveik ezért vallják, hogy minden háború (béke-
bontás) erőteljes igazolásra szorul. Ezek az emberek valójában felsorolják mindazokat 
a helyzeteket, amelyekben igazolt hadat viselni. Az igazoló körülmények közül általában 
kizárják a csupán a föld, a gazdagság vagy a lakosság újrafelosztását célzó műveleteket. 
Ugyanígy a hittérítést is. Nem tekintik igazságtalan helyzetnek vagy gyakorlatnak gaz-
dag földek birtoklását, sem más istenek imádását. Ezért azok az elvek, amelyek alapján 
szerintük el lehet dönteni egy adott háború igazságos vagy igazságtalan voltát, modern 
és racionális elvek.”59

Az igazságos háború elméletei ugyanakkor nem törvényesítik a háborúkat, hanem inkább 
csak a megengedettségüket támasztják alá. Ám a jobb jövő záloga: csak igazságos háborút 
viselni, éspedig azért, mert ez az „első és szükséges lépés a szabadság és az életesélyek 
egyenlőségére alapozott világbéke felé vezető úton”.60

Az erkölcsileg igazolható háború doktrínája alapvetően három területet foglal magába:
	– jus ad bellum: a háború indításának a jogát;
	– jus in bello: a háború során betartandó normákat;
	– jus post bellum: a háború befejezése utáni körülmények rendezésének elveit.

Ezek a területek magukba foglalják a háborúba lépés tekintetében azokat a végső okokat, 
amelyeket csak háború indításával lehet immár orvosolni: a háború során az emberséges 
bánásmódot és a háború végével az igazságos béke kötésének az ismérveit.61

58	 Ujházi Lóránd: Az „igazságos háború tan” elemeinek tovább élése a jelenkori fegyveres konfliktusok-
nál. In Gőcze István (szerk.): Az igazságos háború elvétől az igazságos békéig. Budapest, Dialóg Campus, 
2017. 21–41. 
59	 Heller (1990) i. m. 235.
60	 Heller (1990) i. m. 240.
61	 Ujházi (2017) i. m. 21–41. Megjegyezzük, hogy a háborúban és a háború utáni viselkedést főleg a kato-
nai gondolkodás és erkölcs meghatározó módon alakítja, hiszen az erőszak hatalmának humánus vagy 
antihumánus gyakorlásáról van szó. Erről részletesebben lásd Harai Dénes: Érték, teljesítmény, siker, 



Kuminetz Géza

66

Az igazságos háború viselésének – jus ad bellum – Heller Ágnes szerint hat ismérve 
van, amelyből négy abszolút, kettő pedig feltételes jellegű. A négy abszolút feltétel így 
hangzik:

1.	 „Ha egy államot az érvényes szerződést vagy paktumot megszegve támad meg egy 
másik állam, amely ezt a szerződést nem kényszer alatt írta alá, akkor a háború 
a megtámadott részéről abszolút igazságos.

2.	 Ha egy államot anélkül támadnak meg, hogy provokálna, vagy ha a provokációra 
békés eszközökkel is válaszolni lehetett volna, de a támadó nemzet elvetette vagy 
kihasználatlanul hagyta az ilyen eszközöket, akkor a megtámadott részéről a háború 
abszolút igazságos.

3.	 Ha valamely nemzetállam szuverenitását ellenségei nem ismerik el, s ezért ennek 
az államnak a puszta fennmaradását – s polgárainak életét és szabadságát – is állandó 
veszély fenyegeti, vagy ha az állam szuverenitását elismerik ugyan, de polgárai 
létét és szabadságát potenciális vagy tényleges népirtó ellenség fenyegeti, akkor 
a fenyegetett nemzetállamnak joga van háborút viselni. Ilyen ellenséggel szemben 
háborúzni teljesen igazságos, még akkor is, ha a fenyegetett állam a támadó.

4.	 Ha valamely egykor szuverén államot kényszer alatt megfosztanak szuverenitásától, 
s az annak visszanyerése érdekében háborút indít ellensége ellen, akkor a szuvereni-
tásától megfosztott állam részéről a háború abszolút igazságos. A fenti négy esetben 
az igazságos háborút viselő ország szövetségesei is igazságos háborút viselnek, 
feltéve, hogy nem keresnek más előnyt, mint az igazságos ügy sikeres védelmét.”62

Az igazságos háború viselésének feltételes ismérvei az alábbiak: „A háborúk két típusa 
tartozik ebbe a kategóriába: a) azok, amelyeket azért vívnak, hogy egy korábbi háború-
ban elvesztett területet nyerjenek vissza és b) az úgynevezett felszabadító háborúk.”63 
Természetesen

„valamely rendszer önkényuralmi, zsarnoki és diktatórikus jellege önmagában még nem 
elég ahhoz, hogy igazolja az ellene irányuló külső fegyveres akciót. Ilyen esetben igazságos 
háborús ügynek csak azt lehet elfogadni, ha népirtással fenyegetett emberek egész tömegét 
kell megmenteni. A jus ad bellum azonban igencsak viszonylagossá válik, ha a hadviselő 
fél a mentésen kívül egyidejűleg más – akár területi, akár ideológiai – célokat is követ.”64

A jus ad bellum justum gerendum nélkül egyetlen országnak sem szabad háborút indítania 
vagy háborúban részt vállalnia.

Ami pedig a jus in bello viselkedés igazságosságát illeti, a neves szerző példálózó 
jelleggel az alábbiakat sorolja fel: a polgári lakosság zaklatása, a nem harcolók szándékos 

tanulmányok, esszék a katonapedagógia, katonai antropológia köréből. Budapest, Zrínyi, 2013. 315–372, 
207–276.
62	 Heller (1990) i. m. 241.
63	 Heller (1990) i. m. 241–242.
64	 Heller (1990) i. m. 242–243.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

67

áldozatul dobása, a semlegesség megsértése, városok kifosztása, nők meggyalázása,65 
védtelenek legyilkolása (köztük olyan katonáké, akik megadták magukat), megrongált 
vagy tönkretett hajók legénységének sorsára hagyása, embertelen fegyverek használata, 
előzetes figyelmeztetés nélküli támadás és hasonlók. Megjegyzi, hogy „ha a háború igaz-
ságos ügyért kezdődik, a jus in bello kisebb megszegései nem szüntetik meg ezt a kezdeti 
igazságosságot”.66

Végül lássuk a jus post bellum, vagyis az igazságos béke kérdését. Ennek is igazsá-
gosnak kell lennie, hisz a béke az igazságosság gyümölcse.67 A háború utáni béke „csak 
akkor lehet igazságos, ha a győztes fél igazságos háborút vívott. Az agresszorok által 
megnyert háborúk elvileg nem végződhetnek igazságos békével.”68

A győztes tehát a legyőzött ellenfél bírája, aki jogosult jóvátételt venni akkor is, ha 
ennek mértékét maga a győztes szabja meg, annak ellenére, hogy nemo judex in causa 
propria, illetve senki sem rosszindulatú bírája önmagának, mivel nincs a győztes felett 
másik hatalom, hacsak nem az úgynevezett természetes jogrend előírásai. Ennek elisme-
rése és normáinak betartása adja az erősek a győzők kezébe önkorlátozásuk, vagyis igaz-
ságosságuk kulcsát. Éppen ezért ma az objektív, természetes erkölcs és az igazságosság 
problémája és helyes megoldása minden korábbi kornál aktuálisabb, nélküle a civilizációnk 
önmagát pusztítja el.69

Az utókornak is kötelessége, hogy erkölcsi ítéletet mondjon egy háború megalapo-
zottságáról. Ez az erkölcsi ítélet jelzi az igazsággal való szembesítést, és ezzel egyrészt 
elítéljék (hovatartozástól, rokonszenvtől, ideológiai vagy kulturális prekoncepciótól füg-
getlenül) az igazságtalan háborút és kirobbanásának felelőseit.70 Másrészt mintegy elejét 
próbálják venni a mindenkori jelenben vagy jövőben kialakuló katonai konfliktusnak. 
Ebben az értelemben a háború erkölcsi megítélése tanítói, prófétai dimenziót kap.71 Annak 
ellenére fontos az igazságos háború kritériumainak konfrontálása egy adott háború ese-
ményeivel, nyomában egy ilyen erkölcsi ítélet kimondásával, ha ez ma sincsen különösebb 
hatással a hadakozó felekre.

A béke lehetősége

A béke szó igen gazdag tartalmú. Jelentheti az erőszaknélküliséget, vagyis a háború hiányát, 
a népek közti derűs egymás mellett élést, a társadalomban a stabil és kiegyensúlyozott, 

65	 Arra is ismerünk példát, amikor férfiakat aláznak meg, nem csak nőket. Például az Abu Ghraib-i bör-
tönben történtek – meztelenre vetkőztetett, női börtönőrök által gúnyolt férfi hadifoglyok. 
66	 Heller (1990) i. m. 243–244. Hasonló megfontolásokat találunk: Häring (1981) i. m. 499.
67	 Ferminio Poggiaspalla: Bellum. In Pietro Palazzini (szerk.): Dictionarium morale et canonicum I. Roma, 
Officium Libri Catholici, 1962. 425.
68	 Heller (1990) i. m. 245. 
69	 Erdő Péter: Erkölcs egy bonyolult világban. Háború, tudomány, kereszténység. In Történelmi és európai 
dilemmák a 21. század elején. Erdő Péter, Joseph Ratzinger írásai. Budapest, Pázmány Egyetemi Kiadó, 
2006. 7–9.
70	 Heller (1990) i. m. 240, 246, 248.
71	 Ujházi (2017) i. m. 27.



Kuminetz Géza

68

tehát igazságos viszonyokat, amelyek lehetővé teszik az egyesek és a különböző társadalmi 
csoportok számára az életet, vagyis a szabadságot és a boldogulást.72 Beszélnek továbbá 
a szerzők Észak és Dél közti békéről, fegyverekkel őrzött békéről, diplomáciai és politikai 
békéről. Ez utóbbiak a párbeszédet célozzák és megegyezésre törekszenek, és ha így sikerül 
kompromisszumra jutni, akkor a béke kultúráját műveljük.73

E rövid leírásból úgy tűnik, hogy csakúgy, mint a boldogságra, a békére sem lehet 
közvetlenül törekedni, hanem azt meg is kell találni, és egyfajta ajándékként adatik 
egyeseknek és a népeknek. A fő feladat tehát az igazságos viszonyok kiépítése és fenn-
tartása országokon belül és közöttük egyaránt. Ennek biztosítéka az egyház által tanított 
természetjog egészének organikus érvényesítése. E nagy küzdelem gyümölcse, mintegy 
ajándéka a béke.

Természetesen a békét sem szabad idealizálni, hiszen az úgynevezett tartós békének 
is megvannak a maga veszélyei és fonákságai. A történelmi tapasztalat ugyanis azt 
bizonyítja, hogy „az emberek, ha sokáig jól megy a soruk, elbizakodnak, túlságosan 
megszeretik a földi javakat, elmerülnek a testi élvezetekben”.74

Az emberek, népek közti konfliktusok megelőzésére meg kell tehát teremteni a tár-
sadalmak normális működését, amit „az tesz lehetővé, hogy a szabálydominanciák szo-
cializálása már a korai gyermekkorban megtörténik”.75

Mivel a háború a legsúlyosabb csapás az egyes ember és a társadalom életében egy-
aránt, ezért kell a békére törekedni, annak feltételeit előmozdítani. E célból jött létre 
a békemozgalom. A keresztény bölcselet békeszemlélete és békére törekvésének elvei 
nem pacifisták. A keresztény felfogásban a pacifizmus ugyanis nemzettagadó irányzat, 
amely a nemzetek létjogát egyrészt tagadja, másrészt párt-, osztály- és testvérháborút 
hirdet. Ugyancsak különbözik a keresztény békemozgalom a szentimentalizmustól is, 
amely még a jogos önvédő háborút is megengedhetetlennek tekinti. A katolikus egy-
ház közvetlenül nem vesz részt a béke megvalósításának politikai útjában, ezt alapve-
tően az állampolgárokra, a keresztény állampolgárokra bízza. Belátja, hogy az erkölcsi 
és a szellemi eszközök szükségesek, de nem elégségesek a béke biztosítására. Ezért 
elismeri a politikai út jogosságát, amelynek törekvése arra irányul, hogy bel- és külpo-
litikai téren egyaránt komoly változások történjenek.76

72	 Luigi Spallacci: Pace. In Leandro Rossi – Ambrogio Valsecchi (szerk.): Dizionario enciclopedico di 
teologia morale. Roma, Edizione Paoline, 1974. 706–707.
73	 Giuseppe Mattai: Pace e pacifismo. In Francesco Compagnoni – Giannino Piana – Salvatore Privitera 
(szerk.): Nuovo dizionario di teologia morale. Cinisello Balsamo, San Paolo Edizioni, 1999. 873.
74	 Jehlicska (1916) i. m. 274.
75	 Csányi Vilmos: Az emberi természet – Humánetológia. Budapest, Akadémiai, 1999. 183–193.
76	 D. P. (1931) i. m. 175.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

69

A tartós béke záloga: a természetjog integrális érvényre juttatása – az igazi 
humanizmus kultúrája77

A béke rendjét meg kell teremteni, és ezt Horváth Barna nyomán úgy határozhatjuk meg, 
hogy a béke rendje egy társadalomban a gazdasági, a hatalmi, az erkölcsi és a vallási 
rendnek a következménye, amely a társadalmi küzdelmek, feszültségek rendezettségét 
és korlátok közé szorítottságát biztosítja. A káoszból kozmosz lesz, vagyis a létért való 
küzdelem szabályozott küzdelemmé, illetve békés versennyé, sőt kölcsönös együttműkö-
déssé válik.78 E humanizáló tevékenységben oroszlánrésze van a jognak, hiszen azt a célt 
szolgálja, hogy a harcot észszerű korlátok közé szorítsa, vagyis enyhítse, békés küzde-
lemmé, versennyé, termékeny kooperációvá alakítsa.79 Ezért is kell beszélnünk a teljes 
természetjog érvényesítéséről mint a tartós béke feltételéről. Dialektikus a kapcsolat 
egyén és társadalom között. Ez azt jelenti, hogy az egyén magatartása (igazságossága), 
normakövetése, normaalkotása hat a társadalomra, és fordítva, a rendezett (igazságos) 
társadalmi viszonyok visszahatnak az egyén fejlődésére, magatartáskultúrájára. Ha 
a helyes jog alkotását tekintjük, akkor az alkotó egyéné a főszerep, ám ha a társadalom 
jelenét és jövőjét vizsgáljuk, akkor a rendezett társadalmi viszonyok prioritását kell 
megállapítanunk. Ezért a tartós béke záloga az ép társadalmi viszonyok biztosítása, akár 
a megengedett kényszer alkalmazásával szerezhető is érvény ennek.

A béke egyetemes érték és megteremtése egyetemes feladata az egyes embernek, 
az egyes népeknek és államoknak. Nem pusztán „a háborútól való tartózkodás, és nem is 
az ellenséges erők valamiféle stabil egyensúlya, hanem az emberi személy helyes szem-
léletére alapozódik, és az igazságosságra és a szeretetre épülő rend megteremtését köve-
teli”.80 A béke negatív értelemben a háború, az erőszak és a terror tartós hiánya. Pozitív 
dimenziójában a szabadságnak igazságos és stabil rendje, amely az emberek és a népek 
számára egzisztenciális biztonságot és a tökéletesedés valós lehetőségét garantálja.81

Ez lenne a teljes természetjog kellő érvényre juttatása abban az értelemben, ahogyan 
azt a katolikus egyház értelmezi. Melyek lennének ezek a természetjogi elvek? A ter-
mészetjog lényege szerint nemzetek feletti, vagyis nemzetek közti, egyetemes jellegű 
jogrend.82 Ezek az elvek nagy vonalakban – hierarchikus sorrend nélkül – az alábbiak:

	– Minden államnak egy a méltósága, amiért az alapvető jogok és kötelességek tekin-
tetében egymással egyenlők, míg szerzett jogaik (keletkezésük, berendezkedésük, 
történetük, gazdagságuk, képzettségük és hatalmuk) alapján jelentősen különböz-
hetnek. Az államok a béke fenntartása, vagyis a civilizáció és a kultúra áldásaiban 
való hatékonyabb részesedés végett szabadon szövetségekbe tömörülhetnek, illetve 
onnan ismét szabadon távozhatnak.

77	 Jacques Maritain: Az igazi humanizmus. Budapest, Szent István Társulat, 1996. 
78	 Horváth Barna: A jogelmélet vázlata. Máriabesnyő–Gödöllő, Attraktor, 2004. 23.
79	 Horváth (2004) i. m. 38.
80	 Az Igazságosság és Béke Pápai Tanácsa 2007, 247.
81	 Karl-Heinz Peschke: Christliche Ethik. Spezielle Moraltheologie. Trier, Paulinus, 1995. 654.
82	 Cathrein Győző: Erkölcsbölcselet II. Temesvár, Csanád-Egyházmegyei Könyvsajtó, 1901. 671.



Kuminetz Géza

70

	– Minden népnek joga van az élethez, a megélhetését biztosító területhez. A népeket 
nemcsak a jog, hanem a testvéri szeretet kötelékei fűzik szolidáris egységbe.

	– A népek, államok érintkezésében is érvényes az ezüst- és az aranyszabály. Ennek 
megfelelően kötelesek a tisztes önmérsékletre.

	– Szükség esetén a szomszéd államok kötelesek elsősorban segíteni. Ha nincs ilyen 
szükséghelyzet, akkor a be nem avatkozás az alapelv.

	– A szuverén államoknak alapjogai az önfenntartás és a szabad fejlődés joga és köte-
lessége.83

	– Minden államnak joga van a tartós békéhez, illetve önmaga megvédéséhez, és ezért 
joga igazságos háború viselése, ha ennek a feltételei adottak és a békés rendezés 
minden lehetőségét kimerítették.

	– A háború nem jog nélküli állapot, hanem az előírt hadijog alapján kell viselni. 
Tehát jogtalan a polgári lakosság háborús cselekményekbe történő bevonása, illetve 
háborús célpontoknak tekintése.

	– A népek vagy államok polgárainak kötelességük a személyi érettségre törekvés; 
ehhez joguk van az ép szocializációra, nevelésre és igazságos társadalmi viszo-
nyokra.

	– A népek egymáson belüli és egymás közti érintkezésükben ugyanazon igazság-
modellt (mértéket, mércét) kötelesek alkalmazni. A versenynek szabályozottnak 
kell lennie, vagyis mindenkire ugyanazok a szabályok érvényesek.

	– Tilos a kultúra, a hatalom vagy a vallás erőszakos terjesztése.

Az egyház a maga társadalmi tanításának elveivel, amely a természetjog (az emberi 
jogok) teljes spektrumát átfogja, a „legtökéletesebb békeintézmény, mert a lelkiismeretre 
hat. A diplomácia ördögi mestersége azért idézett fel annyi háborút, mert a diplomaták 
ezt a krisztusi szellemet nem ismerik. Ha az államok elfogadják az elemi katekizmus 
alaptételeit, nem lesz soha háború.”84

Alapvető feltétele a békének az igazságosság helyreállítása, a kellő kárpótlás is. A béke 
megszilárdításának további feltétele a kölcsönös megbocsátás és kiengesztelődés, a koráb-
ban elszenvedett sérelmek feledése, vagy ha ez nem lehetséges, akkor a múlt tényeinek 
az elfogadása és a békülékeny lelkület ápolása.

Sok állam él egymás mellett, egymásért és egymás ellen. Mármost miképpen lehetne 
életüket békében megőrizni, mindegyik arányos prosperitásával? Erre alapvetően két 
modellt kínál a történelem. Az egyik a birodalomeszme, amely magába olvasztja a meg-
hódított népeket és államokat, törölve ezzel kellő szabadságukat, létjogukat. Ez egy hódító 
és elnyomó ideológia, nyomában az állandó konfliktusokkal. Látszattá degradálja akár 
a szabadságot, akár pedig a közösséget. Kíméletlenül, sokszor fondorlatosan uniformizál, 
vagyis egy ilyen uralomban a pluralitás és a helyesen értett pluralizmus illúzió. A másik 
eszme a keresztény állameszme, vagyis Krisztus nemzetek feletti királyságának eszméje 

83	 Cathrein (1901) i. m. 674–676.
84	 Ackermann Kálmán: Az Egyház és a béke. Religio, 74. (1915). 318.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

71

és eszménye.85 Az egyes államok a maguk területén szuverének, ám együtt kell működ-
niük, és ennek érdekében egy felsőbb hatalmi fórumot kell alkotniuk vagy elismerniük 
(ez valamiképpen adott, bár torz módon, a birodalomeszmében). Természetjogi elv, hogy 
az egyes államok is kötelesek az egész emberiség közjavát megalkotni, védeni és érvé-
nyesíteni bonum commune universale hominum. Ez következik abból, hogy a népek egy 
nagy családot alkotnak, ezért a javaknak egyetemes rendeltetése van. Ez a magasabb ins-
tancia, mint utaltunk rá, immanens módon és erőszakosan létezik a birodalmakban. Ám 
ez a birodalomeszme végső soron destruktív, nem tükrözi kellően az emberi természet 
igényeit. Krisztus ellenben természetfeletti módon egyesíti a népeket és az államokat úgy, 
hogy azok megtartják legitim szuverenitásukat. A keresztény állam pedig önmagában 
képes és kész a természetjog teljességének érvényesítésére, tehát békességes időszak 
várható tőle akár ad intra, akár pedig ad extra.86 Mindkét felfogás messianisztikus.

Míg a birodalomeszme a politikai megváltásra, végeredményben az önmegváltásra 
(gőgre és gyűlöletre, vagyis egy nép, hatalmi elit felsőbbrendűségébe vetett hitre) épít, 
és evilági világbirodalmat épít erőszakosan,87 addig a Krisztus által hozott messiási eszme 
etikai jellegű, személyes megtérésen és természetfeletti hite által érvényesül. Ez nem 
eltörölni jött se a múltat, se a nemzeteket, hanem megnemesíteni, és egymással valóban 
szolidárissá, testvériessé kívánja tenni a népeket. Az erősebb állam nem érezteti erejét 
vagy felsőbbrendűségét, hanem védi és magához emeli szeretettel a kisebb és fejletlenebb 
népeket. Krisztus nemzetek feletti királysága önmagában szabad utat enged az államok 
közötti szövetségeknek, netán az egyesült államok formációnak is. Ezek a formációk 
önmagukban nem törlik, de kifejezhetik a Krisztus királyi uralma alá tartozást.

Megállapíthatjuk, hogy az önmagukban egy méltóságú államok egymás közti viszo-
nya is alávetett az erkölcsi – és azt érvényesítő jogi – értékrendnek. Vagyis ez

„sem lehet egyszerűen az önkény és erőszak normálisan háborús és legfeljebb kivétele-
sen beálló labilis egyensúlyának békés állapota: hanem igenis, az egyes nemzeteknek 
és államoknak egymással szemben békés megértés és lehetőleg együttműködés az erkölcsi 
kötelességük; ennek tartós megsértése, akár erőszakos és igazságtalan elnyomással, akár 
állandó háborúskodással, a nemzetek és államok általános pusztulására vezethet. […] 
Egy-egy háború lehet elkerülhetetlen életjelenség, sőt találunk erkölcsileg jogos és érté-
kes háborút is, és a háború új élet, új lendület, új kezdés és fejlődés megindítója vagy 
kiváltója is lehet: de általában nem a háború, hanem a béke az emberi élet rendes alakja, 
és az erkölcstelen, valamint állandósított háború pusztulásra, nem pedig életnövekedésre 
vezet. Mindebből nyilvánvaló a nemzetek és államaik között fennálló életvonatkozások 
általában békés rendezésének szükségessége: ez vezet a nemzetközi jog kialakulására, 
amelynek vannak ugyan bőven nemzetközileg alkotott tételes szabályai, de legfőbb tar-

85	 Ezek létéről és történelmi megvalósulásukról bővebben lásd Gajzágó László: A háború és béke joga. 
Budapest, Stephaneum, 1942.
86	 Ivánka Endre: Sacrum imperium és rex christianus. A középkor politikai világképének szakrális háttere. 
Theologia, 7. (1940). 37–46.
87	 Hogy eddig mit produkált ez a torz messiási hatalom a maga kommunista válfajában, arról bővebben 
lásd Marcel van Hamersveld – Michiel Klinkhamer: Könyörtelen messianizmus. A kommunizmus követői 
és áldozatai. Budapest, Kairosz, s. a. Tüstént megjegyezzük, hogy a globális tőke könyörtelensége sem 
kisebb ennél, és úgy sejtjük, hogy századunkban fogja megmutatni igazi vérengző természetét.



Kuminetz Géza

72

talma és legerősebb garanciája mégis az erkölcsi értékrendben gyökerező természetes jog; 
mert magasabb ítélő és kényszerítő emberi fórum híján, az egyes nemzetek és államok 
puszta szerződésszerű nemzetközi jogszabályokon könnyen túlteszik magukat. […]”88

Természetesen egy ilyen világállam sem

„szüntetheti meg az emberi szempontból szükséges és értékes nemzeteket és államaikat, 
csupán erkölcsileg hamis szuverenitási, mindenhatósági igényeiket korlátozza és vala-
mennyit harmonizálva erősíti és fejlődésében előrelendíti. […] A nemzetfölötti állam 
feladatköre is körülbelül úgy alakul majd ki, mint a nemzeti államé: eleinte főleg csak 
békéltető, egyeztető, nemzetközi rendtartó szerv lesz, majd mind több gazdasági irányító, 
szociális segítő és kulturális fejlesztő feladat nyílik meg előtte, még pedig lényegében 
olyanok, amelyeket az egyes nemzeti államok egymagukban nem tudnak megfelelően 
megoldani.”89

A szövetségi államok vagy a világállam is „csak kiterjedésében jelentenek nagyobb 
egységeket, de természetüknél fogva nem magasabb rendű közösségek, mint az egyes 
államok. Ha azt keressük, hogy mi lehet egy nemzetek fölött álló közösségnek az esz-
méje, akkor a hit mutat nekünk egy ilyen közösséget, amelynek megteremtésén dolgozni 
a népnek is feladata. Ez az Isten országa, amely igazság és béke.”90 Ez a természetfeletti 
és nemzetek feletti birodalom a végső egység, amelynek építésére hivatott és kötelezett 
az emberiség. Ez a béke igazi civilizációja.91

Összességében a háborús konfliktusok modellezhetők úgy, mint patologikus jelensé-
gek, az igazságosság és a szeretet elleni vétkek. Az igazságosságon esett súlyos és tartós 
sérelem nem tolerálható, azt vissza kell állítani, a vétkest pedig büntetni kell. Ebben 
áll a büntető igazságosság lényege; csak ezután beszélhetünk a büntetés nevelő vagy 
megelőző funkciójáról.92

A 20. század végére egyértelművé vált, hogy a háborúkkal kapcsolatos nemzetközi 
jogi szabályozás elégtelen a háborúk elkerülésére. Ma az az általános felfogás, hogy 
a háború alapvetően politikai kérdés, és ennek megfelelően politikai kezelést kíván. 
Ebből adódóan

„a törekvések […] a haditechnikai eszközök jellegének és mértékének korlátozására, 
a háborúk megindításának vagy kiterjedésének megakadályozására és a konfliktus békés 
rendezéséhez szükséges intézményrendszer kidolgozására irányulnak. A biztosítékokat 
nem a jog, hanem – akár megnyugtató ez, akár nem – a nagyhatalmak belátása és akarata 
jelenti. A béke hatékony biztosításának az elrettentés látszik, a békés együttélés zálogának 
pedig a félelem. Nem tudjuk, meddig.”93

88	 Brandenstein Béla: Etika. Budapest, Szent István Társulat, 1938. 305.
89	 Brandenstein (1938) i. m. 305–307.
90	 Péterffy Gedeon: Igazságos béke (Szent Tamás és Kant). Bölcseleti Közlemények, 8. (1942). 68.
91	 Gianmaria Polidoro: A békesség civilizációja. Szeged, Agapé, 2001. 34.
92	 Ibrányi Ferenc: A megtorlás erénye. Bölcseleti Közlemények, 6. (1940). 104–122.
93	 Szabó Máté: Állam, forradalom, erőszak. In Takács Péter (szerk.): Államelmélet. (Prudentia Iuris 8). 
Miskolc, Bíbor, 1997. 272.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

73

Nagy vonalakban a történelem során a béke fenntartásának két formája vált be. Az

„elsőt egyhatalmi rendszernek nevezhetjük, mikor egy nemzet fegyveres ereje őrködik 
a béke fenntartásán. […] Eszerint a béke nem más, mint egy állam hatalmával megteremtett 
benső rend, amelyet a nemzet beljoga szabályoz. Nemzetközi jog nincs, legfeljebb annyi-
ban, amennyiben ez a beljog az idegenekkel való kapcsolatokra is kiterjed. A másik meg-
oldási kísérlet a különböző hatalmak erejének egyensúlyi helyzetével akarta biztosítani 
a békét, amint ez az európai nemzetközi politikának a westfáliai béke óta alapvető tétele 
volt. A politika nyelvén ez a béke, a nyugalom rendje. Mindkét megoldási kísérlet mögött 
azonban eleven erők és a békét állandóan veszélyeztető hatalmi törekvések feszülnek.”94

A béke tehát nagy erkölcsi feladat, és az igazságosság erényének az a nagy feladata, hogy 
elhárítsa az akadályokat a béke útjából, ám a teljes béke a szeretetnek a gyümölcse, akár 
az egyén, akár a közösség életében.95

A béke munkálása konkrétan főleg az alábbiakat jelenti: az érett személyiség fej-
lesztése,96 a jó szocializáció és nevelés feltételeinek biztosítása, a valóban jók uralma,97 
a nemzetközi igazságosság elveinek deklarálása és propagálása (egyház társadalmi taní-
tása), az igazi tolerancia, a szegénység lelkülete, a médiából és a közéletből az agresszív 
viselkedésminták kitiltása, az előítéletek kigyomlálása (tudatipar megfegyelmezése), 
az ép világnézet és vallásos tudat ébresztése és táplálása. További kísérletek: leszere-
lés, ellenőrzés, a személyiség destruktív erőinek megfékezése (önzés, hiúság, bírvágy), 
és a jók erősítése: türelem, bátorság, jó közerkölcs. A természetjogra épülő nemzetközi 
bíróságok, nyomásgyakorlás, embargó, diplomáciai kapcsolatok felvétele vagy megszün-
tetése, forrásmegvonás stb. Ám az ilyen intézkedéseknek átmenetieknek kell lenniük, 
és nem szabad, hogy hatásaik miatt ártatlanok kerüljenek kilátástalan helyzetbe.

A háború és a béke fogalma: a keresztény bölcselet mérlege

A filozófia feladata egyrészt abban áll, hogy valamely jelenséget tanulmányozva megfo-
galmazza annak lényegét, végső okait, értékét, célját és megadja a céljához vezető esz-
közöket és módokat. Másrészt feltárja a meghatározott jelenségre adott eddigi filozófiai 
reflexiókat, és azokat kritikusan felülvizsgálva kimutatja igazságértéküket, rávilágítva 
tévedéseikre. Így javítva és árnyalva a problématudatot és az emberi egyéni és társadalmi 
tudat számára egy helyesebb képet vázol, egy a dologgal kapcsolatban igazabb emberi 
reláció kialakításának lehetőségét adja. A filozófia tehát tudatosítja az adott jelenséggel 
kapcsolatos emberi állásfoglalást, világnézeti, vallási meggyőződést. Rámutatva arra is, 
hogy az ember kikerülhetetlenül világnézeti állásfoglalásra predesztinált lény, és ilyetén 

94	 Péterffy (1942) i. m. 50–51.
95	 Péterffy (1942) i. m. 57.
96	 Peter Kreeft: Vissza az erényhez. Hagyományos morális bölcsességgel a modern erkölcsi zűrzavarban. 
Magyarszék, Sarutlan Karmelita Nővérek, 2014.
97	 Szemjon L. Frank: A társadalom szellemi alapjai. Bevezetés a társadalomfilozófiába. Budapest, Kairosz, 
2005.



Kuminetz Géza

74

állásfoglalásában egész személyisége benne van (sejtései, következtetései, félelmei, előí-
téletei, vágyai, szimpátiái és antipátiái). Minden filozófiának megvan a maga igazságesz-
méje és -eszménye, amelyek részben kizárják és magukba foglalják a másik felfogásokat. 
Ezért lehet a háború filozófiája a filozófia háborújává. Ez a tény és felismerése azonban 
nem a végletes és végzetes relativizmus malmára hajtja a vizet, hanem annak a meg-
sejtésére kell, hogy vezesse a töprengő embert, hogy perspektivikus a látásunk, hogy 
még nem készültünk el a teljes igazság feltárásával, de efelé menni csak úgy tudunk, ha 
feltételezzük azt, hogy az igazságnak csak egy rendje van természetben és etikumban 
egyaránt.

A háború és a béke kérdésében konkrétabban az a bölcselet feladata, hogy igazolja 
egy háború vagy béke észszerűségét vagy észszerűtlenségét. Vagyis hogy erkölcsi ítéletet 
alkosson akár a múltra, akár a jelenre, akár pedig a jövőre vonatkozóan – egy lefolyt, 
folyó vagy tervezett háborúról és békéről. Ezzel felülírja a győztesek végső szavát, ezzel 
az ítéletével mintegy bátorít vagy éppen helytelenít bizonyos háborús törekvéseket, 
illetve hozzájárul a háborúkra vonatkozó emberi tapasztalat, a vonatkozó hagyomány 
érleléséhez. Ennek következtében egyfajta politikai bölcsességként funkcionál: mi módon 
tudjuk elkerülni a háborús konfliktusokat, indokolt-e hadat viselni, nem kellene-e inkább 
békét kötni. Ebben a feltáró és értékelő tevékenységben a filozófust és minden politikust 
vagy állampolgárt tehát egyfajta optio philosophica fundamentalis, vagyis a háború 
és a béke dolgában való legmélyebb, sokszor nem tudatos és nem is tudatosítható intuí-
ciója, állásfoglalása vezeti. Ez az optio fundamentalis vezeti a háború nem bölcseleti 
tanulmányozóját is, így a háború vagy a háborúk történetének megíróját, a háború tech-
nikai, stratégiai kitervelőjét, a háború pszichológiájának, szociológiájának, ideológiai, 
gazdasági előfeltételeinek, a militarizálódás okainak stb. kutatóját.

Az ember szükségképpen katonáskodó, de nem feltétlenül háborút viselő lény. Egy-
részt meg kell teremtenie életfeltételeit (a paraszt archaikus alakja), másrészt védelmeznie 
kell megteremtett civilizációját és kultúráját (a katona archaikus alakja), harmadrészt 
pedig az istenség oltalma alá kell helyeznie még így is veszélyeztetett életét és az éle-
tének kibontakozását segítő közösségét egyaránt (a pap archaikus alakja).98 Az ember 
ezért köteles belső erőit művelni, humanizálni, a benne ébredő rosszat ártalmatlanná 
tenni.99 Ebben áll a szükségszerű katonáskodása, ez az igazi dzsihád, amikor is megküzd 
a démonaival, a téveszméivel.

A háború és a béke lényege attól függően lesz más és más, hogy tárgyilagosan iga-
zolható-e, vagy sem. Ha erkölcsileg igazolható (racionális), akkor jogos önvédelem, 
illetve a valódi béke helyreállítása az ellenség korrekt megbüntetésével. Ha erkölcsileg 
igazolhatatlan (irracionális), akkor a háború lényege a zsákmányolás, a hatalom és a for-
rások (javak) erőszakos és igazságtalan újraelosztása, amely örök békétlenséget jelent 
az adott társadalomban, és csak idő kérdése, hogy mikor ropognak ismét a fegyverek. 

98	 Harai Dénes: A katona antropológiája. Budapest, Balassi, 2014. 
99	 Csak humanizálásról lehet szó, mivel a prehumán állapot ösztönszerűen hajlik az észszerűtlen cselek-
vésre, a poszthumán állapot ellenben tudatosan és módszeresen válik gonosszá, amikor is a ráció átlép 
ellentétébe, az irracionalitásba.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

75

Az ilyen háborút megindító személy döntése úgy is modellezhető, hogy benne a számító 
én leigázza a szociális és axiális ént. A háború tehát a keresztény filozófiában ismert 
és kifejtett természetjog súlyos és tartósan jogtalan megsértése egy önmagának jogot 
alkotni képes néppel mint erkölcsi személlyel szemben. Ezért a háború önmagában 
irracionális, még ha olykor megengedett is. Ezért lehetősége nem ultima ratio, hanem 
paenultima ratio. A konfliktusokat alapvetően békés úton, a konstruktív párbeszéd 
révén oldjuk meg. Mivel önmagában irracionális, nem tekinthető teremtő rombolásnak, 
még akkor sem, ha valóban sok rosszat eltakarít, és igazságosabb társadalmi struktúrák 
és hatalmi csoportok kialakulásának kedvez.

A háború okának minden olyan dolgot tekinthetünk, ami megkívánás tárgya (bir-
toklási vágy, irigység), amelyben benne van a verseny szelleme, vagyis a konfliktus 
lehetősége (pszichológiailag máris létezik az ellenfél, az ellenség). Helyesebben a szabad 
vagy mértéktelen, illetve a hamis, meghamisított mértékkel vívott verseny ez. A másiktól 
(egyén, csoport, nép, állam) elkívánható bármi jószág (anyagi, szellemi javak, a személy 
értékességét jelentő tulajdonságok), mivel az nem az enyém, de minden áron meg akarom 
szerezni, hát ezért gyűlölöm a másikat, azt a másik csoportot vagy népet. A gyűlölet 
mögött, mint végső ok, ott a félelem: az önmagammal, a másikkal való találkozástól való 
félelem, amely ráébreszt önnön gonoszságomra, amely ráébreszt, igazságtalan leszek, ha 
a vágyott dolgot csellel vagy erővel megszerzem; amely ráébreszt, nekem kell változnom, 
nekem kell emberségemet megőriznem vagy épp kivívnom.

A háború eredménye – szintén attól függően, hogy erkölcsileg megengedett vagy tilos 
volt-e – a súlyos igazságtalanság állapota, amely deformálja a személyiséget, megcsúfolja 
az emberi méltóságot győzőben és leigázottban egyaránt; vagy a béke, amely igazságos 
viszonyokat hoz. Itt meg kell jegyeznünk, hogy a jóvátétel, vagyis a bűnösök megbün-
tetése mint a béke conditio sine qua nonja, igen bonyolult kérdés, és nincs vegytiszta 
megoldása. Nyilván osztott a felelősség. A parancsra harcoló katona nem felelős, annál 
inkább az uralkodó vagy a hatalmi elit, illetve az elvakulttá lett parancsnokok. Ezért 
hallatlan bölcsességet követel, mind a vonatkozó jogalkotásban és annak végrehajtá-
sában. Együtt kell alkalmazni az igazságosságot és az irgalmasságot. Akár a háború 
indításában, akár a befejezése utáni helyzet kezelésében azt is tudatosítanunk kell, hogy 
a legnemesebb eszmék, vallási igazságok is ha úgynevezett történelmi eszmékké lesznek 
(a politikum kezébe kerülnek), szomorú transzformációkon mennek át, rájuk se lehet 
ismerni, és nagy gonoszságok tapadhatnak hozzájuk.100

A háború célja:
– Ha igazolható erkölcsileg, akkor a béke tranquillitas ordinis principaliter moralis

helyreállítása, mivel a békés (igazságos társadalmi) viszonyok teszik lehetővé
a polgárok számára a szabadságot és a boldogulást. A béke és a békére törekvés
e tekintetben a teremtés rendjébe való belesimulást, a Teremtőnek való engedel-
meskedést, az ember számára a Teremtő kijelölte hely elfoglalását és betöltését

100	 Noszlopi László: Világnézetek lélektana. Budapest, Szent István Társulat, 1937. 100; Schütz Antal: 
Isten a történelemben. Budapest, Szent István Társulat, 1934.



Kuminetz Géza

76

jelenti (a teremtés koronája és ezért kertésze). Eszményi alakja a szent, vagyis 
a méltóságát valóban birtokba vett ember.

	– Ha a háború nem igazolható erkölcsileg, akkor célja egy igazságtalan társadalmi 
rend kiépítése, fenntartása, amely szükségszerűen torzítja és felrúgja a teremtés 
rendjét. Az agresszor ezért lázadó, s a teremtésnek démiurgosza, mintegy ura, 
istene akar lenni. Ezt az embertípust az úgynevezett diabolikus személyiség tes-
tesíti meg.101

A háború és a béke eszközei és módjai: békéhez, illetve háborúhoz vezet:
	– A verseny igazságos vagy igazságtalan szabályozása.
	– A felvilágosítás (az igazságtalan háború elítélése, előítéletek leleplezése) vagy 

a tudatipar manipulálása (a kulturális agresszió felkorbácsolása).
	– Az ép szocializáció és nevelés, amely a személyi érettség kialakulásának kedvez, 

illetve a deviáns viselkedés legalizálása, a bűnös struktúrák kialakulásának való 
kedvezés.

	– A természetes emberi közösségek megszilárdítása (család, nép, állam), vagy a ter-
mészetes emberi közösségek felbomlasztása a mesterséges csoportok preferálásával.

	– Leszerelés vagy a fegyverkezési verseny kiélezése.
	– Erkölcsi vagy gazdasági nyomásgyakorlás, illetve fegyverek bevetése.

Ma a háborúkat főleg pénzzel, csúcstechnológián alapuló információszerzéssel, az infor-
mációval történő manipulációval, politikai pártokkal, úgynevezett civilszervezetekkel, 
kétes hírű nemzetközi szervezetek kiépítésével, piacok szerzésével vívják.

A háború értéke: az egyes emberek és népek alapvetően békések, vagyis nem vérszom-
jasak, és ha ilyenné válnak, annak többnyire a politikai elit a fő felelőse. Az igazságtalan 
háború mindig súlyos bűn a szeretet és az igazságosság ellen, súlyos bűn az emberi mél-
tóság, a szabadság, az ép társadalmi viszonyok, a béke, a teremtés rendje ellen, súlyos 
bűn az erkölcsi rend szerzőjével, Istennel szemben. Valódi sorscsapás, illetve analóg 
értelemben Isten büntetése (a lázadást tulajdonképpen maga a természet bosszulja meg) 
az emberiség életében.

Végső elemzésben az emberiség egyes nemzedékeinek tagjai alapvetően két táborba 
gyűlnek háború és béke kérdésében, amit a keresztény bölcselet pogány és keresztény 
világnézetként (vallásként) nevesít. Mindkét felfogás messianisztikus. A pogány felfo-
gás a politikai messiási kategóriába sorolandó, amely szerint az evilági világbirodalom 
kiépítése a cél. Ha ezt nem sikerül békésen megvalósítani, akkor erőszakkal kell neki 
érvényt szerezni. Ez a felfogás isteníti a birodalomeszmét, a háborút. A pogány felfogású 
ember inkább vérszomjas (a másikat kíméletlenül leigázó), érzéki, lázadó és gyűlölködő; 
okossága inkább agyafúrtság, döntései önkényesek. Ezzel szemben a keresztény felfo-
gás az etikai messiási eszmét testesíti meg. Ezért inkább békepárti (de nem pacifista), 
a konfliktusokat értelmes párbeszéd, értékvezérelt rávezetés, meggyőzés útján feltáró 

101	 A diabolikus személyiséget hallatlan pontossággal írta le a nagy magyar filozófus, Brandenstein Béla. 
Brandenstein (1938) i. m. 35.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

77

és megoldó. Minden embert a testvérének tekint, vagyis a szeretet vezeti. Az emberi 
létfeladat megvalósításában tehát nem a kényszer, hanem az önkéntes együttműködésre 
törekvés mozgatja. Döntéseiben eszméihez rugalmasan következetes. Az emberi cse-
lekvést elsősorban az erkölcsi és azt védő jogi rend szabályozza. Ezért alapmagatartása 
meghódoló, de semmiképpen sem behódoló. Ha kell, tud erélyes lenni, és tervei vég-
rehajtásában a furfangot is igénybe veszi. Nem az egy privilegizált nép vagy hatalmi 
elit alkotta birodalomeszme, hanem a szuverén népek nagy és egymást kiegészítő nagy 
családjának eszméje vezérli.

Befejezés

Az ember biológiájában adott a konfliktus, akár annak kiélezése, akár annak békés rende-
zésének lehetősége. Eddigi történelmünk során nem sikerült igazán a béke megvalósítása, 
de a keresztény bölcselet meliorista, vagyis vallja, hogy ha egy dolog elvileg lehetséges, 
akkor előbb vagy utóbb meg is valósulhat. Ehhez érett személyiségű emberek kellenek, 
főleg a fő konfliktusokat érzékelő tevékenységek és intézmények élén, de a társadalmak 
többségében is. A krisztusivá lett ember képes ennek az érettségnek a realizálására. Ám 
ehhez az érettséghez csak a természetfeletti segítségével juthat el.

Erkölcsi kötelességünk a társadalmainkban és a népek közti konfliktusok feltárása 
és emberi módon történő kezelése, illetve a viselt háború igazságos, vagyis etikailag 
megengedett vagy igazságtalan, azaz etikailag nem igazolható voltának, tehát a felelős-
ségnek a deklarálása.102 Egy ilyen erkölcsi ítélet az idő múltával természetesen változhat, 
hiszen akár a rendelkezésre álló bizonyítékok gyarapodhatnak, illetve az erkölcsi ítéletet 
megalapozó világnézeti háttér is teljesebbé válhat. A háború elhárítása végeredményben 
ma az egyik központi feladata az emberiségnek.103

A tartós béke az emberi méltóság tiszteletén alapul, akár a természetes személyén, 
akár a nemzetek erkölcsi személy voltának tiszteletén.104 A béke alapvető feltétele, hogy 
a föld javai, erőforrásai igazságosan legyenek elosztva.105

A háború és a béke problémája akkor oldható meg, illetve akkor nem válnak öldök-
léssé az emberi konfliktusok, ha a békét tekintjük az egyéni és a társadalmi kibontakozás 
alapfeltételének.106 Ezért a béke megőrzése inkább kötelesség (tehát főleg ennek építésén 
kell fáradozni), a háború viselése ellenben csak bizonyos feltételek esetén megengedett, 
vagyis jogszerű.

102	 Melichár Kálmán: Aquinói Szent Tamás a háborúról. Katholikus Szemle, 46. (1932), 2. 98.
103	 Király Ernő: A keresztény élethivatás. A keresztény élet az erkölcsteológia fényében. Budapest, Szent 
István Társulat, 1982. 489.
104	 Bernhard Vogel (szerk.): A középpontban: az emberi méltóság. Budapest, Press Kft., 2007.
105	 Király (1982) i. m. 490.
106	 Heller (1990) i. m. 239.



Kuminetz Géza

78

Záró következtetésként – Székely Istvánt idézve – azt kell mondanunk, hogy

„a kereszténység […] igenis alkalmas arra, hogy a politikának alapelveket és vezető esz-
méket adjon és tényleg ad is, miáltal maga is valláserkölcsi jellege mellett politikai állás-
ponttá és iránnyá válik. Tényleg a kereszténységnek kétezer év óta kialakult és kipróbált 
politikai és társadalmi elvei vannak, melyek fő vonásaiban kész politikai programot adnak, 
amely a részletekben a viszonyokhoz képest különféleképp alakulhat. Ezek az elvek ma is 
egyedül biztos alapjai az állam és társadalom tartós jólétének, sőt fennmaradásának is.”107

Irodalomjegyzék

Acemoglu, Daron – James A. Robinson: Miért buknak el nemzetek? A hatalom, a jólét és a sze-
génység eredete. Budapest, HVG Könyvek, 2013.

Ackermann Kálmán: Az Egyház és a béke. Religio, 74. (1915). 318.
Aronson, Elliot: A társas lény. Budapest, KJK-KERSZÖV Jogi és Üzleti Kiadó Kft., 2001.
Az Igazságosság és Béke Pápai Tanácsa (2007): Az Egyház társadalmi tanításának kompendiuma. 

Budapest, Szent István Társulat.
Balázs Zoltán: Háború és morál. Vigilia, 80. (2015), 5. 350–358.
Boda László: Emberré lenni, vagy birtokolni? Budapest, Szent István Társulat, 1991.
Bogár László: Gondolatok a  globalizáció természetrajzához. In Bogár László  –  Drábik 

János – Varga István (szerk.): Válság és valóság, Budapest, Éghajlat, 2013.
Boór János: Igazolható-e még a háború? Mérleg, 27. (1991), 1. 4–5.
Brandenstein Béla: Etika. Budapest, Szent István Társulat, 1938.
Cathrein Győző: Erkölcsbölcselet II. Temesvár, Csanád-Egyházmegyei Könyvsajtó, 1901.
Csányi Vilmos: A háborúk kulturális konstrukcióinak biológiai komponensei. In Gombár 

Csaba – Volosin Hédi (szerk.): Képtelen háború. Budapest, Helikon, 2004. 171–172.
Csányi Vilmos: Az emberi természet – Humánetológia. Budapest, Akadémiai, 1999.
Csányi Vilmos: Az emberi viselkedés. Budapest, Sanoma, 2006.
Csányi Vilmos: Íme az ember. A humánetológus szemével. Budapest, Libri, 2015.
Csányi Vilmos: Van ott valaki? Budapest, Typotex, 2010.
D. P.: Békemozgalom. In Bangha Béla (szerk.): Katolikus Lexikon I. Budapest, Szent István

Társulat, 1931. 173–175.
Dahrendorf, Ralf: A modern társadalmi konfliktus. Budapest, Gondolat, 1994.
Dsida Elemér: Lehet-e napjainkban igazságos háborút viselni? Katholikus Szemle, 48. (1934), 

9. 487–488.
Erdő Péter: Erkölcs egy bonyolult világban. Háború, tudomány, kereszténység. In Történelmi 

és európai dilemmák a 21. század elején. Erdő Péter, Joseph Ratzinger írásai. Budapest, 
Pázmány Egyetemi Kiadó, 2006. 7–9.

Fisichella, Domenico: A politikatudomány alapvonalai. Fogalmak, problémák, elméletek. 
Budapest, Osiris, 2001.

Frank, Szemjon L.: A társadalom szellemi alapjai. Bevezetés a társadalomfilozófiába. Budapest, 
Kairosz, 2005.

Gajzágó László: A háború és béke joga. Budapest, Stephaneum, 1942.
George, Susan: Lugánói tanulmány. Budapest, Kairosz, 2009.

107	 Székely István: A forradalmak útja és a keresztény politika. Budapest, Katolikus Élet, 1921. 138.



A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben

79

Gronemeyer, Marienne: Rechtfertigt die Natur den Krieg? In Herbert Wendt – Norbert Loacker 
(szerk.): Kindlers Enzyklopädie. Der Mensch. Die Liebe des Menschen IX. Zürich–München, 
Kindler, 1984. 519–534.

Hamersveld, Marcel van – Michiel Klinkhamer: Könyörtelen messianizmus. A kommunizmus 
követői és áldozatai. Budapest, Kairosz, s. a.

Harai Dénes: A katona antropológiája. Budapest, Balassi, 2014.
Harai Dénes: Érték, teljesítmény, siker, tanulmányok, esszék a katonapedagógia, katonai ant­

ropológia köréből. Budapest, Zrínyi, 2013.
Häring, Bernhard: Krisztus törvénye III. Róma–Budapest–Pannonhalma, Bencés, 1998.
Häring, Bernhard: Liberi e fedeli in Cristo. Teologia morale per preti e laici 3. Roma, San Paolo 

Edizioni, 1981.
Hársfai Katalin: Bevezetés a politikai és társadalometikába. Budapest, Szent István Társulat, 

2009.
Heller Ágnes: Az igazságosságon túl. Budapest, Gondolat, 1990.
Horváth Barna: A jogelmélet vázlata. Máriabesnyő–Gödöllő, Attraktor, 2004.
Ibrányi Ferenc: A megtorlás erénye. Bölcseleti Közlemények, 6. (1940). 104–122.
Ivánka Endre: Sacrum imperium és rex christianus. A középkor politikai világképének szakrális 

háttere. Theologia, 7. (1940). 37–46.
Jámbor Tamás: Bellum Iustum. Az igazságos háború fogalmának értelmezése a bibliai ala-

poktól a huszadik század elejéig. In Hermann István – Karlinszky Balázs – Varga Tibor 
László (szerk.): Corde aperto. Tanulmányok Kredics László 80. születésnapjára. Veszprém, 
Veszprémi Főegyházmegye, Veszprém Megyei Levéltár, 2012. 95–115.

Jehlicska Ferenc: Erkölcsi és társadalmi jólét. Társadalmi etika. Budapest, Szent István Társulat, 
1916.

Király Ernő: A keresztény élethivatás. A keresztény élet az erkölcsteológia fényében. Budapest, 
Szent István Társulat, 1982.

Kornis Gyula: A háborús filozófia. Athenaeum, (1916), 2. 97–140.
Kreeft, Peter: Vissza az erényhez. Hagyományos morális bölcsességgel a modern erkölcsi zűr­

zavarban. Magyarszék, Sarutlan Karmelita Nővérek, 2014.
Maritain, Jacques: Az igazi humanizmus. Budapest, Szent István Társulat, 1996.
Mattai, Giuseppe: Pace e pacifismo. In Francesco Compagnoni – Giannino Piana – Salvatore 

Privitera (szerk.): Nuovo dizionario di teologia morale. Cinisello Balsamo, San Paolo Edizioni, 
1999. 873.

Melichár Kálmán: Aquinói Szent Tamás a háborúról. Katholikus Szemle, 46. (1932), 2. 98–108.
Noszlopi László: Világnézetek lélektana. Budapest, Szent István Társulat, 1937.
Peschke, Karl-Heinz: Christliche Ethik. Spezielle Moraltheologie. Trier, Paulinus, 1995.
Péterffy Gedeon: Igazságos béke (Szent Tamás és Kant). Bölcseleti Közlemények, 8. (1942).
Poggiaspalla, Ferminio: Bellum. In Pietro Palazzini (szerk.): Dictionarium morale et canonicum 

I. Roma, Officium Libri Catholici, 1962. 425.
Polidoro, Gianmaria: A békesség civilizációja. Szeged, Agapé, 2001.
Schütz Antal: Isten a történelemben. Budapest, Szent István Társulat, 1934.
Somfai Béla: Katolikus tanítás a háborúról és a békéről. Vigilia, 60. (1995), 5. 322–328.
Sölle, Dorothee: Den Menschen bewaffnen? In Herbert Wendt – Norbert Loacker (szerk.): 

Kindlers Enzyklopädie. Der Mensch. Die Liebe des Menschen IX. Zürich–München, Kindler, 
1984. 494–502.

Spallacci, Luigi: Pace. In Leandro Rossi – Ambrogio Valsecchi (szerk.): Dizionario enciclopedico 
di teologia morale. Roma, Edizione Paoline, 1974. 706–707.



Kuminetz Géza

80

Szabó Máté: Állam, forradalom, erőszak. In Takács Péter (szerk.): Államelmélet. (Prudentia Iuris 
8). Miskolc, Bíbor, 1997.

Szalay Miklós: A háború fogalma a keresztény erkölcstudományban. Budapest, Pázmány Péter 
Tudományegyetem, Stephaneum, 1942.

Szávai János: A béke viszonylagossága (Platón, Kant, Babits, Martin du Gard). Vigilia, 60. (1995), 
5. 337–343.

Székely István: A forradalmak útja és a keresztény politika. Budapest, Katolikus Élet, 1921.
Ujházi Lóránd: Az „igazságos háború tan” elemeinek tovább élése a jelenkori fegyveres konflik-

tusoknál. In Gőcze István (szerk.): Az igazságos háború elvétől az igazságos békéig. Budapest, 
Dialóg Campus, 2017. 21–41.

Van Kol, Alphonso: Theologia moralis I. Barcinone – Friburgi Brisgoviae – Romae – Neo-
Eboraci, Herder, 1968.

Vidal, Marciano: Manuale di etica teologica 3. Morale sociale. Assisi, Cittadella Editrice, 1997.
Visintainer, Severino: Legittima difesa. In Leandro Rossi – Ambrogio Valsecchi (szerk.): 

Dizionario enciclopedico di teologia morale. Roma, Edizione Paoline, 1974.
Vogel, Bernhard (szerk.): A középpontban: az emberi méltóság. Budapest, Press Kft., 2007.
Weber, Helmut: Speciális erkölcsteológia. Budapest, Szent István Társulat, 2001.



Gájer László

Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

Bevezetés

A korai keresztények kezdetben tartózkodtak a háborús cselekményektől és az erőszak 
alkalmazásától. Időközben a keresztény közösség komolyan számot vetett a történelmi 
realitással, Szent Ágoston realista történelemértelmezése nyomán pedig elmélyült 
az igazságos háború etikájának keresztény megalapozása. Újra és újra tudatosítanunk 
kell azonban azt, hogy a háborús etika alapelveiről csak a béke megteremtésének alapvető 
és mindent felülíró céljának tudatában szólhatunk.

A háború két vagy több állam hadseregének fegyveres harca, amelynek célja a vitatott 
kérdések – jobb híján – erőszakos megoldása.1 A konfliktusos társadalmi viszonyok 
legszélesebb és legösszetettebb formája, amelyben az ellenségnek minősülő felek leg-
rosszabb esetben készek megölni is egymást.2 Alanyai alapvetően szuverén államok, 
akiknek megvan a hatalma arra, hogy háborúzzanak vagy fenntartsák a békét. Az álla-
mon belüli lázadásról vagy a polgárháborúról nem háborúként beszélünk,3 hiszen 
az állampolgárok csoportjai között kialakult ellentétek megoldására léteznek alkalmas 
szervezetek, tudniillik a rendfenntartó erők.4 Az államok közötti nézeteltérések esetében 
azonban nincs olyan intézmény, amelynek feladata volna azok rendezése. Létezik ugyan 
a nemzetközi jog, amely az államok különféle csoportjai között létrejött szerződéseket 
és vállalásokat jelent, de látnunk kell, hogy legtöbbször nincs olyan állandó szerv, amely 
szankcionálná azok megszegését.5 A szankcionálható jogszabályokhoz képest más 
természetűek az erkölcsi alapelvek. Ezeket a harcoló felek jobbára tiszteletben tartják, 
és a nemzetközi jog alapelveit is ezekre támaszkodva alakítják ki. Nézzünk meg most 
néhány alapvető, a háborús konfliktust érintő erkölcsi alapelvet különösen abból a szem-
pontból, hogy a hagyományos katolikus morálfilozófia miként hatott a modern háborús 
etika kialakulására.

A modern háborúelméletek katolikus és protestáns keresztény szerzők hatását egy-
aránt tükrözik. A ma meghatározó alapelvek jelentős része a barokk skolasztika ide-
jén kristályosodott ki, a nagy földrajzi felfedezések és a vallásháborúk utáni katolikus 
megújulás hatására. A keresztény gondolkodás a háborús erkölcs forrása lehet, hiszen 

1	 Gertraud Putz: Krieg. In Hans Rotter – Günter Virt (szerk.): Neues Lexikon der christlichen Moral. 
Innsbruck–Wien, Tyrolia, 1990. 395. 
2	 Luigi Bonanate: Guerra. In Virgilio Melchiorre (szerk.): Enciclopedia filosofica V. Milano, Bompiani, 
2006. 5056. Lásd még Heinrich Pesch: Krieg. In Joseph Hergenröther (szerk.): Wetzer und Welte’s Kirc­
henlexikon VII. Freiburg im Breisgau, Herder, 1891. 1177.
3	 Bonanate (2006) i. m. 5056. 
4	 Bertrand Russell: The ethics of war. The International Journal of Ethics, 25. (1915), 2. 128.
5	 Russell (1915) i. m. 128.

https://doi.org/10.36250/00962_05

https://doi.org/10.36250/00962_05


Gájer László

82

a hagyományos katolikus érvelés soha nem utasította el teljesen az ellentétek háború útján 
történő rendezésének lehetőségét.6 Az alábbiakban a korai és a kora újkori keresztény 
alapelveket szeretném ismertetni, hogy azután a kortárs háborúelmélet nyolc alapelvét 
bemutatva felhívjam a figyelmet a keresztény és a modern háborúelméletek közötti 
kapcsolatra.

A korai keresztény megközelítések

Az ókeresztény korban még az is kérdéses volt, hogy Jézus Krisztus követőinek egyál-
talán szabad-e háborúzniuk a gyilkosság tilalmának alapvetően ószövetségi és az ellen-
ség szeretetének újszövetségi parancsa miatt. A Római Birodalomban a keresztények 
hozzáállása a katonai szolgálathoz először az áldozatbemutatás kötelezettsége miatt 
vált kérdésessé. A keresztények hittagadásnak tartották ugyanis az istencsászároknak 
való áldozatot, amely a katonai szolgálatot vállalók mindennapjaihoz tartozott. Cezáreai 
Euzébiosz (260/65–339/40) beszámolója szerint „számos olyat lehetett látni, akik a hadse-
regben szolgáltak, és inkább választották szíves örömest a polgári életet, mintsem, hogy 
megtagadják a mindenek Teremtőjének vallását […] Ekkor ritkán előfordult az is, hogy 
a hívek egyikének-másikának nemcsak a rangtól való megfosztással, hanem halállal is 
kellett fizetnie vallásos ellenállásáért.”7 Tertullianus (155–240) is arra emlékeztetett, hogy 
a katonai életet számos hasonló járulékos kötelezettség kíséri, amelyeket hitszegésnek 
kell tekintenünk, hiszen önmagában a katonaság kötelezettség jellege a keresztényeket 
nem mentesíti az ilyen bűnökért járó büntetésektől.8 Ilyen összefüggésben Lactantius 
(250–325) bölcsen megállapította:

„ha ugyanis a katona, aki valamilyen földi harcban megőrzi hűségét királya iránt egy 
kiemelkedő tettel, amennyiben életben marad, még elfogadottabb és kedvesebb lesz királya 
előtt, amennyiben pedig meghal, a legnagyobb dicsőség jut neki, amiért vezéréért vállalta 
a halált – nos, akkor mennyivel inkább kell megőrizni a hűséget mindenki fővezére, Isten 
iránt, aki nemcsak élőknek, de holtaknak is meg tudja adni az erény jutalmát?”9

A Rómában 215 körül keletkezett Traditio Apostolica című, az apostoli hagyomány 
tekintélyére hivatkozó, fegyelmi rendelkezéseket tartalmazó szöveg már így fogalmazott 
a keresztények harci cselekményeivel kapcsolatban: „Az alárendelt katona ne öljön meg 
senkit. Ha ilyen parancsot kap, ne hajtsa végre és ne tegyen esküt. Ha nem fogadja el (eze-
ket a feltételeket), utasítsák vissza. Ha valakinek hatalma van az élet és halál fölött, vagy 

6	 Az ókorban a manicheus szekta tagjai például tagadták a háború létjogosultságát. Ezt a hozzáállást 
azonban a keresztények már akkor elutasították. Lásd Augustinus: Contra Faustum Manichaeum. Lib. 
22. cap. 74–75. In Jacques Paul Migne (szerk.): Patrologia latina. Vol. 42. Paris, Vrayet, 1865a. 447–448. 
7	 Cezáreai Euzébiosz: Egyháztörténet. In Vanyó László (szerk.): Ókeresztény Írók 4. Budapest, Szent 
István Társulat, 1983. 351–352. 
8	 Tertullianus: A koszorúról. In Vanyó László (szerk.): Ókeresztény Írók 12. Budapest, Szent István 
Társulat, 1986. 347. 
9	 Lactantius: Isteni tanítások. 5. könyv, XIX. 25. Budapest, Kairosz, 2012. 414.



Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

83

egy város bíborba öltözött (legfőbb) tisztviselője, az vagy hagyja abba, vagy utasítsák 
el.”10 Órigenész (185–253) szerint pedig a keresztények mint Isten papjai, mentesek kell, 
hogy maradjanak a katonai szolgálattól. Kezüket tisztán meg kell őrizniük, távol tartva 
magukat az erőszaktól, hiszen a legnagyobb szolgálatot azzal teszik az uralkodónak, ha 
imával, esedezésekkel és hálaadással harcolnak érte.11 Ez a korai hozzáállás a kereszté-
nyek kisebbségi létét, kontraszttársadalom jellegét tükrözi. Idővel azonban a keresztény 
szerzők egyre inkább az egyén döntésére bízták, hogy a tényleges helyzetekben vállalja-e 
a katonáskodást, vagy nem.12

A keresztények növekvő társadalmi szerepvállalásával a katonai szolgálat elutasításá-
nak gondolatát mindinkább felváltotta a háborút meghatározó észszerű erkölcsi szabályok 
kidolgozására való törekvés. Magát az igazságos háború – iustum bellum – kifejezést 
Szent Ágoston (354–430) használta először,13 amikor arról beszélt, hogy a bölcs ember 
soha nem venne részt háborúban, mégis néha úgynevezett igazságos háborúra kényszeríti 
őt ellensége jogtalan magatartása (iniuria) és az ellene alkalmazott erőszak (iniquitas). 
A háború tehát realitás: Ágoston úgy vélte, hogy az abban való részvéttől a keresztények 
sem húzódhatnak vissza. Marcellinushoz írt levelében reagált a rómaiak vádjára, amely 
szerint a kereszténység a res publica ellensége, hiszen az erőszak tilalmára vonatkozó 
parancsokat tanít.14 Ágoston ilyen vádak hatására úgy vélte, hogy nem szabad az evangé-
liumnak radikális békepárti értelmezést adni, hiszen az erőszak alkalmazása lehetséges 
kell, hogy legyen, mégpedig egy igazságos háború keretén belül.15 A bölcs azonban, 
tette hozzá a De civitate Deiben, még jobban fájlalja, hogy igazságos háborút kényszerül 
vívni, hiszen ha a háború nem lenne igazságos, akkor nem kellene részt vennie benne. 
Ez esetben a bölcs egyáltalán nem is háborúskodna. Alapvetően tehát a gonoszság által 
veszélyeztetett jó védelme kényszerít a háborúra. A háború, a nézeteltérés pedig csak 
Isten városában, Isten uralma alatt szűnik majd meg véglegesen. Egy másik helyen így ír: 
„Igazságosnak azokat a háborúkat szokás minősíteni, amelyek jogtalanságokat torolnak 
meg, ha valamely nemzet vagy város, amely ellen a háború indul, elmulasztja megtorolni, 
amit övéi polgárai gonoszul tettek, vagy visszaadni, amit jogtalanul elraboltak.”16 Ágoston 

10	 Szent Hippolütosz: Traditio Apostolica. In Vanyó László (szerk.): Ókeresztény Írók 5. Budapest, Szent 
István Társulat, 1983. 91. 
11	 Órigenész: Kelszosz ellen. Budapest, Kairosz, 2008. 648–649.
12	 Putz (1990) i. m. 398.
13	 Szent Ágoston: Isten városáról IV. Budapest, Kairosz. XIX. könyv, 7. fejezet. 223; Latinul: Jaques Paul 
Migne (szerk.) Patrologia latina. [1864] 2009. Vol. 41. Paris, Vrayet, 2009. 633–634; Johannes Brachtendorf: 
Augustinus: Friedensethik und Friedenspolitik. Communio, 47. (2018), 3. 119–134, különösen 124–126; 
Lisa Sowle Cahill: Az igazságos háború keresztény tradíciója. Katekhón, 1. (2004) 1. 89–100.
14	 Augustinus: Epistola CXXXVIII. In Jaques Paul Migne (szerk.): Patrologia latina. Vol. 33. Paris, 
Vrayet, 1865b. 528–529.
15	 Brachtendorf (2018) i. m. 125.
16	 Augustinus: Quaestionum in Heptateuchum libri septem. In Jaques Paul Migne (szerk.): Patrologia 
latina. Vol. 34. Paris, Vrayet, 1865c. 781. „Iusta autem bella definiri solent, quae ulciscuntur iniurias, si 
qua gens vel civitas, quae bello petenda est, vel vindicare neglexerit quod a suis improbe factum est, vel 
reddere quod per iniurias ablatum est.” A magyar fordítást lásd Erdő Péter: Hadviselés és háború a katolikus 
egyház tanításában. In Berta Tibor – Hautzinger Gyula – Holló József Ferenc (szerk.): Közös küldetésben. 
Katona és lelkész az ember és a nemzet szolgálatában. Budapest, Zrínyi, 2017. 21.



Gájer László

84

szerint igazságos háborúról akkor beszélhetünk, ha annak megvan az igazságos oka 
(iusta causa), amely egy jogtalanság (iniuria) vagy erőszak (iniquitas) sérelmén alapul.

Aquinói Szent Tamás

Aquinói Szent Tamás (1225–1274) szerint a háború – legyen az támadó vagy véde-
kező – akkor igazságos, ha három feltétel teljesül. Az első, hogy a háborút törvényes 
állami tekintély indította. „Auctoritas principis, cuius mandato bellum est generan­
dum.” Nem indíthat ugyanis háborút magánszemély, mert annak joga a legfelsőbb jogból 
származik. Szükséges továbbá, hogy a háborúnak igazságos oka (causa iusta) legyen. 
A háború ilyenkor valamilyen támadás visszautasítása, és jogosan büntethető vele az, 
aki ellen irányul. Az igazságos háború harmadik feltétele a helyes szándék (intentio bel­
lantium recta): ez akkor teljesül, ha tisztán az igazság helyreállítása és a rossz kijavítása 
a célja,17 a háború ezért mindig a békére irányul.18 A háború erénye a bátorság (fortitudo), 
amely képessé tesz a legnagyobb veszéllyel, a halálveszéllyel (pericula mortis) való 
szembenézésre is. Josef Pieper szavaival: „A bátorság lényegében annak a készsége, 
hogy meghaljunk, pontosabban szólva elessünk, csatában veszítsük el az életünket.”19 
Ennek – Szent Tamás szerint – akkor van értelme, ha az emberek az életükről a nagyobb 
jóért mondanak le. Ez a közjó (bonum commune), amelynek védelmére az igazságos 
háború irányul.20 Ezért mondhatjuk ismét Pieperrel: „Igazában nem a küzdelem során 
szerzett sebeken van a hangsúly, hanem a jó megvalósításán […] Az erény lényege ugyanis 
nem a nehézség, vagy az erőfeszítés, hanem egyes-egyedül a jó.”21

Francisco de Vitoria OP

Francisco de Vitoria (1483–1546) annak a gondolkodói körnek az első jelentős képvi-
selője, amelyet később salamancai iskolának neveztek, és amely a barokk skolasztikus 
filozófia eszköztárának használatával fektette le a modern nemzetközi jog alapjait. De 
Vitoria munkásságának hátterében – a vallásháborúk és a nagy földrajzi felfedezések 
után – az a tapasztalat húzódott meg, hogy az orbis christianus, a homogén keresz-
tény világ eszméje megrendült. Alkalmazta a népek joga ókori római elméletének 
Aquinói Szent Tamás által elmélyített magyarázatát,22 amely új értelmezési síkot kínált 
az egyes erkölcsi kérdések számára is. Részletesen kidolgozta a népek közötti ellentétek 

17	 Aquinói Szent Tamás: Summa Theologiae. Madrid, Bibliotheca de Autores Cristianos, 1956. 285.
18	 „Praeterea, bella ordinatur ad pacem temporalem reipublicae conservandam.” Aquinói Szent Tamás: 
Summa Theologiae. Madrid, Bibliotheca de Autores Cristianos, 1956. 787. Ugyanitt Szent Ágostont idézi 
Szent Tamás: „intentione pacis bella aguntur.” 
19	 Pieper, Josef: A négy sarkalatos erény. Budapest, Vigilia, 1996. 115.
20	 Aquinói (1956) i. m. 787.
21	 Pieper (1996) i. m. 119.
22	 Anton-Hermann, Chroust: Ius Gentium in the Philosophy of Law of St. Thomas Aquinas. Notre Dame 
Law Review, 17. (1941), 1. 22–28.



Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

85

kezelésének erkölcsi szabályait és az igazságos háború alapelveit. Két legfontosabb, 
a népek jogát bemutató munkája a De bello és a De Indis. Az igazságos háborúval 
kapcsolatos általam használt szöveg a De iure belli23 egy 1539. június 19-én elhangzó 
nyilvános egyetemi előadás anyaga.24

A De iure belli első kérdésében arról értekezett, hogy egyáltalán szabad-e a kereszté-
nyeknek háborút viselniük. Ezzel kapcsolatban először a Biblia szavait idézte fel. Szent 
Pál azt írja: „Ne tegyetek a magatok ügyében igazságot, kedveseim, hanem adjatok 
helyet az isteni haragnak, mert meg van írva: „Enyém a bosszúállás, én majd megfize-
tek” – mondja az Úr” (Róm 12,9), Jézus pedig így szól: „Én viszont azt mondom nektek: 
ne szálljatok szembe a gonosszal, hanem aki megüt téged a jobb arcodon, fordítsd oda 
neki a másikat is” (Mt 5, 39), vagy más helyen: „Jézus erre azt mondta neki: „Tedd vissza 
a kardodat a helyére. Mert mindaz, aki kardot ragad, kard által vész el.” (Mt 26, 52) De 
Vitoria azonban hozzátette, hogy az Írás itt nem parancsokban (in praecepto), hanem 
tanácsokban (in consilio) fogalmazza meg a helyes cselekvés szabályait, mintegy javasla-
tot téve az erkölcsileg megengedhető hozzáállásra. Az tehát világosan látszik, hogy a fő 
szabály szerint minden háború ellenkezik Krisztus buzdításaival. Az ókeresztény egyház
atyák egyetértettek abban, hogy bizonyos körülmények között a keresztényeknek szabad 
fegyvert fogniuk, Luther azonban tiltotta a török elleni háborút. De Vitoria vele szemben 
Tertullianust és Ágostont idézte, hogy levonja a következtetést: „Licet Christianis mili-
tare et bella gerere.”25 Ágoston alapján Lk 3,14-re hivatkozott, ahol Keresztelő János azt 
mondja a katonáknak: „Megkérdezték őt a katonák is: »Hát mi mit cselekedjünk?« Azt 
mondta nekik: »Senkit se bántalmazzatok, ne zsaroljatok, és elégedjetek meg a zsol-
dotokkal«.” A Bibliában Ábrahám harca a négy király ellen, illetve Dávid vagy éppen 
a Makkabeusok harcai azt mutatják, hogy a háború megegyezik a természeti törvénnyel, 
hiszen az evangélium – ezt jól tudjuk Szent Tamástól – nem tanít azzal ellenkezőt.26 Sok 
szent – példái között olyanokat találunk, mint a Makkabeusok, Nagy Konstantin vagy 
Nagy Teodóziusz – nemcsak védekező, hanem akár támadó háborúval is védte a hazát 
és a javakat. Adott esetben tehát a támadó háború, a bellum offensivum is megengedett, 
hiszen az nem egyszer arányos büntetésként szolgál egy megelőző támadásra. A támadó 
háború egyben elrettentő is lehet, hiszen megóvhat egy következő támadástól. A háború 
végső célja a politikai közösség békéje és a biztonsága („pax et securitatis rei publicae”), 
ez azonban nem lehetséges ott, ahol az ellenség nincs rákényszerítve a béke megtar-
tására a háborútól való félelem miatt. Az igazságos háború lehetősége mellett érvelve 
Szent Tamás három feltételét is felidézte. A háború oka az egész világ java, célja pedig 
a zsarnokok, a bűnözők, a szélhámosok megszégyenítése.27

Ezután feltette a kérdést: kinek van joga háborút indítani és háborút viselni? Úgy 
vélte, hogy minden magánszemély folytathat védekező háborút, megvédheti saját magát 
és javait. A politikai közösségek – általában a fejedelmek vagy az a testület, amely 

23	 Francisco De Vitoria: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 2005.
24	 Carlo Galli: Introduzione. In Francisco De Vitoria: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 2005.
25	 De Vitoria (2005) i. m. 8.
26	 De Vitoria (2005) i. m. 10.
27	 De Vitoria (2005) i. m. 10–14.



Gájer László

86

az uralkodás jogát gyakorolja („communem dominum/principem”) – indíthatnak is hábo-
rút.28 A vallás különbsége nem lehet a háború indításának oka, nem lehet ugyanis hitvédő 
háborút színlelve lerohanni másokat.29 A terület növelése szintén nem lehet ilyen ok, mint 
ahogy a fejedelmek dicsősége vagy más előnyök szerzése sem, hiszen háborút kizárólag 
ad bonum commune rei pubblicae, a közösség javáért szabad folytatni. Az igazságos 
háború egyetlen oka a fenyegetettség, de nem minden és nem bárhonnan érkező fenyege-
tettség. A büntetésnek, vagyis az ellencsapásnak pedig mindig arányosnak kell lennie.30

A negyedik questio így hangzik: Mi jogos egy igazságos háborúban, és milyen mér-
tékben? Mindent meg szabad tenni, ami a közjó védelmében szükséges – hangzott De 
Vitoria válasza –, a háború egyetlen célja ugyanis a politikai közösség védelme. Igaz-
ságos háborúban megengedett visszaszerezni minden elvett dolgot vagy akár annak 
az ellenértékét is, hiszen háborút alapvetően e célból indítanak. Igazságos háborúban 
megengedett kártalanítani magunkat az ellenség javaiból a háború költségei és minden 
az ellenség által igazságtalanul okozott kár arányában.

Egy fejedelem, aki igazságos háborút vezet, mindent megtehet, ami szükséges a béke 
és az ellenségtől való biztonság fenntartására. Mivel a biztonság és a béke a politikai 
közösség legnagyobb java, semmilyen más jó nem tud érvényesülni, ha ezek hiányoznak. 
Megengedett győzelem esetén helyreállítani a javakat és a biztonságot, megbüntetve 
az ellenséget az általa okozott rosszért és bűntettekért. Ha a fejedelmek büntethetik 
saját alattvalóikat, mert azok veszélyeztetik a rendet és a békét, akkor mennyivel inkább 
megtehetik ezt azokkal, akik kívülről törnek a közösségre és fenyegetik azt.

Ugyanebben a negyedik kérdésben De Vitoria öt erkölcsi kételyt is megfogalmazott. 
Az első kétely azt a kérdést járja körül, hogy vajon az igazságos háborúhoz elegendő-e, 
hogy a fejedelem úgy hiszi, igazságos oka van rá. A válasz, hogy nem mindig. Ennek 
eldöntéséhez az őszinte és bölcs emberek véleményére kell hallgatnia, mert ők érdek 
nélkül, szabadon tudnak dönteni. A második kételyben arra keresi a választ, az alatt
valóknak vajon meg kell-e vizsgálniuk a háború okát, vagy fegyvert ragadhatnak anél-
kül, hogy ezzel foglalkoznának. De Vitoria szerint ha az alattvaló teljesen biztos benne, 
hogy a háború igazságtalan, akkor nem szabad fegyvert ragadnia, olyan esetben sem, 
ha a fejedelem ezt megparancsolja. A fejedelem ugyan bűnt követ el, ha igazságtalan 
háborúba kezd, de azok is bűnösök, akik vele ebben szándékosan együttműködnek.31 De 
Vitoria harmadik kételye arról szól, mit kell tenni, ha kétséges a háború igazságos oka, 
vagy ha mindkét félnek arányos és megengedhető okai vannak. Ilyenkor szintén meg 
kell kérdezni a bölcseket, de ha lehet, jobb megtárgyalni a vitát egy pártatlan bíró előtt. 
Ezt követően arra kérdez rá, hogy vajon lehetséges-e igazságos háború mindkét oldalról 
nézve. Nem tűnik lehetségesnek ilyen eset, ha pedig megvan a bizonyosság arról, hogy 
mindkét félnek igaza van, nem szabad háborút indítani. Az ötödik kétely így hangzik: 
ha valaki – fejedelem vagy alattvaló – igazságos háborút folytat és közben rádöbben 

28	 De Vitoria (2005) i. m. 16–25.
29	 Aquinói (1956) i. m. 457.
30	 De Vitoria (2005) i. m. 26–33.
31	 Vesd össze Róm 1,32.



Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

87

annak igazságtalanságára, akkor köteles-e jóvátenni a kárt. Ilyen esetben vissza kell 
adnia a zsákmányolt javakat, de ami már tönkrement, azt nem köteles jóvátenni.32

De Vitoria a negyedik kérdés II. részében azt vizsgálta, hogy mi a jogos, mit szabad 
megtenni egy igazságos háborúban. Arra a kérdésre, hogy szabad-e megölni a háborúban 
ártatlanokat, azt a választ adta, hogy adott esetben igen, de nem kifejezett szándékkal. 
Ne büntessék tehát őket más gonosz emberek vétkei miatt. De ha például egy ostromlott 
erődben vannak ártatlanok, nyilván azt akkor is meg kell támadni. Arra a kérdésre, hogy 
az igazságos háborúban szabad-e rabolni ártatlanoktól, azt válaszolta, hogy a legyőzött 
ellenség javait el szabad venni, akkor is, ha az az ártatlanok vagyona. Megölni a legyőzött 
ártatlanokat és a gyermekeket nem szabad, legfeljebb fogságba vetni őket. Ha vannak 
túszok vagy foglyok, akik korábban harcoltak, akkor őket meg szabad ölni, ha azonban 
ártatlanok voltak, akkor nem. A háborúban elvett javak azt illetik, aki elvette azokat, 
azonban a katonáknak nincs joga fosztogatni, legfeljebb a parancsnok vagy a fejedelem 
engedélyével. A legyőzött ellenségre szabad sarcot kivetni, fejedelmeit pedig le szabad 
tenni a trónról, újat kinevezve a helyükre, mégpedig azért, hogy nagyobb baj ne követ-
kezzen be később azok miatt.33

Francisco Suárez SJ

Francisco Suárez (1548–1617) a salamancai iskola legnagyobb hatású gondolkodója, akit 
az utókor a kiváló és kegyes doktor (doctor eximius et pius) névvel illetett. Jogfilozófiai 
írásaiban a ius gentium egyfajta szokásjog, amely minden nép közös tapasztalatából 
fakad, egy horizontális sík inter nationes, a nemzetek között.34 Suárez ilyen összefüggés-
ben beszélt a szuverén nemzetek, a modern államok közötti konfliktusokról. A háborúról 
szóló szövegei a De virtutibus theologicis, az isteni erényekről szóló műve a De charitate 
című harmadik traktátusában (Disputatio XIII) találhatók.35

Értekezése elején úgy határozta meg a háborút mint nézeteltérést, amely ellentétes 
a külső békével, és amely két fejedelem vagy két állam között zajlik. Amikor a fejedelem 
vagy az állam, illetve az állampolgárok között alakul ki hasonló ellentét, azt zendülésnek 

32	 De Vitoria (2005) i. m. 34–63.
33	 De Vitoria (2005) i. m. 64–97.
34	 Sevillai Szent Izidor a VI. században így fogalmazta meg, mi tartozik a népek jogához: „Ius gentium 
est sedium occupatio, aedificatio, munitio, bella, captivitates, servitutes, postliminia, foedera pacis, indu-
tiae, legatorum non violandorum religio, conubia inter alienigenas prohibita. Et inde ius gentium, quia eo 
iure omnes fere gentes utuntur.” Isidorus (1850): Etymologiarum libri XX. Lib. V, cap. VI. In Jaques Paul 
Migne (szerk.): Patrologia latina. Vol. 82. Paris, Vrayet, 1850. 199–200. A ius gentium tehát a megszállás, 
az erődítés, a háborúk, a fogság, valamint a fogva tartás után az állampolgárság visszaszerzésének jogát, 
a rabszolgaságot, a szerződéseket, a békét, a fegyverszünetet, a nagykövetek sérthetetlenségét és a vegyes 
házasságok tilalmát foglalja magában. Mindezt azért nevezzük a népek jogának, mert minden nemzet 
ezeket az elveket használja. 
35	 Francisco Suárez: Opera omnia, editio nova, a Carolo Berton, XII. Paris, Apud Ludovicum Vivès, 
1858. 737–763. Aldo Andrea Cassi: Introduzione. Francisco Suárez e il „nuovo” inter nationes dell’Europa 
moderna. In Francisco Suárez (szerk.): Sulla guerra/De bello. Macerata, Quodlibet, 2014. xx–xxvii. 



Gájer László

88

(seditio), az egyes állampolgárok között pedig vitának, esetleg párbajnak nevezzük.36 
A szövegben az első sectio végén összefoglalásként megismételte Aquinói Szent Tamás 
igazságos háborúra vonatkozó három alapelvét is. Az első, hogy legyen egy törvényes 
hatalom – potestas legitimum, amely háborút indíthat, a második, hogy annak legyen 
igazságos oka és jogcíme – iusta causa, et titulus – a háború indításához, a harmadik 
pedig, hogy a háborút megfelelő, jó szándékkal vívják, és a felek egyenlőségét a méltá-
nyosság szempontja alapján annak kezdetétől a végéig vegyék figyelembe.37 Az első felté-
tel azt jelenti, hogy háborút csak szuverén kormányzatok indíthatnak. Egyéneknek vagy 
az államon belüli csoportoknak nincs joga fegyveres erővel rendezni a nézeteltéréseket.

Az igazságos ok egyrészt azt jelenti, hogy akit megtámadnak, annak joga van véde-
kezés céljából háborúzni, de azt is, hogy súlyos igazságtalanság elkerülése érdekében, ha 
megalapozott a győzelem reménye, jogos támadó háborút is indítani. A harmadik feltétel 
magában foglalja, hogy az ellenfél megtámadása előtt annak fel kell ajánlani, hogy más 
úton jóváteheti az általa okozott kárt. Ha ezt megtagadja, akkor a győzelem megalapo-
zott reményének birtokában szabad háborút indítani, a háború után pedig megengedett 
a kiegyenlítés és egy arányos, igazságos büntetés.38

Suárez beszélt arról, hogy a háború önmagában minden esetben rossznak tekinthető-e. 
(Sectio I., Utrum bellum sit intrinsece malum.) Megjegyezte, hogy a háborút egyesek 
önmagában rossznak és az evangéliummal ellentétesnek tartják. Tévesen ezt állították 
a manicheusok, ahogy erre Ágoston rávilágított, de ez volt Wycliffe és a valdiak tévedése 
is. A másik, ehhez hasonló tévedés szerint a háború a keresztények között rossz, külö-
nösen, ha más keresztények ellen irányul. Eck János ezt a nézetet a német reformátor 
teológusnak, Johannes Oecolampadiusnak tulajdonította.39 Luther kifogása, miszerint 
a török támadásainak nem szabad fegyverrel ellenállni, mert azok Isten büntetését jelen-
tik, nagyon is vitatható. Tudjuk, hogy Isten alapvetően nem akarja a rosszat, csak meg-
engedi azt, ezért kérdéses, hogy Isten küldhet-e ilyen büntetést. Suárez összességében 
arra a következtetésre jut: „bellum simpliciter nec est intrinsece malum, nec Christianis 
prohibitum” – a háború önmagában nem rossz és nem is tilos a keresztényeknek.40 Azon-
ban Ágostonnal együtt azt is mondja: a háborút, ha lehet, el kell utasítani, és csak súlyos 
szükség, „in necesstitate extrema” esetén szabad háborút alkalmazni, kizárólag akkor, 
ha nincs más megoldás.41 Ez nem ellenkezik az ellenség szeretetének parancsával sem, 
hiszen aki háborúzik, az szeretheti ellenségét akkor is, ha megveti annak bűnös tettét. 
Az önvédelem pedig a szeretetből fakadó kötelességünk.42 Az államok számára gyakran 
éppen a háború annak egyetlen eszköze, hogy elutasítsák az igazságtalan cselekedeteket 
és ellenségeik elnyomását. Háborúk nélkül az államok nem tudnának békében élni.43

36	 Suárez (1858) i. m. 737.
37	 Suárez (1858) i. m. 739.
38	 Anthony Kenny: A new history of western philosophy. Oxford, Oxford University Press, 2010. 711.
39	 Erdő (2017) i. m. 23.
40	 Suárez (1858) i. m. 737.
41	 Suárez (1858) i. m. 738.
42	 „Bellum defensivum non solum est licitum, sed interdum etiam praeceptum.” Suárez (1858) i. m. 738.
43	 „Neque aliter possent Respublicae in pace conseruari.” Suárez (1858) i. m. 738.



Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

89

Suárez részletesen beszélt arról, hogy ki indíthat háborút. (Sectio II., Apud quem 
sit legitima potestas indicendi bellum.) Először is leszögezte, hogy mindenkinek joga 
van megvédenie magát egy agresszív támadástól. A természetjognál fogva a törvényes 
hatalomnak van joga háborút indítani. Alsóbb uralkodó az igazságosság alapján nem 
hirdethet háborút, legfeljebb feljebbvalója beleegyezésével.44 A háború indításának joga 
az állam azon joghatóságához – potestas iurisdictionis – tartozik, amely szükséges 
a megtorló igazságosság – iustitia vindicvativa – érvényesítéséhez.45 Suárez arról is 
értekezett, hogy melyek a háború igazságos okai a természetes ész alapján. (Sectio IV., 
Quis sit iustus titulus belli, stando in rationi naturali.) A megbecsülés és a gazdagság 
szerzése nem lehet a háború ilyen oka.46 Nem lehet azonban igazságos a háború akkor 
sem, ha nincs igazságos és szükséges oka. A háború ilyen oka lehet egy olyan súlyos 
jogtalanság, amelyet nem lehet megtorolni, sem jóvátenni más módon. Ilyenek lehetnek, 
ha egy fejedelem elveszi más javait, és nem akarja azokat visszaadni, ha valaki minden 
ok nélkül megtagadja a népek jogait a nyilvános utakon és a kereskedelemben, vagy ha 
más hírnevén és jó hírén súlyos csorbát ejtenek.47

Tárgyalta annak lehetőségét, amikor a háború mindkét harcban álló fél szempontjából 
igazságosnak tűnik, vagyis bellum iustum in utraque parte esete áll fenn. Szerinte ez nem 
lehetséges, hiszen két ellentétes jog egyszerre nem lehet érvényes. Így ez az absurdum 
logikai kategória jogi esete volna. Kizárólag tévedés esetén fordulhat tehát elő, hogy 
mindkét fél úgy hiszi, igazságos háborút folytat.48 Az ártatlanok védelmével kapcsolat-
ban feltehetjük a kérdést, ki számít ártatlannak. Ártatlanok a gyermekek, a nők és azok, 
akik képtelenek fegyvert viselni.49 Az ő védelmük az azok melletti kiállást jelenti, akiket 
semmilyen politikai entitás nem véd. Az ártatlanokat szabad védeni, visszatámadni 
a jogtalan támadó ellen azonban nem lehet, mert akkor részt vennénk az ő igazságta-
lanságában – vélekedett Suárez.50 Az ártatlanok abban az esetben mégis feláldozhatók, 
ha a háború emiatt véget ér, hiszen minden beavatkozás célja a béke. (Példa erre az álla-
potos asszony, aki egészsége érdekében bevehet olyan orvosságot, amely miatt esetleg 
meghal a magzata.)51

Suárez De Vitoriához hasonlóan részletes kazuisztikát dolgozott ki az igazságos 
háború lehetőségéről. Összefoglalását, amelynek érvei az ismert, elsősorban Szent Tamás 
által megfogalmazott alapvető szabályokból indultak ki, a valószínűségre támaszkodó 
érvelés jellemezte: gondolkodásában a háború igazságosnak tűnik, hacsak nem nyilván-
valóan igazságtalan.52 Suárez érvei később a protestáns Hugo Grotius 1625-ös A háború 
és a béke jogáról című művében találtak visszhangra.

44	 Suárez (1858) i. m. 739.
45	 Suárez (1858) i. m. 739–740.
46	 Suárez (1858) i. m. 743.
47	 Suárez (1858) i. m. 744.
48	 Cassi (2014) i. m. xxi.
49	 Suárez (1858) i. m. 754. Továbbá lásd még Kenny (2010) i. m. 712.
50	 Cassi (2014) i. m. xxv.
51	 Cassi (2014) i. m. xxvi.
52	 Kenny (2010) i. m. 712.



Gájer László

90

A háború elmélete a kortárs politikai gondolkodásban

Az utóbbi időben Michael Walzer Just and unjust wars53 (1977) című műve vált a háborús 
etikával foglalkozó munkák közül a legnépszerűbbé. Ebből a kötetből is kiderül, hogy 
ugyan a klasszikus és az elmúlt 200 évben a nemzetközi joggal párhuzamosan kialakult 
modern elméletek között szerves folytonosság van, a korábbi elméletek elsősorban mara-
dandó morális alapelveket kerestek, míg az újabbak egy pragmatikus érvelés mentén 
a háború konkrét szabályozásával, gyakorlati következményeivel és az általa okozott 
károk mérséklésének lehetőségével foglalkoznak.54 A háború mai elméletei széles körben 
elfogadottak, és meglehetősen jól alkalmazhatók az egyes krízishelyzetekben, ami egy-
fajta kivételes helyzetet jelent a kortárs erkölcsi érvelés gyakran bizonytalan és gyorsan 
változó más területeihez képest.55

A háborúelméletek kapcsán hagyományosan különbséget teszünk olyan alap-
elvek között, amelyeket akkor kell alkalmazni, ha egy állam háborút indít – ius ad 
bellum – és olyanok között, amelyeket a háború közben kell figyelembe venni – ius in 
bello.56 Ez alapján a modern háborúelmélet hat elve a ius ad bellumra, kettő pedig a ius 
in bellóra vonatkozik. Hat alapelvet kell figyelembe vennünk, ha egy háború indításának 
erkölcsi értékét vizsgáljuk, míg ahhoz, hogy egy konkrét háborús cselekmény erkölcsi-
leg megengedhető legyen, másik két alapelvnek is teljesülni kell. A háború indításának 
alapja mindenekelőtt egy igazságos ok – just cause –, amely igazolja a háború esetleges 
kegyetlen cselekedeteit is, mivel annak célja a további agresszió megakadályozása. Egy 
állam csak akkor indíthat háborút, ha egy másik bűnt követett el ellene, vagy legalább 
megkísérelte azt. Az igazságos háború ezért reaktív, de nem kell mindenáron védekező-
nek lennie. A háború ebben az összefüggésben alapvetően államok közötti összeütközést 
jelent, de adott esetben egy állam azt is megakadályozhatja, hogy egy másik állam a saját 
állampolgárai ellen kövessen el bűnöket (tömegmészárlás stb). Ez utóbbit humanitárius 
beavatkozásnak hívjuk. A háború kezdeményezésének második feltétele, hogy legyen 
törvényes, illetékes hatóság – competent authority –, aki azt indítja. Ez elvileg kizárja 
a lázadások és a forradalmak lehetőségét, így elkerülve azt, hogy olyanok hajtsanak végre 
erőszakos cselekményeket, akiknek nincs joguk másokat képviselni vagy mások nevé-
ben cselekedni. Ritkán – az ellenállás jogának57 érvényesülésekor – mégis elképzelhető, 

53	 Michael Walzer: Just and unjust wars. New York, Basic Books, 2006.
54	 Jeff McMahan: Just war. In Robert E. Goodin – Philip Pettit – Thomas Pogge (szerk.): A companion to 
contemporary political philosophy. Oxford, Wiley-Blackwell, 2012. 669. A természetjogi érvelés – tudniil-
lik hogy az állam természetéből fakad az integritás igénye és az önvédelem joga – nem szolgál hivatkozási 
alapként a modern elméletekben. Helyette az állam fennállásának és működésének gyakorlati feltételei 
jelentik a szükséges háború feltételeit is.
55	 McMahan (2012) i. m. 669. 
56	 Steve Viner: The moral foundations of the ius ad bellum/ jus in bello distinction. In Fritz Allhoff – Nicholas 
G. Ewans – Adam Henschke (szerk.): Routledge Handbook of etics of war. New York–London, Routledge, 
2013. 49.
57	 Aquinói Szent Tamás szavaival: „Ha pedig a zsarnokság túlkapásai elviselhetetlenné válnak, némelyek 
szerint a bátor férfiak erényéhez hozzátartozik a zsarnokot megölni, és magukat a sokaság megszabadítása 
érdekében halálveszélynek kitenni.” Aquinói Szent Tamás: A fejedelmek kormányzásáról. Máriabesnyő, 
Attraktor, 2016. 24.



Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

91

hogy ez az alapelv részben nem teljesül, a háború mégis igazságosnak tűnik. A harmadik 
alapelv a helyes szándék – right intention: háborút csak erkölcsileg igazolható célból 
szabad indítani. Az igazságos háború negyedik alapelve az, hogy annak a végső meg-
oldásnak (last resort) kell lennie. A háború csak akkor megengedett, ha az azt kiváltó 
sérelem által okozott kár és egyensúlyvesztett helyzet helyreállításának minden kevésbé 
romboló útját megpróbálták, de eredménytelenül. Fontos, hogy az igazságos cél elérése 
egyben szükségszerű is legyen. Az ötödik alapelv az arányosság elve, a proportionality. 
A háború várt és elérhető jó hatásainak igazolniuk kell azokat a rossz hatásokat, ame-
lyekkel nyilvánvalóan számolni lehet. A hatodik alapelv annak észszerű reménye, hogy 
sikeresen elérjük az igazságos célt – reasonable hope of success. Adott esetben azonban 
egy reménytelen védekező háború is lehet megengedett.58

A háború viselésének első alapelve a diszkrimináció – discrimination – elve. Ez alap-
ján megengedett megtámadni a háborút folytatókat, de nem megengedett megtámadni 
azokat, akik nem háborúznak. Akik azonban igazságtalan háborút folytatnak, azoknak 
egyáltalán senki nem lehet a jogos célpontjuk.

A másik alapelv az arányosság – proportionality – elve a háborúban. Ez alapján 
a háborús cselekmények várható jó hatásai igazolhatják az okozandó sérelmeket. Az igaz-
ságos háború például gyakran olyanok megölését is magában foglalhatja, akik ártatlanok 
és nem veszítették el az önvédelem jogát. Igazságtalan háború esetén azonban nincs 
ilyen arányosan számítható jó hatás, ezért ilyen esetekben sem a diszkrimináció, sem 
az arányosság nem érvényesül.

A modern alapelvek rövid felsorolásával arra akartam rámutatni, hogy azok milyen 
szoros kapcsolatban vannak a keresztény szerzők által megfogalmazott erkölcsi sza-
bályokkal. Az első három alapelv – megfelelő ok, illetékes hatóság és helyes szán-
dék – Aquinói Szent Tamás felsorolása óta nem változott, de a többi is megtalálható 
a spanyol skolasztikában. Mindenképpen hasznos lehet a barokk morálfilozófia érveit 
részleteiben is tanulmányozni, hiszen érzékenyen csiszolják az ember lelkiismeretét 
és erkölcsi érzékét az egyes kázusokra adott klasszikus válaszok.

Összefoglalás

Összefoglalva az eddigieket59 elmondhatjuk, hogy a háború csak a legvégső eszköze lehet 
a politikának, amelyet csakis akkor szabad alkalmazni, ha minden emberileg megtehetőt 
és elviselhetőt megpróbáltak már a vita békés megoldása érdekében, azonban a próbál-
kozások nem vezettek eredményre. Ahogy Morus Tamás megfogalmazta: „A háború-
ban az egyetlen céljuk, hogy elérjék azt, amit ha előbb elértek volna, nem viselnének 

58	 A hat alapelv alkalmazásának példájaként érdemes felidéznünk az ENSZ alapokmánya 2. cikk 4. pontját. 
Online: https://mek.oszk.hu/00000/00056/html/145.htm 
59	 Ehhez Bernhard Häring katolikus morálteológus összefoglalását hívtam segítségül. Bernhard Häring: 
Krisztus törvénye III. Róma–Budapest–Pannonhalma, Szent István Társulat, 2015. 142–145. 

https://mek.oszk.hu/00000/00056/html/145.htm


Gájer László

92

háborút.”60 Más szavakkal: a háború véletlenszerű, hiszen csak bizonyos körülmények 
között szükségszerű, vagyis a háborút csak a szükség igazolhatja.61

Ha a háború veszélye fennáll és nincs magasabb illetékes hatalom, amely a konfliktust 
rendezni hivatott volna, akkor nem szabad megtagadni az államoktól a hadviselés jogát, 
hiszen ez esetben az a legvégső jogos önvédelem eszköze. A támadó jellegű háború alap-
vetően erkölcstelen, a felettes hatóságoknak pedig ügyelniük kell arra, hogy az alattuk 
állók ne a saját hasznuk érdekében kezdjenek vagy folytassanak háborút. A háborúnak 
igazságosnak és mértéktartónak kell lennie egész lefolyásában, az arra illetékes felsőbb 
hatóság soha nem dönthet a háború mellett, ha bármilyen kétség merülne fel a háború 
jogosságával és szükségességével kapcsolatban. Minden háborút érintő erkölcsi érvelés 
felett pedig ott kell, hogy álljon a szeretet parancsa, amely az ellenséggel szemben is 
érvényes marad.

Ezzel az áttekintéssel arra szerettem volna rámutatni, hogy a háború önmagában 
nem ellenkezik a katolikus gondolkodással. A keresztények jól tudják, hogy a béke ezen 
a világon soha nem jön el maradéktalanul, a háború ezért mindig olyan realitás marad, 
amelyre erkölcsi válaszokat kell keresniük. Éppen ezért válhatott a katolikus gondolko-
dás a modern nemzetközi jog és a háborús erkölcstan alapjává, valamint az igazságos 
háború nyolc modern alapelvének forrásává.

Irodalomjegyzék

Aquinói Szent Tamás: A fejedelmek kormányzásáról. Máriabesnyő, Attraktor, 2016.
Aquinói Szent Tamás: Summa Theologiae. Madrid, Bibliotheca de Autores Cristianos, 1956.
Augustinus: Contra Faustum Manichaeum. Lib. 22. cap. 74–75. In Jacques Paul Migne (szerk.): 

Patrologia latina. Vol. 42. Paris, Vrayet, 1865a. 447–448.
Augustinus: Epistola CXXXVIII. In Jaques Paul Migne (szerk.): Patrologia latina. Vol. 33. Paris, 

Vrayet, 1865b. 528–529.
Augustinus: Quaestionum in Heptateuchum libri septem. In Jaques Paul Migne (szerk.): Patrologia 

latina. Vol. 34. Paris, Vrayet, 1865c. 781.
Bonanate, Luigi: Guerra. In Virgilio Melchiorre (szerk.): Enciclopedia filosofica V. Milano, 

Bompiani, 2006. 5056.
Brachtendorf, Johannes: Augustinus: Friedensethik und Friedenspolitik. Communio, 47. (2018), 

3. 119–134.
Buc, Philippe (2015): Heiliger Krieg. Gewalt im Namen des Christentums. Berlin, Philipp von 

Zabern.
Cahill, Lisa Sowle: Az igazságos háború keresztény tradíciója. Katekhón, 1. (2004), 1. 89–100.
Cassi, Aldo Andrea: Introduzione. Francisco Suárez e il „nuovo” inter nationes dell’Europa 

moderna. In Francisco Suárez (szerk.): Sulla guerra/De bello. Macerata, Quodlibet, 2014.
Cezáreai Euzébiosz: Egyháztörténet. In Vanyó László (szerk.): Ókeresztény Írók 4. Budapest, 

Szent István Társulat, 1983.

60	 Morus Tamás: Utópia. Budapest, Cartaphilus, 2011. 19.
61	 Pesch (1891) i. m. 1178.



Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei

93

Chroust, Anton-Hermann: Ius Gentium in the Philosophy of Law of St. Thomas Aquinas. Notre 
Dame Law Review, 17. (1941), 1. 22–28.

De Vitoria, Francisco: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 2005.
Erdő Péter: Hadviselés és háború a katolikus egyház tanításában. In Berta Tibor – Hautzinger 

Gyula – Holló József Ferenc (szerk.): Közös küldetésben. Katona és lelkész az ember és a nem­
zet szolgálatában. Budapest, Zrínyi, 2017.

Galli, Carlo: Introduzione. In Francisco De Vitoria: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 
2005.

Häring, Bernhard: Krisztus törvénye III. Róma–Budapest–Pannonhalma, Szent István Társulat, 
2015.

Howard, Williams: Kant and the End of War. A Critique of just war theory. New York, Palgrave 
Macmillan, 2012.

Isidorus: Etymologiarum libri XX. Lib. V, cap. VI. In Jaques Paul Migne (szerk.): Patrologia 
latina. Vol. 82. Paris, Vrayet, 1850. 199–200.

Kenny, Anthony: A new history of western philosophy. Oxford, Oxford University Press, 2010.
Lactantius: Isteni tanítások. 5. könyv, XIX. 25. Budapest, Kairosz, 2012.
McMahan, Jeff: Just war. In Robert E. Goodin – Philip Pettit – Thomas Pogge (szerk.): A com­

panion to contemporary political philosophy. Oxford, Wiley-Blackwell, 2012.
Morus Tamás: Utópia. Budapest, Cartaphilus, 2011.
Órigenész: Kelszosz ellen. Budapest, Kairosz, 2008.
Pesch, Heinrich: Krieg. In Joseph Hergenröther (szerk.): Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon 

VII. Freiburg im Breisgau, Herder, 1891. 1177.
Pieper, Josef: A négy sarkalatos erény. Budapest, Vigilia, 1996.
Putz, Gertraud: Krieg. In Hans Rotter – Günter Virt (szerk.): Neues Lexikon der christlichen 

Moral. Innsbruck–Wien, Tyrolia, 1990. 395.
Russell, Bertrand: The ethics of war. The International Journal of Ethics, 25. (1915), 2. 127–142.
Suárez, Francisco: Opera omnia, editio nova, a Carolo Berton, XII. Paris, Apud Ludovicum 

Vivès, 1858.
Szent Ágoston: Isten városáról IV. Budapest, Kairosz. XIX. könyv, 7. fejezet. Latinul: Jaques 

Paul Migne (szerk.): Patrologia latina. Vol. 41. Paris, Vrayet, [1864] 2009. 633–634.
Szent Hippolütosz: Traditio Apostolica. In Vanyó László (szerk.): Ókeresztény Írók 5. Budapest, 

Szent István Társulat, 1983.
Tertullianus: A koszorúról. In Vanyó László (szerk.): Ókeresztény Írók 12. Budapest, Szent 

István Társulat, 1986.
Viner, Steve: The moral foundations of the ius ad bellum/ jus in bello distinction. In Fritz 

Allhoff – Nicholas G. Ewans – Adam Henschke (szerk.): Routledge Handbook of etics of 
war. New York–London, Routledge, 2013.

Walzer, Michael: Just and unjust wars. New York, Basic Books, 2006.



Vákát



Boda Mihály

Az igazságos háború hagyománya Európában 
és a Távol-Keleten (Kínában)

Tanulmányomban a háborús ideológia és az integrációs elmélet jellegzetesen európai 
és távol-keleti (kínai) formáját kívánom bemutatni Szent Ágostonon, Kanton, illetve ókori 
kínai gondolkodókon (Wuzi, Szem-fa és Xunzi) keresztül. Az európai és a távol-keleti 
ideológiák vizsgálatakor minden esetben az igazságos háború elméletének az adott kul-
túrára jellemző változatát rekonstruálom.

A belső, személyes, mentális, pszichés faktorra építő európai hagyomány

Szent Ágoston: a büntetés mint az emberek megváltásának az útja

Szent Ágoston (354–430) korai keresztény egyházatya, a keresztény gondolkodás 
és a középkori filozófia meghatározó alakja, az algériai Hippo Regius városának püspöke 
volt. Ágoston számos alkalommal nagy hatással kritizálta korának eretnekmozgalmait, 
és az igazságos és szent háborúról alkotott fogalmát is a manicheus és a donátista eret-
nekség elleni harc során alkotta meg.1 Elképzelése az Isten által teremtett (keresztény) 
világban tapasztalható megosztottság megszüntetését, azaz az egész, Isten által teremtett 
(keresztény) világ integrációját volt hivatva elősegíteni.

Szent Ágoston szerint akkor kell igazságos háborút indítani és viselni az eretnekek 
és általában a bűnösök ellen, ha a háború illeszkedik Istennek a megváltást elősegítő 
szándékaihoz. Az ilyen háború vívása során a háborút vívó keresztény katonák szándé-
kának az isteni szándékot kell tükröznie. Ennek a koncepciónak az alapja Isten megváltó 
szándéka és a megváltás terve.

Szent Ágoston szerint az ember célja a boldogság elérése, azonban ezen a világon 
a boldogság a bűnbeesés miatt nem érhető el. A túlvilági boldogsághoz az evilági helyes 
életvezetés mellett szükség van Isten megváltó tevékenységére is. A megváltással elérhető 
boldogság a békében töltött örök élet.2 Az emberiség megváltása nem egyetlen tettel 
végrehajtott esemény, hanem az emberi történelemben kibontakozó események sorozata.3 
Az emberi történelmet meghatározó események a háborúk,4 amelyeknek a megvívá-

1	 David Luban: War as punishment. Georgetown Public Law and Legal Theory Research Paper, 
No. 11. 2011. 
2	 Szent Ágoston: Isten városáról (De Civitate Dei). Budapest, Kairosz, 2006. IV., XIX. könyv, XI. fejezet.
3	 Szent Ágoston (2006) i. m. III., XV. könyv, I. fejezet.
4	 Szent Ágoston (2006) i. m. III., XV. könyv, IV. fejezet.

https://doi.org/10.36250/00962_06

https://doi.org/10.36250/00962_06


Boda Mihály

96

sán keresztül akarja5 Isten elhozni a megváltás békéjét. Az Istennek tetsző életet élők 
és a bűnösök számára azonban másként és másként hozható el a megváltás.

A megváltásra természetesen számíthat az az ember, aki Istennek tetsző életet él, 
és akit Szent Ágoston az „Ábel” által alapított „Isten városa” (civitas Dei) polgárának 
nevez. Az evilági életet kiegészítő isteni megváltás elhozza „Isten városa” polgárainak 
a mennyei békét. A mennyei béke állapotát Szent Ágoston kicsit zavaróan szintén „Isten 
városának” nevezi. Az Istennek tetsző életet élők számára a megváltás azonban problémát 
is jelenthet, mivel a teremtett világban folyó életet, vagy ahogy Szent Ágoston nevezi, 
a Káin által „alapított” „földi városban” (civitas terrenában) folyó életet a bűnösök által 
kezdeményezett háborúk uralják. A „földi város” polgárai arra törekednek, hogy hábo-
rúval mindenkit legyőzzenek, és így „földi” békét érjenek el, amelynek legfőbb jellem-
zője, hogy ideiglenesen nincs háború. Az Istennek tetsző életet élők élete ezért komoly 
veszélyben van. Szent Ágoston szerint azonban, első pillanatra meglepő módon, maguk 
a veszélyben lévők nem védhetik meg az életüket.6

Ennek az az oka, hogy az Istennek tetsző élet lényege az olyan javakkal való rendel-
kezés, amelyek nem vehetők el az embertől. Ide tartozik az istenhit, az ember olyan belső 
képességei, mint a pozitív értékkel rendelkező személyiségjegyek (erények) és a bölcses-
ség.7 A tulajdon és az élet is az általában vett javak közé tartoznak, ám ezek elvehetők 
az embertől. Ezért alacsonyabb rendű javak, mint az istenhit, az erények és a bölcsesség. 
Az Istennek tetsző életet élő emberek ezért elsősorban a belső életük javításával fog-
lalkoznak, és nem a tulajdonuk vagy az életük védelmével. A belső élettel való törődés 
akkor valósulhat meg, ha az ember Isten és Isten más teremtményei javának az előmoz-
dítására törekszik, és szándéka szerint nem a saját érdekében cselekszik. Mivel azonban 
az önvédelem nem más, mint a saját élet önérdekű védelme, ezért Szent Ágoston szerint 
alapvetően bűnös cselekvés.8 Az önvédelmi helyzetekben az Istennek tetsző életet élők 
számára a helyes magatartás az erőszaknak az erőszakmentes kezelése, amennyiben pedig 
ez nem jár sikerrel, akkor az erőszaknak való útengedés, amely által megszabadulhatnak 
a (lelki) boldogságukat zavaró evilági (testi) élettől.

Mások védelmében azonban Szent Ágoston sem tagadja az erőszak használatának 
a helyességét, mivel az ilyen cselekvés erősíti a személyiséget, és közelebb visz a boldog-
sághoz. Amikor az Istennek tetsző életet élő emberek háborúba mennek Isten közvetlenül 
kinyilatkoztatott vagy a királyokon keresztül közvetített parancsára, és a háborúban 
életüket vesztik, akkor a boldogság elérésére még kedvezőbb helyzetben vannak, mint 
az ellenük irányuló erőszaknak való útengedés esetén. Ha ugyanis az ilyen halál azzal 
a szándékkal jár együtt, hogy segítsék Isten közvetlenül kinyilatkoztatott vagy közvetített 
szándékának megvalósulását, akkor az Isten által parancsolt háborúban való részvétel 

5	 Szent Ágoston (2006) i. m. IV., XXII. könyv, II. fejezet.
6	 Szent Ágoston (2006) i. m. III., XV. könyv, I–VI. fejezet.
7	 Szent Ágoston: A boldog életről. Budapest, Európa, 1997a. 15–19.
8	 Szent Ágoston: A szabad akaratról. Budapest, Európa, 1997b. 51–54.



Az igazságos háború hagyománya Európában és a Távol-Keleten (Kínában) 

97

és így az abban lelt halál is egyféle jutalom a megváltás nézőpontjából az Istennek tetsző 
életet élők számára.9

Az Istennek tetsző életet élők számára ezért kiemelten fontos, hogy Isten által meg-
parancsolt háborúban való részvétel alkalmával a megfelelő motivációval rendelkezze-
nek. Az erőszak szeretete, a bosszúszomjas kegyetlenség, az ádáz és engesztelhetetlen 
ellenségesség, a vad ellenállás vagy a hataloméhség által motivált háborús részvétel 
bűnössé teszi még azokat is, akik az Isten által irányított oldalon harcolnak.10 A háború-
ban harcoló és Istennek tetsző életet élők megváltásához az szükséges, hogy a bűnösök 
megváltásának a szándékával vegyenek részt a háborúban.

A bűnösök, az esetek egy részében, azért bűnösök, mert tetteiket az erőszak szeretete, 
a bosszúszomjas kegyetlenség, az ádáz és engesztelhetetlen ellenségesség, a vad ellenállás 
vagy a hataloméhség motiválta/motiválja. Az esetek egy másik, Szent Ágoston számára 
fontosabb részében, a bűnösök azért bűnösök, mert tanaikkal éppúgy akadályozzák Isten 
megváltó és az emberi boldogságot elhozó szándékának a gyakorlati megvalósulását, 
mint az erőszakot szerető és hatalomra törő bűnösök. Ezek a bűnösök az eretnekek.

A megváltás a bűnösöktől sincs azonban megtagadva. Azt akkor érhetik el, ha szó-
beli ráhatásra felhagynak bűnös tanaikkal, vagy a büntetés által. A büntetés ugyanis 
bizonyos esetekben épp annyira alkalmas bizonyos meggyőződések megváltoztatására, 
mint a rábeszélés. Szent Ágoston szerint:

„Sok mindent kell tenni jószándékú higgadtsággal azokkal az emberekkel, akik bol-
dogságának az elősegítése, és nem kívánságaik kielégítése a kötelességünk, még a saját 
akaratuk ellenére is […] Mivel, a fiú megbüntetése, mégha az szigorú is, bizonyosan nem 
az apai szeretet hiányát tükrözi; a büntetés ugyanis azt sújtja fájdalommal, aki számára 
szükséges a fájdalom általi gyógyítás. Ha a földi város a keresztény elvek szerint él, akkor 
még a háborúkat is azzal a jószándékú céllal viselik, hogy a legyőzöttek harmóniában 
éljenek az igazságosságban és az istenképűségben. Az igazságtalanság a bűn, ami indo-
kolja a háborút, az igazságos háború pedig megjavítja a bűnt.”11

Amíg az apai büntetésről talán elmondható, hogy bizonyos esetekben képes a meggyőző-
dések megváltoztatására, addig a háború általi büntetésről csak bizonyos kiegészítéssel 
állíthatjuk ugyanezt. Ha ugyanis a háború a büntetés, akkor a háború olyan büntetés, 
ahol nem csupán szenvednek a bűnösök, hanem sok esetben meg is halnak. A háború 
így olyan büntetés, amely vagy megváltoztatja a bűnös meggyőződést, vagy eltörli azt. 
Szent Ágoston alapkoncepciójából kiindulva azonban – a megváltás és a boldogág felől 
nézve – egy meggyőződés ezen kétféle megszűnése között igazából nincs nagy különb-
ség. Ahogyan már az Istennek tetsző életet élők számára is kedvezőbb volt az Istennek 
tetsző halált vállalni a bűnös önvédelemmel szemben, úgy természetesen a bűnös ember 

9	 Saint Augustine: Letter 138 (To Marcellinus). In Philip Schaff (szerk.): Nicene and post-Nicene fathers 
of Christian Church I. Buffalo, The Christian Literature Company, 1886a. 553–554.
10	 Saint Augustine: Reply to Faustus the Manichean. In Philip Schaff (szerk.): Nicene and post-Nicene 
fathers of Christian Church I. Buffalo, The Christian Literature Company, 1887. 301.
11	 Saint Augustine: Letter 189 (To Boniface). In Philip Schaff (szerk.): Nicene and post-Nicene fathers of 
Christian Church I. Buffalo, The Christian Literature Company, 1886b. 485.



Boda Mihály

98

számára is – a megváltás és a boldogság felől nézve – kedvezőbb meghalni a háborúban, 
mint élni a (potenciálisan) bűnös életét.12

Összefoglalva Szent Ágoston háborús és integrációs ideológiáját azt mondhatjuk, 
hogy Szent Ágoston szerint igazságos az a háború, amely a bűnösök megbüntetésében 
áll, és célja az isteni megváltó szándéknak megfelelően a bűnösök lelkének védelme 
és megváltása. Ez az ideológia az igazságos háború célján és eszközén nyugszik. Szent 
Ágoston szerint az igazságos háború egy grandiózusabb cél keretei közé illeszkedik. 
Ez a cél az emberek, az összes keresztény emberi lény megváltása, és ezáltal a boldogság 
előidézése számukra. Ha az egyház tanításaitól – többek között pontosan ettől a tan-
tól – elhajlókat Isten és az ő szándékait képviselő egyház tanítással nem képes a megváltás 
és a boldogság útjára terelni, akkor egy másik módszert kell alkalmazniuk. Ez a módszer 
az igazságos háború, amely egyaránt biztosítja az igazságos oldalon a megváltás szán-
dékával részt vevők megváltását, illetve a bűnös oldalon harcolók megváltását. Szent 
Ágoston igazságos háború elmélete ezért az isteni és az emberi szándékokra épít. Így 
a háborúban részt vevőkhöz képest belső, személyes, mentális és pszichés faktort vesz 
figyelembe a háború igazságosságának meghatározásában.13

Immanuel Kant: a jogvédelem mint az örök béke elérésének az útja

Immanuel Kant (1724–1804) a német felvilágosodás meghatározó gondolkodója, az újkor 
kiemelkedő jelentőségű és hatású, porosz származású filozófusa volt. Kant elképzelésére 
komoly hatással volt II. (Nagy) Frigyes (1740–1786) porosz uralkodó elméleti munkás-
sága és gyakorlati tevékenysége. Frigyes még az uralkodása előtt írt Antimachiavelli 
című művében elköteleződött a később Kant számára fontos állami jogvédelemnek,14 
illetve embrionális formában már megjelent nála a kanti alapkoncepció kulcsfogalma, 
a kategorikus imperatívusz univerzális formulája.15 Frigyes uralkodóként mindjárt trónra 
kerülésekor a gyakorlatba is átültette elméletét, mivel a Mária Terézia ellen, Szilézia 
birtoklásáért folytatott háborúban (1740–1742) egy 16. századra visszanyúló porosz 
(Hohenzollern) jogigényre hivatkozott. Kant gyakorlatilag a frigyesi elméletnek és gya-
korlatnak adott filozófiai és elviekben az egész emberiségre kiterjeszthető megalapozást.

Kant elképzelésének az alapja, hogy az emberek társadalmi szerződés útján egyesül-
tek egymással, amely által kiléptek a természet igazság nélküli és ezért háborúk jelle-
mezte állapotából, és beléptek az államok vezette társadalmak jogok uralta állapotába. 
Mivel ez a mozgás nem csupán egyik vagy másik emberi társadalomra jellemző, hanem 
mindegyikre, ezért Kant szerint az emberek végeredményben felfoghatók úgy is, mint 

12	 Saint Augustine (1887) i. m. 301. 
13	 Szent Ágoston elképzelésének további elemzéséhez lásd John Langan: The elements of St. Augustine’s 
just war theory. The Journal of Religious Ethics, 12. (1984), 1. 19–38; John Mark Mattox: Saint Augustine 
and the theory of just war. London–New York, Continuum, 2006.
14	 Nagy Frigyes: Antimachiavelli. Budapest, Kossuth, 1991. 70.
15	 Nagy Frigyes (1991) i. m. 15.



Az igazságos háború hagyománya Európában és a Távol-Keleten (Kínában) 

99

egyetlen nagy emberi társadalom tagjai, és nem csak az egymástól különböző és sok 
esetben egymással szemben álló államok tagjai.16

A természeti állapot a veszély és az önkény állapota volt, amely alapvetően és álta-
lánosságban rossz az emberek számára. Ennek az állapotnak elvileg az emberek közös 
szándékával és úgynevezett társadalmi szerződésével létrehozott állam vetett véget. 
A társadalmi szerződés a természeti állapotban élő emberek szerződése egymással 
az állam létrehozására.

A társadalmi szerződés megkötésének a hátterében az emberek racionális termé-
szetének a gondolata áll. A természeti állapotban élő emberek racionális természetéből 
fakadó morális kötelessége, hogy biztosítsák a maguk – mint racionális lények – számára 
a joggyakorlás és az önkénytől való mentesség lehetőségét. Ezzel azonban az embereknek 
kötelessége az is, hogy az összes racionális természettel rendelkező lény számára biz-
tosítsák az ilyen lehetőséget, hiszen a saját jog és önkénytől való mentességük alapja is 
a racionalitás. A joggyakorlás biztosításának morális kötelessége csak egy esete a minden 
racionális lényt kötelező törvénynek, a kategorikus imperatívusznak.

A kategorikus imperatívusz az értelmes lények cselekvéseinek és cselekvési szán-
dékainak az a tesztje, amelynek segítségével meg lehet állapítani, hogy egy bizonyos 
szándékkal végrehajtott vagy végrehajtani tervezett cselekvés morálisan helyes vagy 
helytelen, igazságos vagy igazságtalan. Egy kicsit bonyolítja a helyzetet, hogy Kant 
a kategorikus imperatívuszt négyféleképpen is meghatározta, olyan különböző fogal-
makra koncentrálva, mint az univerzalitás, az emberiesség, az autonómia és a cselekvési 
cél/cselekvési eszköz. Ezek közül a kanti igazságos háború elemzésében azonban csak 
egyre van szükségünk, az univerzalitásformulára. A kategorikus imperatívusz univer-
zalitásformulára alapozott tesztje úgy hangzik, hogy „cselekedj ama maxima szerint, 
melyet követve egyúttal azt is akarhatod, hogy maximád általános törvény legyen”.17 
A kategorikus imperatívusz ennek megfelelően úgy értendő, mint az értelem önmagá-
nak adott feltétel nélküli (kategorikus) cselekvési parancsa (imperatívusz), azaz akarata 
vagy szándéka.

Az univerzalitásformula értelmében az a cselekvési szándék teszi helyessé vagy igaz-
ságossá a cselekvést, amely gyakorlati ellentmondás nélkül előírható mindenki számára. 
Például az önös szándékkal végrehajtott lopás nem állja ki a kategorikus imperatívusz 
tesztjét, mert gyakorlati ellentmondást eredményez.18 A teszt értelmében a tolvaj, aki önös 
szándék szerint el akarja venni más tulajdonát, azt is akarná egyben, hogy miden ember 
számára törvény legyen más tulajdonának önkényes elvétele, azaz a lopás. Ez azt ered-
ményezné, hogy mindenkinek önös szándékától hajtva kellene elvennie mások dolgait, 
amely gyakorlat a tulajdon fogalmának („ez az enyém, nem veheted el”) megszűnésével 
lenne egyenértékű, ami pedig végeredményben elvileg lehetetlenné tenné a lopást mint 
a tulajdon elvételét. Amennyiben tehát valaki önös érdekből akar lopni, akkor a tesztet 

16	 Immanuel Kant: Az erkölcsök metafizikájának alapvetése; A gyakorlati ész kritikája; Az erkölcsök 
metafizikája. Budapest, Gondolat, 1991.
17	 Kant (1991) i. m. 52.
18	 Christine M. Korsgaard: Kant’s Formula of Universal Law. Pacific Philosophical Quarterly, 66. (1985), 
1–2. 24–47.



Boda Mihály

100

alkalmazva azt is akarná, hogy ne tudjon lopni, ami gyakorlati ellentmondás. Persze 
más „címszó” alatt elveheti ugyanazt a dolgot, ám akkor bizonyos értelemben az a dolog 
senkié sem, és kizárólag az erő dönti el, hogy kinél legyen. Ez a természeti állapot egyik 
jellemzője.

A természeti állapotban élő emberek azonban morális kötelességüket teljesítve lét-
rehozták a köztársasági formát öltő állami közösséget, amelynek az irányítását – a kép-
viselőn keresztül – továbbra is ők végzik. Ezzel azonban bizonyos értelemben újrater-
melődik a természeti állapot, amely azonban most már nem az egyes emberek között 
áll fenn, hanem az egyes emberek alkotta államok között. Ahogyan azonban az ember 
racionális természetéből fakadóan kínálkozott a megoldás a természeti állapotból való 
kilépésre az egyes emberek számára, úgy hasonló megoldás kínálkozik az államok szá-
mára is ugyanennek a problémának a leküzdésére. Azaz Kant szerint az államok esetében 
is az államoknak az államot alkotó emberek racionális természetéből fakadó morá-
lis kötelességekre kell támaszkodniuk annak meghatározásánál, hogy mit csináljanak 
a nemzetközi porondon. Kant szerint azért alkalmazható hasonló módszer az emberek 
és az államok természeti állapotának felszámolásakor, mert az emberek közötti, racio-
nalitáson nyugvó hasonlóság jelentősebb, mint az eltérő állampolgárságuk.

Az államok cselekvése esetében az ember racionális természetéből fakadó köteles-
ség (azaz a kategorikus imperatívusz univerzalitásformulájának a tesztje) az örök béke 
állapotának az elérését írja elő, amelyet egy tartós „államegyesületben” lehet elérni. 
Kant szerint ugyan az örök béke az „államegyesület” annak méretei miatt valószínűleg19 
megvalósíthatatlan, ami azonban szerinte nem zárja ki, hogy elítéljük az olyan állami 
viselkedésformákat, amelyek ellentétesek a kötelességgel, vagy előírjunk olyanokat, 
amelyek ugyan nem valósítják meg, de összhangban állnak a kötelességgel. Ugyanis ha 
nem is érhető el az örök béke, az nem kizárt, hogy lehetséges közelíteni felé:

„Úgy kell cselekednünk, mintha létezne, ami talán nem létezik, megalapozására s a mi 
számunkra ehhez legalkalmasabbnak látszó alkotmányra (talán az összes állam republika-
nizmusára) kell törekednünk, […] S ha a szándék beteljesedése szempontjából ez jámbor 
kívánság marad is, biztosan nem csapjuk be magunkat annak a maximának az elfogadá-
sával, hogy szakadatlanul törekedjünk rá; mert ez a maxima a kötelesség […].”20

Az elítélendő viselkedés az olyan állami viselkedés, mint az igazságtalan háború kez-
deményezése, amely ugyanis ellentétes a racionális emberi természetből fakadó köte-
lességgel. Igazságtalan ellenségnek minősül az, akinek a „kinyilvánított akarata (akár 
szavakban, akár tettekben) olyan maximáról árulkodik, amely, ha általános szabállyá 
válna, lehetetlenné tenné a népek közötti békeállapotot, s örökössé tenné a természeti 
állapotot”.21

Az örök békére való törekvés egyik példája állami jogaink védelme. Amennyiben 
állami jogainkat sérelem éri, akkor a jogvédelem céljával erőszakot lehet alkalmazni, 

19	 Immanuel Kant: Az örök béke. Budapest, Európa, 1985. 36–49; Kant (1991) i. m. 61. §.
20	 Kant (1991) i. m. 462.
21	 Kant (1991) i. m. 60. §.



Az igazságos háború hagyománya Európában és a Távol-Keleten (Kínában) 

101

azaz igazságos háborút indítani, viselni. Az államok közötti konfliktus során sérelmet 
szenvedett jogot ugyanis nem lehet per útján érvényesíteni, szemben az egyének eseteivel, 
így az állami jog érvényesítésének nem adott az erőszakmentes módja.22

Amennyiben egy állam jogának érvényesítése végett erőszakot alkalmazva az igazsá-
gos háború eszközéhez nyúl, akkor nemcsak a háború kezdeményezésének vagy a hábo-
rúba szállás céljára kell odafigyelnie, hanem a háború viselésénél és a háború lezárásánál 
is figyelembe kell vennie, hogy a háború célja végül is az örök békére való törekvés. 
A háború viselése esetében a hadviselő fél nem élhet a jogvédelem minden eszközével. 
Az állam „nem használhat fel olyan alattomos eszközöket, amelyek aláásnák a jövőben 
létrehozandó tartós békéhez szükséges bizalmat”.23 Így nem mutatnák az örök békére való 
törekvés szándékát. Az ilyen eszközök körébe tartozik Kant szerint a kémek, orgyilkosok, 
méregkeverők vagy mesterlövészek bevetése,24 illetve a kapituláció megszegése vagy 
a bujtogatás az ellenséges állam tagjai között.25 A háború lezárását tekintve a győztes-
nek olyan feltételeket kell szabnia, amelyek a háborút megelőző állapothoz képest egy 
igazságosabb állapot létrehozására irányulnak, és amelyek így nem foglalják magukba 
egy jövendő háborúnak a lehetőségét.26 Ezért nem lehet megtéríttetni a háború költségeit, 
vagy gyarmattá téve a legyőzött államot, elvenni annak polgáraitól a szabadságot.27

Összefoglalva Kant elképzelését, azt mondhatjuk, hogy Kant szerint az igazságos 
háború alapja az államok közötti konfliktusokra alkalmazott kategorikus imperatívusz, 
amely alapján az igazságos háború indítását és viselését a háború célja, a jogvédelmen 
keresztül az örök békére való törekvés szándéka határozza meg. Kant az igazságos háború 
elméletét így a háborúban részt vevők számára, hozzájuk képest belső, személyes, men-
tális és pszichés faktorra alapozza.28

A külső, személytelen, kozmikus faktorra építő kínai hagyomány

A kínai igazságos háború elméletének (a yi bing elméletének29) a gyökerei és általában 
a háború értékének a vizsgálata a hadakozó fejedelemségek korszakában (Kr. e. 481–221) 
és az azt követő Csin korszakban (i. e. 221–207) jelent meg a katonai (például Wuzi, 
Szem-fa) és a filozófiai (Konfucius, Mencius, Xunzi) irodalomban.30 Az elméletnek 

22	 Kant (1991) i. m. 56. §. 
23	 Kant (1991) i. m. 57. §.
24	 Kant (1991) i. m. 57. §. 
25	 Kant (1985) i. m. 12.
26	 Kant (1985) i. m. 7.
27	 Kant (1991) i. m. 58. §.
28	 Kant elképzelésének további elemzéséhez lásd Brian Orend: Kant’s just war theory. Journal of the 
History of Philosophy, 37. (1999), 2. 323–353; Steven Charles Starke: Kant’s just war theory. 2016.
29	 Ping-cheung Lo: The art of war corpus and Chinese just war ethics past and present. Journal of Religious 
Ethics, 40. (2012), 3. 416. 
30	 Ping-cheung Lo: Varieties of statecraft and warfare ethics in early China: an overview. In Ping-cheung 
Lo – Summer B. Twiss (szerk.): Chinese just war ethics. London–New York, Routledge, 2015; Nadine 
Godehardt: The Chinese meaning of just war and its impact on the foreign policy of the people’s Republic 
of China. GIGA Working Paper, 88. (2008). 17–19.



Boda Mihály

102

komoly és hosszan tartó hatása volt/van a kínai gondolkodásra és politikai gyakorlatra, 
illetve a Kínát körülvevő világra.31 Bizonyos értelemben még Mao Ce-tung is ezeken 
az alapokon fogalmazta meg saját elképzelését az igazságos háborúról a 20. században.

A filozófiai elképzelés eredetileg pacifista jellegű volt.32 Azaz semmilyen módon nem 
ismerte el a háborúzás jogosságát, ugyanakkor magában foglalta azt az alapkoncepciót, 
amelyre később az igazságos háború ideológiája épült. Ezért érdemes megismerkedni 
vele. Az elképzelés szerint a kínai birodalom – elviekben – minden „ég” alatti területet 
magában foglal a kínai császár vezetése alatt. A császár azonban nem csupán egy ural-
kodó, hanem az Ég (Tian) – a legfelsőbb nem antropomorf istenség33 – fia, akinek azért 
van joga az „ég” alatti területek vezetésére, mert olyan morális erényekkel – például 
a jóakarat (ren) és az igazságosság (yi)34 – rendelkezik, amelyek biztosítják az „ég” alatti 
területek, azaz a kínai birodalom kozmikus és társadalmi jólétét, békéjét és harmóniáját.35

A kínai harmóniafogalom tagolása háromosztatú: megkülönböztet kozmikus, társa-
dalmi és egyéni aspektusokat,36 amelyek közül különösen nagy szerep hárul az egyéni 
harmóniára. A kínai kozmikus harmónia dinamikus jellegű is, azaz ellentéteket is magá-
ban foglal, azonban az ellentétek itt kiegészítik egymást. A kínai harmóniából hiányzik 
a konfliktus, mert az ellentétben álló erők nem különülnek el egymástól élesen, hanem 
közöttük fokozatokon keresztül lehetséges az átmenet.37

Ez azt is jelenti, hogy a kínai harmóniafogalom olyan dolgokra terjed ki, amelyek 
ugyan elkülönülnek egymástól, azonban harmonikus egységüket nem egy tőlük bizonyos 
értelemben független (tervszerű vagy „valóságosabb”) összefüggésnek köszönhetik, 
hanem saját jellemzőiknek. A kínai harmónia szemléltetésére használt egyik példa szerint 
a harmónia úgy viszonyul az elemeihez, mint az összhangzat egy zenekar hangszerei 
által játszott egyes hangokhoz, vagy egy ételnek az íze az étel egyes alapanyagainak 
az ízéhez.38

Visszatérve a filozófiai alapkoncepcióhoz, annak pacifista verziója szerint amennyiben 
valahol a kínai birodalomban fegyveres erőszak (például felkelés) tör ki, akkor annak 
nem az a következménye, hogy a császárnak van valamilyen indoka erőszakosan fellépni 

31	 Karl Friday: Might makes right: Just war and just warfare in early medieval Japan. In Torkel Brekke 
(szerk.): The ethics of war in asian civilizations. Abingdon, Routledge, 2006. 159–185; Igor de Rachewiltz: 
Some remarks on the ideological foundations of the Chingis Khan’s Empire. Papers on Far Eastern History, 
7. (1973). 28–29.
32	 Godehardt (2008) i. m. 10.
33	 Xunzi: Az égről. In Tőkei Ferenc (szerk.): Kínai filozófia – Ókor II. Budapest, Magiszter Társadalom-
tudományi Alapítvány, 2005a. 201–218.
34	 Lo (2012) i. m. 412.
35	 Szema-fa: A tábornagy metódusa. In Szun-ce – Wuzi – Szema-fa: A háború művészete – A hadviselés 
szabályai – A tábornagy metódusa. Budapest, Cartaphilus, 2006. 141–142.
36	 Joshua Reuben Jubilee Mason: Justice and harmony as complementary ideals: reconciling the right 
and the good through comparative philosophy. 2014. 43–64.
37	 Jubilee Mason (2014) i. m. 44.
38	 Jubilee Mason (2014) i. m. 38–42.



Az igazságos háború hagyománya Európában és a Távol-Keleten (Kínában) 

103

ellene, hanem az, hogy új császár beiktatása szükséges, mivel az előző császár morális 
gyengesége miatt nem volt képes ellátni az Ég által rábízott feladatot.39

Bár a filozófiai irodalom az alapkoncepció megfogalmazásában lényeges a kínai 
igazságos háború elméletéhez, azonban az végeredményben a katonai irodalom alapján 
összegezhető:40

„Megfékezni az erőszakot, és az országot megszabadítani a zavargásoktól, ezt nevez-
zük igazságos háborúnak.”41

„Ha a nép békességéért kell embert ölni, akkor a gyilkosság megengedhető; ha meg-
támadnak egy országot, de szeretik annak népét, akkor a támadás megengedhető; azért 
háborút indítani, hogy megállítsanak egy másik háborút – noha az is háború –, megen-
gedhető.”42

Az elképzelés szerint a császárnak a fegyveres erőszakot büntetésként lehet és kell 
alkalmaznia, akár a Kínai Birodalom tényleges politikai határain belüli felkelés leve-
réséről van szó, akár a tényleges politikai határokon túl megvalósuló fenyegetésről. 
Az utóbbi esetben a fenyegetésnek nem is kell a Kínai Birodalom ellen irányulnia, hanem 
irányulhat egy olyan állam ellen is, amely egy Kínától különböző másikat fenyeget. Sőt, 
a fenyegetésnek nem szükséges aktuálisnak sem lenni, hanem lehet pusztán potenciális, 
amely alatt például azt kell érteni, hogy a „fenyegetést jelentő” államban nem a kínai 
uralmat fogadják el, vagy nem ápolnak jó viszonyt a kínai birodalommal. Végered-
ményben a kínai igazságos háború elmélete arra teremt lehetőséget, hogy mindazon 
közösségekkel és államokkal szemben hadba léphessen a császár, amelyek nem fogadják 
el a császár fennhatóságát.43

Ez az elképzelés eddig sokkal inkább tűnik az államérdek megvalósítására koncentráló 
realista elméletnek, semmint az igazságos háború elmélete egy formájának. Ugyanakkor 
amennyiben hozzávesszük a kínai harmóniafogalomnak az egyénre, elsősorban a csá-
szárra vonatkozó részét, az elmélet jellege is megváltozik. A császárra vonatkoztatott 
harmóniafogalom azt foglalja magában, hogy a császár csak akkor képes ellátni császári 
hivatalát, ha megfelel az Ég megbízásának, azaz harmóniában áll az Éggel, és rendelkezik 
a tőle mint a közössége tagjától elvárt és a népe számára is előnyös erényekkel (például 
jóakarat, igazságosság, hagyományok követése), azaz önmagával is harmóniában áll. 
Ebben az esetben ugyanis a császár nem az államérdek realista indokai alapján lép fel 
más államokkal szemben, hanem az Ég kozmikus és morális rendjének helyreállítása 
vagy terjesztése indokával.44Amennyiben a császár rendelkezik ezekkel az erényekkel, 
akkor a saját belátása alapján bármikor háborút indíthat. A császárnak így, mint a háborút 

39	 Xunzi: Viták a hadseregről. In Tőkei Ferenc (szerk.): Kínai filozófia – Ókor II. Budapest, Magiszter 
Társadalomtudományi Alapítvány, 2005b. 199; Lo (2015) i. m. 10.
40	 Lo (2012) i. m. 
41	 Wuzi: A hadviselés szabályai. In Szun-ce – Wuzi – Szema-fa: A háború művészete – A hadviselés 
szabályai – A tábornagy metódusa. Budapest, Cartaphilus, 2006. 93.
42	 Szema–fa (2006) i. m. 135.
43	 Godehardt (2008) i. m. 18–19.
44	 Lo (2012) i. m. 414–417; Godehardt (2008) i. m. 19.



Boda Mihály

104

kezdeményező legitim autoritásnak, kimagasló szerepe van a kínai igazságos háború 
elméletében.45

Végezetül a harmónia harmadik aspektusa a társadalmi harmónia, amely szintén 
annak az eredménye, hogy a császár erényesen kormányozza a birodalmát. Ennek meg-
felelően a társadalmi harmónia léte vagy nemléte a jele annak, hogy a császár alkal-
mas-e arra, hogy igazságos háborút indítson, vagy sem. Amennyiben a társadalomban 
harmónia uralkodik, akkor az a császár egyéni harmóniájának is a jele, amennyiben 
azonban a társadalomban rendetlenség uralkodik, akkor az a császár alkalmatlanságát 
jelzi. Azt konkrétan, hogy nem képes olyan döntéseket hozni, amelyek igazságos háborút 
eredményeznek.46 A társadalmi harmónia fenntartása a császár részéről a társadalmi 
hagyományok (li) figyelembevételét jelenti.47

A kínai igazságos háborút az ókortól kezdve a kínai császár által képviselt és meg-
testesített és az alattvalók számára is előnyös (például békés) kozmikus rend morá-
lis fenntartása és kiterjesztése indokolta. A császár személyétől eltekintve az elmélet 
a 20. századig megőrizte jelentőségét. Mao Ce-tung az 1930-as években nagyon hasonló 
logika mentén fogalmazta meg saját igazságos háború elméletét.48 Mao szerint a háború 
akkor igazságos, ha az emberiség fejlődését célozva az emberek felszabadítására irányul, 
és azokkal az (imperialista) államokkal – minden imperialista állammal, az imperializ-
mussal – szemben viselik, amelyek folyamatosan háborúban állnak egymással azért, 
hogy gyarmati sorba döntsenek más államokat és azok lakosságát. Másként fogalmazva 
Mao szerint az igazságos háború az örök békéért, a minden háborúval szemben vívott 
háború, amely egyben elhozza az emberiség fejlődését és felszabadulását is.

Ezt a háborút azonban nem a császárnak, hanem a kommunistáknak, azon belül pedig 
a Kommunista Pártnak kell vezetnie. Az ő helyzetük azonban nagyon hasonló az ókori 
császár helyzetéhez. Ahogyan a császár erényeiben meg kell mutatkoznia a kozmikus 
harmóniának, amelyet aztán az igazságos háborúk által megvalósít a Földön is, úgy 
a kommunisták nemzeti és internacionalista öntudatában is tükröződnie kell a világ 
igazságos – például imperialista háborútól mentes – állapotának. Mao szerint ugyanis 
a kínai nemzeti felszabadító háború vezethet el a kínai proletariátus felszabadításához,49 
amely háború pedig elválaszthatatlan az imperialistákkal szemben az egész világ örök 
békéjéért folyó elhúzódó háborútól.50 A kommunistáknak ebben a háborúban az élcsapat 
szerepét kell betölteni.

Összefoglalva azt mondhatjuk, hogy az ókori kínai szerzők és Mao koncepciójának 
egyes elemei ugyan különböznek egymástól, azonban a közös vonások tagadhatatlanok. 
Mindkét elmélet ugyanis magában foglalja azt az elemet, hogy Kína, legyen akár császári 

45	 Wuzi (2006) i. m. 92; Lo (2015) i. m. 21.
46	 Wuzi (2006) i. m. 21.
47	 Xunzi: A szertartásosságról. In Tőkei Ferenc (szerk.): Kínai filozófia – Ókor II. Budapest, Magiszter 
Társadalomtudományi Alapítvány, 2005c. 208–214.
48	 Mao Ce-Tung: Az elhúzódó háborúról. In Mao Ce-Tung: Válogatott művei 2. Budapest, Szikra, 1953a. 
274–278.
49	 Mao Ce-Tung: A Kínai Kommunista Párt helye a nemzetközi háborúban. In Mao Ce-Tung: Válogatott 
művei 2. Budapest, Szikra, 1953b. 365.
50	 Mao (1953a) i. m. 275.



Az igazságos háború hagyománya Európában és a Távol-Keleten (Kínában) 

105

vagy kommunista, egy olyan harmonikus rendért felelős, amelyben minden ember béké-
ben élhet. Ezért a harmóniáért igazságos a háború indítása, azonban a háború indítása 
a gyakorlatban egy meghatározott és speciális erényekkel vagy öntudattal rendelkező 
személy vagy személyek joga és feladata. Egy háború igazságossága így éppúgy függ 
a harmónia elérésének céljától, mint a háborút indító személy vagy személyek erényeitől 
és öntudatától. Ezért a háborúkat ideológiával alátámasztó vagy az egyes közösségek 
integrációját elősegítő kínai igazságos háború hagyomány az igazságos háború indításá-
hoz az abban részt vevőkhöz képest legalább részben külső, személytelen és kozmikus 
faktorra épít.

Összegzés és konklúzió: a hagyományok összevetése – igazságos ok, helyes 
szándék és legitim autoritás

A kortárs igazságos háború elmélete szerint az igazságos háború indításának hét szabá-
lyát különböztethetjük meg. Ezek az igazságos ok, a helyes szándék, a legitim autoritás, 
az arányosság, illetve az utolsó esélynek, a győzelem értelmes esélyének és a nyilvános 
deklaráció szabályai (ez utóbbit nem mindig veszik ide).51 Ezen szabályok egymáshoz 
viszonyított súlya vitatott. Egy többé-kevésbé markáns álláspont szerint az igazságos 
ok szabálya fontosabb a többinél, mivel „a többit még elviekben sem lehet kielégíteni, 
ha az igazságos ok szabálya nincs kielégítve”.52 Ez azt jelenti, hogy csak abban az eset-
ben van egyáltalán értelme vizsgálni az igazságos ok szabályán kívüli többi szabályt, 
amennyiben az igazságos ok szabályának egy háború eleget tett.

Ennek a markáns álláspontnak a fent tárgyalt elméletek közül egyik sem felel meg. 
Ágoston és Kant esetében egy olyan „dolgot” (megváltás, örök béke) kell védeni és elő-
segíteni, amely még semmilyen formában nincs meg. Ennek megfelelően kimagaslóan 
fontos szerepe van annak, hogy az igazságos háborúban bármilyen formában részt vevők 
milyen célt magában foglaló szándékkal háborúznak, hiszen pontosan ennek a szándék-
nak a tartalma (megváltás, örök béke) az, amely azonosítja az igazságos okot, és az, amely 
igazságossá teszi a háborút. Amennyiben a háború ilyen szándék nélkül – szándék nélkül 
vagy más szándékkal – zajlana, akkor a háborút sem lehetne igazságosnak tekinteni.

A kínai gondolkodási tradíció bizonyos értelemben szembehelyezhető a helyes szán-
dékra építő európai hagyománnyal. A kínai hagyomány számára a kozmikus harmónia 
egy fennálló transzcendens eredetű rend, amellyel azonban törődni kell. Ebben az érte-
lemben a harmónia ugyan létezik, ám fennmaradásának sorsa önmagában nem bizto-
sított. A harmónia fenntartása itt egyféle célként, és nem okként fogalmazódik meg. 
A kínai harmónia elérésének a célja azonban különbözik a keresztény megváltástól 
és a kanti örök békétől. Sem a keresztény megváltás, sem az örök béke – per definitio­
nem – nem érhető el ezen a világon, megvalósulásukhoz a puszta szándék nem elegendő, 

51	 A szabályokról részletesebben lásd Boda Mihály: A katonai vezetés erkölcsi és morális elemei. Had­
tudomány, 25. (2015), E-szám. 204–220.
52	 Jeff McMahan: Just cause for war. Ethics and International Affairs, 19. (2005), 3. 5.



Boda Mihály

106

így a megvalósításukra való törekvés egy ideált hoz létre. Ezzel szemben a kínai harmónia 
megvalósítható ezen a világon, annak feltétele a lényeges erények (jóakarat, igazságosság, 
hagyományok tisztelete) szerinti élet, és a harmónia fenntartásában részt kell vállalnia 
a kínai politikát és hadsereget irányító személynek is, azaz a császárnak. Az ő erényes 
megfontolásai és döntései következtében azonosíthatók be azok a helyzetek, amelyekben 
meg kell védeni vagy elő kell segíteni a harmóniát.

Irodalomjegyzék

Allen, Nick: Just war in the Mahabharata. In Richard Sorabji – David Rodin (szerk.): The ethics 
of war. Burlington, Ashgate Publishing Company, 2006.

Boda Mihály: A katonai vezetés erkölcsi és morális elemei. Hadtudomány, 25. (2015), E-szám. 
204–220.

Boda Mihály: Az emberi tudatosság: filozófiai problémák és megoldások. Budapest, L’Harmattan, 
2007.

Friday, Karl: Might makes right: Just war and just warfare in early medieval Japan. In Torkel 
Brekke (szerk.): The ethics of war in Asian civilizations. Abingdon, Routledge, 2006.

Godehardt, Nadine: The Chinese Meaning of just war and its impact on the foreign policy of 
the people’s Republic of China. GIGA Working Paper, 88. (2008). 17–19. Online: www.
giga-hamburg.de/en/publication/the-chinese-meaning-of-just-war-and-its-impact-on-the-
foreign-policy-of-the-people%E2%80%99s

Jubilee Mason, Joshua Reuben: Justice and harmony as complementary ideals: reconciling the 
right and the good through comparative philosophy. 2014. 15–20. Online: https://scholarspace.
manoa.hawaii.edu/bitstream/10125/100405/1/Mason_Joshua_r.pdf

Kant, Immanuel: Az erkölcsök metafizikájának alapvetése; A gyakorlati ész kritikája; Az erköl­
csök metafizikája. Budapest, Gondolat, 1991.

Kant, Immanuel: Az örök béke. Budapest, Európa, 1985.
Korsgaard, Christine M.: Kant’s Formula of Universal Law. Pacific Philosophical Quarterly, 

66. (1985), 1–2. 24–47.
Langan, John: The elements of St. Augustine’s just war theory. The Journal of Religious Ethics, 

12. (1984), 1. 19–38.
Lo, Ping-cheung: The art of war corpus and Chinese just war ethics past and present. Journal 

of Religious Ethics, 40. (2012), 3. 404–446.
Lo, Ping-cheung: Varieties of statecraft and warfare ethics in early China: an overview. In 

Ping-cheung Lo – Summer B. Twiss (szerk.): Chinese just war ethics. London–New York, 
Routledge, 2015.

Luban, David: War as punishment. Georgetown Public Law and Legal Theory Research 
Paper, No.  11.  2011.  Online: http://scholarship.law.georgetown.edu/cgi/viewcontent.
cgi?article=1147&context=fwps_papers

Mao Ce-Tung: A Kínai Kommunista Párt helye a nemzetközi háborúban. In Mao Ce-Tung: 
Válogatott művei 2. Budapest, Szikra, 1953b.

Mao Ce-Tung: Az elhúzódó háborúról. In Mao Ce-Tung: Válogatott művei 2. Budapest, Szikra, 
1953a.

Mattox, John Mark: Saint Augustine and the theory of just war. London–New York, Continuum, 
2006.

http://www.giga-hamburg.de/en/publication/the-chinese-meaning-of-just-war-and-its-impact-on-the-foreign-policy-of-the-people%E2%80%99s
http://www.giga-hamburg.de/en/publication/the-chinese-meaning-of-just-war-and-its-impact-on-the-foreign-policy-of-the-people%E2%80%99s
http://www.giga-hamburg.de/en/publication/the-chinese-meaning-of-just-war-and-its-impact-on-the-foreign-policy-of-the-people%E2%80%99s
https://scholarspace.manoa.hawaii.edu/bitstream/10125/100405/1/Mason_Joshua_r.pdf
https://scholarspace.manoa.hawaii.edu/bitstream/10125/100405/1/Mason_Joshua_r.pdf
http://scholarship.law.georgetown.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1147&context=fwps_papers
http://scholarship.law.georgetown.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1147&context=fwps_papers


Az igazságos háború hagyománya Európában és a Távol-Keleten (Kínában) 

107

McMahan, Jeff: Just cause for war. Ethics and International Affairs, 19. (2005), 3. 1–21.
Nagy Frigyes: Antimachiavelli. Budapest, Kossuth, 1991.
Orend, Brian: Kant’s just war theory. Journal of the History of Philosophy, 37. (1999), 2. 323–353.
Rachewiltz, Igor de: Some remarks on the ideological foundations of the Chingis Khan’s Empire. 

Papers on Far Eastern History, 7. (1973) 21–36.
Saint Augustine: Letter 138 (To Marcellinus). In Philip Schaff (szerk.): Nicene and post-Nicene 

fathers of Christian Church I. Buffalo, The Christian Literature Company, 1886a.
Saint Augustine: Letter 189 (To Boniface). In Philip Schaff (szerk.): Nicene and post-Nicene 

fathers of Christian Church I. Buffalo, The Christian Literature Company, 1886b.
Saint Augustine: Reply to Faustus the Manichean. In Philip Schaff (szerk.): Nicene and post-Ni­

cene fathers of Christian Church I. Buffalo, The Christian Literature Company, 1887.
Starke, Steven Charles: Kant’s just war theory. 2016. Online: http://scholarcommons.usf.edu/

etd/6398
Szema-fa: A tábornagy metódusa. In Szun-ce – Wuzi – Szema-fa: A háború művészete – A had­

viselés szabályai – A tábornagy metódusa. Budapest, Cartaphilus, 2006.
Szent Ágoston: A boldog életről. Budapest, Európa, 1997a.
Szent Ágoston: A szabad akaratról. Budapest, Európa, 1997b.
Szent Ágoston: Isten városáról (De Civitate Dei). Budapest, Kairosz, 2006.
Wuzi: A hadviselés szabályai. In Szun-ce – Wuzi – Szema-fa: A háború művészete – A hadviselés 

szabályai – A tábornagy metódusa. Budapest, Cartaphilus, 2006.
Xunzi: A szertartásosságról. In Tőkei Ferenc (szerk.): Kínai filozófia – Ókor II. Budapest, 

Magiszter Társadalomtudományi Alapítvány, 2005c.
Xunzi: Az égről. In Tőkei Ferenc (szerk.): Kínai filozófia – Ókor II. Budapest, Magiszter 

Társadalomtudományi Alapítvány, 2005a.
Xunzi: Viták a hadseregről. In Tőkei Ferenc (szerk.): Kínai filozófia – Ókor II. Budapest, Magiszter 

Társadalomtudományi Alapítvány, 2005b.

http://scholarcommons.usf.edu/etd/6398
http://scholarcommons.usf.edu/etd/6398


Vákát



Maróth Miklós

Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

A Közel-Keleten három világvallás terjedt el: mindenekelőtt az iszlám, a judaizmus 
és a kereszténység. Mindhárom vallás egy isteni kinyilatkoztatásból vezeti le a tanté-
teleit, és bár saját véleményük szerint is az önmagát kinyilatkoztató Isten mindhárom 
vallás esetében egy és ugyanaz a személy, mégis a számos hasonlóság ellenére jelentős 
különbségeket találhatunk közöttük. Mit tudhatunk meg e három vallás tanulmányozása 
segítségével? Van-e – a tudományoson kívül – hasznunk belőle? Ha a kérdésre válaszolni 
akarunk, néhány pillantást kell vetnünk mindegyikre.

A judaizmus

A „judaizmus” név egy vallásra utal, de egyszersmind egy területre is: Júda az ókori 
Izrael egy része volt. A „judaizmus” szó Júda egykori lakóinak, a Judaici vagy Judaei 
(magyarul zsidók) vallását jelenti. A szó tehát egy népet is jelent, nevezetesen a Júda 
területéről elszármazottakat.1 A vallás maga három dolog elválaszthatatlan kapcsolatán 
alapszik: egy bizonyos föld (Júda), a rajta élő nép (a zsidók) és a nép Istenének (Jahve) 
hármas egységén.2

A vallási igazságok kinyilatkoztatását tehát egy nép kapta, amely önmagát a föld 
egy szentnek tartott területével definiálja, ahol a kinyilatkoztatást kapta, és amelyre 
a kinyilatkoztatás szerint kizárólagos igényt tarthat. Azaz a vallás egy nép és egy kor-
látozott kiterjedésű föld vallása, amely úgy vált világvallássá, hogy az e földön élt nép 
szétszóródott a világban és vallását mindenüvé magával vitte, amelyet szétszóratásában 
is megőrzött.

A nép, a vallás és a föld kivételes kapcsolatának gondolata erőteljesen megjele-
nik a középkori zsidó vallási irodalom egyik legfontosabb művének, a Kuzárinak a lap-
jain.3 A szerző az első könyv 95. pontjában4 azt állítja a zsidókról, hogy Isten őket 
választotta ki híveiül és népéül a világ nemzetei közül. Ők lettek az isteni rend letéte-
ményesei annyira, hogy mindannyian elértek addig a határig, ahol [Isten] szól hozzájuk. 

1	 Par André Chouraqui: Histoire de Judaïsme. Paris, PUF, 1957. 5: „Le mot judaïsme dérive d’une racine 
hébraïque qui signifie rendre grâce à Dieu, et sert à désigner un pays, la Juée, ainsi que ses habitants, les 
descendants d Juda, les Juifs.”
2	 Chouraqui (1957) i. m. 5: „cette religion se caractérise par le marriage d’un Dieu, celui de Sinaï, d’un 
peuple, Israël et d’un pays, la Terre sainte.”
3	 Jehuda Halévi: Kuzári; Érvek és bizonyítékok könyve a megvetett vallás védelmében. Piliscsaba, Avi-
cenna KKKI, 2004.
4	 Halévi (2004) i. m. 22.

https://doi.org/10.36250/00962_07

https://doi.org/10.36250/00962_07


Maróth Miklós

110

Asszonyaikat is elérte ez a rend, és prófétanők támadtak közöttük, miután a prófétálás 
korábban, Ádámtól kezdődően csak emberekben jelent meg.

A szöveg szerint Isten Ádámot tökéletesnek teremtette, így kiérdemelte az isteni lélek 
és bölcsesség befogadását. Ezt a kiválasztott státuszt tőle Ábel örökölte meg, akit Káin 
megölt, majd pedig Széth, és így tovább generációról generációra, egészen Ábrahámig. 
Ábrahámtól a kiválasztottság fiára, Izsákra, majd tőle Jákobon, Józsefen és a többieken 
keresztül Mózesre szállt, és így tovább, végig a próféták során. Azaz Isten kiválasztott 
népét mindig kiválasztott és isteni bölcsességbe részesített prófétái vezették.

A második könyvből azonban megtudjuk azt is, hogy nem minden növény él meg 
bárhol. Az egyiknek ez a hely, a másiknak a másik a kedvező. Mindegyik csak ott tud 
megélni, ahol a körülmények fejlődésére és növekedésére jótékony hatással vannak.

Hasonlóképpen van ez a nemzetekkel. Az Úr Egyiptomból Szíria földjére vezette 
ki a zsidókat, mert ott volt az ő Istenüknek, Jahvénak a szent hegye, lábai zsámolya, 
az ég kapuja, ahonnan a törvény indul ki.5 A zsidók csak ezen a földön élhetnek, csak itt 
lehetnek boldogok. Mindenki, aki Izrael földjén van eltemetve, olyan, mintha oltár alatt 
lenne eltemetve.6 Aki viszont nem itt, azaz nem Júda területén él, hanem azon kívül, 
az olyan, mint akinek nincs Istene, mint aki bálványokat imád.7

Maga Jehuda Halévi is e meggyőződés jegyében hagyta el Andalúziát, a szülőföld-
jét, és utazott Jeruzsálemba. Szerencsétlenségére, amint a hagyomány tartja, már látta 
a várost, amikor egy arab lovas agyontaposta.

Ha mindezt megfontoljuk, akkor válik érthetővé a cionista mozgalom fellépésének 
következtében létrejött Izrael államának vallási alapja. A vallásos zsidók Izrael földjén 
kívül sehol másutt nem lehetnek boldogok, nem üdvözülhetnek. Minden zsidó életcélja 
tehát visszatérni Izrael földjére.

Ha nem is mondhatjuk el, hogy minden zsidó vallásos, azonban ebben az esetben is 
látnunk kell, hogy a zsidó közgondolkodásban milyen kiemelt helyet foglal el értelmi 
és érzelmi okoknál fogva Izrael, azon belül Jeruzsálem.

A történelem tragédiája, hogy ugyanezt elmondhatjuk az iszlámról is.

Az iszlám

Az iszlám Mekkában született, ahol Mohamed prófétai látomásait kezdte hirdetni saját 
törzsén belül, kevés sikerrel. Első hívei közt feleségét, Khadídzsát, valamint néhány 
szegény és rabszolgasorban levő követőjét említhetjük. Rokonai, akik az iszlám törté-
netében kiemelkedő szerephez jutnak, jobbára később, első sikerei után csatlakoztak 
hozzá, az egyetlen kivételtől, Ali nevű unokaöccsétől eltekintve.

Az őt Mekkában körülvevő ellenséges légkörből híveivel együtt el kellett menekülnie, 
ezért rokonaihoz ment, mégpedig a ma Medina néven ismert városba, ahova a különböző 

5	 Psalmi, 99, 9; Genesis 28, 17; Mikeás 4, 2; Izajás 2, 3.
6	 Babiloni Talmud, Ketubót, 111 a. 
7	 I Sám., 26, 19; Babiloni Talmud, Ketubót, 110 b.



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

111

törzsek közti villongások elsimítására hívták döntőbírónak. Ő maga a különböző etnikai 
és törzsi hátterű híveivel együtt idegennek számított a városban, ezért, mivel a törzsi 
kötelékeken kívül akkor és ott mindenki életképtelen volt, elkezdte őket a köztük lévő 
vérségi kötelék hiányában a közösen elfogadott vallás alapján közösséggé szervezni. 
A hívők így létrejött közösségét a törzsi társadalomból ismert minta alapján kovácsolta 
egybe, és hívei közösségére a törzsi társadalomból ismert jogokat és kötelességeket rótta.

Mindezt leginkább a medinai arab és zsidó törzsekkel kötött szerződéséből lehet 
kiolvasni. Ezt a szerződést nevezi az utókor, már csak a társadalom életében betöltött 
szerepe miatt is, „medinai alkotmánynak”. Álljon itt néhány kiragadott paragrafus ebből 
a szerződésből:

„1) 	Egy közösséget (umma) képeznek a többi embertől elkülönülve. A quraišita 
emigránsok szokásuknak megfelelően fizetik egymásért a váltságdíjat, kiváltják 
foglyaikat a hívők számára illő és igazságos módon.

11) 	Az Istent félő hívők, ha valaki közülük eltér az igazságtól, vagy nagy igazság-
talanságot, bűnt, ellenséges vagy züllött cselekedetet készül megtenni a hívők 
között, akkor mindannyian együttesen lépnek föl ellene, még ha egyiküknek 
gyermeke is lenne.

12) 	Hívő hitetlen miatt hívőt nem öl meg, hitetlent hívővel szemben nem segít meg.
13) 	Allah biztonsága mindenki számára egy és ugyanaz, a szomszédot megillető 

védelem jogát követelheti (a hívőktől a nem hívők) legkisebbike is. A hívők egy-
más kliensei, más népek ebből ki vannak zárva. A bennünket követő zsidókat 
támogatás és segítség illeti meg, amíg nem követnek el ellenséges cselekedetet, 
és nem támogatnak velünk szemben másokat.

14) 	A hívők békéje egy és ugyanaz. Allahért harcolva egy hívő sem köt békét a többitől 
külön, csakis a köztük levő egyenlőség és igazságosság alapján. Minden velünk 
megvívott hadjáratban csakis együttesen fordulhatnak vissza.

15) 	A hívők bosszút állnak egymásért, ha valaki vérét ontja Allahért. Az Istent félő 
hívők a legjobb és legegyenesebb úton vannak vezetve.

17) 	Ha valaki nem szándékosan megöl egy muszlimot, és az eset világos, akkor 
bosszút lehet rajta állni, hacsak ki nem elégíti a megölt személy képviselőjét (más 
módon). Az összes muszlim szembefordul vele, nincs más választásuk, mint 
küzdeni vele.

19) 	Bármilyen ellentétet Allah és az ő prófétája elé kell vinni.” 8

Ebben a szövegben a vérbosszú kötelezettsége, az egymással szembeni kötelező szoli-
daritás és a többi rendelkezés tipikusan a törzs tagjaira vonatkozó íratlan erkölcsi törvé-
nyeket idézik. Ha azonban továbbmegyünk az iszlám rendelkezéseinek vizsgálatában, 
akkor azt tapasztaljuk, hogy azok vagy a törzsi társadalom aktuális állapotát emelik 
a kinyilatkoztatott isteni törvény rangjára, vagy Allahra hivatkozva a törzsi élet szokásait 
mentik át könnyített formában.

8	 Hišām Ibn: Al-sīra al-nabawijja II. Kairo, s. n., é. n. 3–16.



Maróth Miklós

112

Nem a törzsi élet kelléke, hanem csakis a szegényes, sivatagi viszonyok közt élő 
arábiai törzsek szokása volt a leánygyermekek élve eltemetése, amit az iszlám egyszer 
s mindenkorra megtiltott. A leánygyermekek nem örököltek semmit sem, ezzel szem-
ben az iszlám rendelkezései szerint örökölnek, még ha a fiúgyermekek örökségének 
csak a felét is. Korábban a férfiak tetszőlegesen házasodhattak bárkivel, az iszlám ezzel 
szemben bizonyos rokonsági fokban álló nőket tabuvá tett, és az egyszerre tartható 
feleségek számát is korlátozta négyben. Megtartotta viszont azt a szokást, hogy a törzs 
tagjai egymásnak kamat nélkül kölcsönöztek pénzt (maga Mohamed is kapott így köl-
csönt), és ezt a szabályt a hívők közössége számára is előírta. Az iszlám ezért tiltja ma, 
a 21. században is a kölcsön utáni kamatszedést.

A sort hosszan folytathatnánk, de talán ennyi is elég annak bizonyítására, hogy 
az iszlám vallását elfogadva manapság bárki a 7. századi arábiai társadalmi viszonyo-
kat tükröző életmódot veszi magára, azt követi, még ha bizonyos pontjaiban enyhített 
formában is. Az iszlámhoz csatlakozni annyit tesz, mint egy 7. századi arábiai sivatagi 
törzshöz csatlakozni. Aki a „törzshöz”, azaz a vallási közösséghez, az ummához tarto-
zik, az barát, aki azon kívül van, az ellenség. Átfogalmazva: Dār al-islām, dār al-ḥarb. 
Az iszlám tehát nem haladta meg a törzsi társadalom logikáját, és ebben (is) nagyon 
hasonlít a judaizmusra. Abban a korban és az akkor adott körülmények között nem is 
haladhatta meg, de vallási közösségként egyszersmind a politikai közösség alapjává 
is vált, majd pedig a sikeres hódító hadjáratok után lényegében egy vallási alapokon 
szerveződő birodalom ideológiai alapjait szolgáltatja. A „lényegében” szó arra utal, 
hogy az így létrejött birodalom számos más hatásnak is ki volt téve,9 de ezeknek az új 
benyomásoknak és elemeknek mindig be kellett épülniük az eddig vázolt keretek közé, 
amelyek a muzulmán politikai képződményekben az egyes emberek mindennapjait meg-
határozzák, és az iszlám világának egészében egységessé teszik.

Forduljunk ezek után a kereszténység felé! Az tudvalevőleg a Római Birodalomban 
született, amelynek a működésével kapcsolatban mindenekelőtt Cicero szavait kell meg-
szívlelnünk.

„Az állam a nép ügye, de nem lehet az emberek valamilyen módon összeverődött csoportját 
népnek nevezni, hanem a sokaságnak csakis azt a csoportját, amelyet az egy jogrendben 
való egyetértés és a közös haszon fűz egybe. Ennek elsőrendű oka azonban nem annyira 
a gyöngeség, mint az emberi természetben rejlő hajlam a társulásra. Ez a nem ugyanis 
nem magányos, sem egyedül élő, hanem úgy van megalkotva, hogy mindenféle dolgok 
bőségében […] stb.”

Itt a szöveg töredékessé válik, nem tudjuk, hogyan folytatódik.10

Ez a szöveg egy soknemzetiségű, sokvallású világbirodalomban született, amelyet 
nem tarthatott össze sem a közös földhöz, sem a közös valláshoz való ragaszkodás 
és a közös vérségi leszármazás érzése sem. A római világbirodalom különböző nyelveket 
beszélő, különböző származású és különböző vallású népeit valóban csakis a Cicerótól 

9	 Maróth Miklós: Iszlám és politikaelmélet. Budapest, Akadémiai, 2013.
10	 Cicero, Marcus Tullius: De re publica I. 25, 39.



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

113

említett két dolog: a közös jogrend és a kölcsönös haszon gondolata tarthatta össze. Ebben 
a tekintetben tehát a római állam a mai modern államok előfutára volt. Ha meggondoljuk 
ugyanis, mire büszkék a különböző vallásokhoz, különböző nyelvű és színű népekhez 
tartozó amerikaiak, akkor azt tapasztalhatjuk, hogy az az USA alkotmánya. Ha meg-
gondoljuk, mi tartotta össze a soknyelvű és soknemzetiségű magyar királyságot, akkor 
az egyik fontos tényezőnek (például a közös kultúrán kívül) a közös jogrendet, az ősi 
magyar jogot kell megemlítenünk. A sort folytathatnánk, de bizonyításnak talán ennyi 
is elég.

A közös haszon pedig nem jelent mást, mint amit az ókori filozófusok, Platón és Arisz-
totelész, majd pedig az ő nyomukban járva Cicero is kifejtett: a társadalomban mindenki 
saját szakmáját gyakorolva olyan terméket állít elő, olyan szolgáltatást végez, amellyel 
a polgártársai, és ezen keresztül az állam hasznára van. Az egyik házat épít, a másik 
cipőt, a harmadik ruhát készít, ismét más tanít, és így tovább. Mindenki a maga mun-
káját végezve járul hozzá a többi ember igényeinek kielégítéséhez és ezáltal az állam 
zavartalan működéséhez.

A törvények feladata tehát, eltérően a judaizmus és az iszlám törvényeitől, nem ember 
és Isten kapcsolatának vagy az ember és felebarátja kapcsolatának, azaz a magánéletnek, 
hanem az államéletnek a szabályozása. Jóllehet a két jogrendet ily módon jól elkülönít-
hetjük egymástól, a kettő között mégis lehet átfedés. A vallás és a magánélet szférájába 
tartozhat mind a zsidó, mind a muzulmán vallás szerint a házasság és a család minden 
kérdése, de mivel az ókorban úgy gondolták, hogy a gyermekek születése a közösség 
túlélésének a záloga, ezért az nem magánügy, hanem közügy, és a szabályozása az állam 
érdeke, következésképpen a családról szóló törvények meghozatala az állam fönnmara-
dásának előfeltétele. Így tehát ezen (és még néhány) területen azt tapasztaljuk, hogy mind 
a vallás, mind a vallásoktól független állam igyekszik a hívei, illetve az állampolgárai 
életét szabályozni.

A törvények tekintetében azonban van egy lényeges különbség mind a judaizmus 
és az iszlám, mind a római felfogás között. A két közel-keleti vallásban ugyanis az önma-
gát kinyilatkoztató Isten ad törvényt az embernek. Az örökkévaló Isten törvényei örök-
kévalók, és a bennük megnyilvánuló isteni értelem garantálja helytállóságukat.

Ezzel szemben a görög–római hagyományban a törvényeknek kettős jellegük lehetett, 
ahogyan ezt Szophoklész Antigoné című drámájában is láthatjuk. Antigoné egyik test-
vére a várat védte, a másik az ostromló seregben szolgált. Mindkettő elesett a harcban, 
és Antigoné mindkettőt eltemette. Kreón, a város zsarnoka azonban törvényt hozott, 
miszerint a város ellenségeit nem szabad eltemetni. Antigoné ennek ellenére eltemette ezt 
a testvérét is, mert úgy gondolta, hogy egy magasabb törvény alapján minden embert meg-
illet a végtisztesség. A magasabb törvények szerint igazságtalan városi törvények, illetve 
a természet diktálta magasabb törvények közötti konfliktus alkotja a dráma lényegét.

A korszakban sokat beszéltek a szofisták a kettős igazságokról, és ezek egyike volt 
az a konfliktus, amely a természet (physei) és a közmegegyezés (nomó) szerinti igazság 
között alakult ki. Az európai közgondolkodás végül arra az eredményre jutott, hogy 
a természeti törvények fölötte állnak az emberi törvényeknek. Ezekre a természeti tör-
vényekre hivatkoznak a sztoikusok is, amikor így írnak:



Maróth Miklós

114

„Fontos dolognak tartják a sztoikusok annak megértését is, hogy a természet oltotta bele 
a szülőkbe a gyermekeik iránt való szeretetet; ebből a kezdetből indul ki s magyarázható 
meg az egész emberi nem közössége. Láthatjuk ezt már a test alakjából és a testrészek-
ből is, amelyek világosan arra mutatnak, hogy a természet gondot fordított a nemzésre. 
Az pedig valóban nagy ellentmondás volna, ha a természet kívánná ugyan a nemzést, 
de nem törődnék a magzatok iránt való szeretettel. Különben már az állatok példájából 
is kitűnik a természet ereje; hiszen midőn látjuk, milyen nagy fáradságot fordítanak 
magzataik felnevelésére, mintha a természet szavát hallanánk. Amint tehát világos, hogy 
a fájdalomtól a természet rendje szerint irtózunk, úgy bizonyos az is, hogy maga a ter-
mészet ösztönöz a magzataink iránt való szeretetre. Ebből következik, hogy a természet 
kívánalma az emberek egymás iránti kölcsönös szeretete az, hogy az egyik ember a másik 
számára már csak azért sem lehet idegen, mert ember.”11

A szöveg szerint vannak az életnek törvényei, amelyek a lelkünkbe vannak írva, és ame-
lyek minden egyes ember esetében érvényesek. Ha az ember és a kontrollcsoportként 
számba jövő állatvilág esetében ugyanazokat a törvényeket figyelhetjük meg, ahogyan 
erre a most idézett szöveg is utal, akkor kijelenthetjük, hogy ezek a törvények a természet 
törvényei. A természeti törvény az emberi törvényeknél erősebb és magasabb rendű. 
A természeti törvények jelentik tehát azt a magasabb viszonyítási rendszert, amelyhez 
képest az emberi törvényeket igazságosnak vagy igazságtalannak, jónak vagy rossznak 
minősíthetjük.12

A természet törvényére hivatkozni nem sztoikus gondolat volt eredetileg, hanem 
a görög hagyományok szerves részét képezte. Már Arisztotelész is a természet törvé-
nyeiből származtatja az államot:

„Először is azok kényszerülnek társulni, akik egymás nélkül nem tudnak meglenni, pl. 
a nő és a férfi nemzés céljából (és pedig nem külön elhatározás folytán, hanem úgy, ahogy 
a többi állat és növény is ösztönszerűen törekszik arra, hogy olyan egyedet hagyjon hátra, 
aminő ő maga). […] Nos, e két közösségből először is háznép keletkezik, s helyesen mondta 
költeményében Hésziodosz: »legelsőbben is szerezz házat, asszonyt és ekehúzó ökröt«, 
mert az ökör a szolgát pótolja a szegény embernél. Szóval a mindennapi élet szempont-
jából létrejött közösség természetszerűen a háznép. […] Az ezután következő első olyan 
közösség, amely több házból áll, és nem a napi szükségletek kielégítésére alakult: a falu. 
Természeténél fogva a falu legjobban egy háznép széttelepüléséhez hasonlít, melynek 
tagjait egyesek tejtestvéreknek, gyermekeknek és unokáknak neveznek. […] A több faluból 
álló közösség a városállam, amely – hogy úgy mondjam – már eléri a teljes, önmagában 
való elegendőség autarkeia szintjét, s míg létrejöttének célja az élet, fennmaradásának 
célja a boldog élet. Így tehát minden városállam a természet szerint létezik, csakúgy, mint 
a legalsóbb fokú közösségek.”13

11	 Marcus Tullius Cicero: De finibus bonorum et malorum. London, Heinemann, 1983. III, 19, 62; Steiger 
Kornél (szerk.): Sztoikus etikai antológia. Budapest, Gondolat, 1983. 269–270.
12	 Gerard Watson: The natural law and stoicism. In A. Anthony Long (szerk.): Problems in stoicism. 
London, Athlon Press, 1971. 216–238.
13	 Arisztotelész: Politika. Budapest, Gondolat, 1969. 72–73. 1252 a 25 – 1252 b 30.



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

115

Arisztotelész tehát a társadalmat és az államot a természettől származtatja, és számára 
az a döntő kritérium, hogy mi szolgálja a természettől való emberi társulás természetes 
céljait. Amiről ez kimutatható, az helyes, és ami ezzel ellentétes, az helytelen.

A sztoikusok szerint az ember csakis a természettel összhangban cselekedve válhat 
boldoggá, ha a természet ellen cselekszik, boldogtalan lesz. A természet szerinti cse-
lekedeteket erényeknek nevezik, és csakis erényes, azaz természeti törvények szerinti 
élettel válhatunk boldoggá.14

Tulajdonképpen ezt a gondolatot vitte tovább a kereszténység is a középkorban. 
Aquinói Szent Tamás szerint a bűn az erény ellentéte. Az erény viszont egy dolognak 
a természete szerinti elrendezése és annak való megfelelése. A bűn tehát a természet 
rendjével ellentétes diszpozíció.15 Ennek jegyében írja Ludovicus Lercher katolikus teo-
lógus a könyvében, hogy a bűn offensum Dei et transgressio legis naturae, azaz Isten 
megsértése és a természeti törvény áthágása. Könyvében16 több helyen foglalkozik a ter-
mészeti törvénnyel és annak jelentőségével például a hitetlenek életében. Ugyanis ők is 
követik a természeti törvényeket, tisztelik szüleiket, szeretik gyermekeiket stb., azaz ők 
is tudnak erényes életet élni.

Az iszlám esetében a társadalmi és a természeti törvény két rétegét nem különíthetjük 
el: az isteni törvények változtathatatlanok és vitathatatlanul igazak. A föntebb ismer-
tetett sztoikus gondolat a Koránban is szerepel, mégpedig a következő módon: „Allah 
sajátmagatokból támasztott nektek feleségeket. És adott néktek feleségeitektől fiakat 
és unokákat. És [mindenféle] jóval látott el titeket. Vajon hamisban hisznek, és hálátlanok 
Allah kegyével szemben?” 17

A szöveg alapján minden muzulmán számára megingathatatlan igazság az, hogy 
a család férfiból és nőből, illetve a kettőjük kapcsolatából származó gyerekekből áll. 
Ez a tétel isteni bölcsességet tartalmaz, ezért soha nem lehet alku tárgya. Mint ahogyan 
az sem, hogy az embert Allah látja el minden földi jóval. Azaz az ember Isten kegyétől, 
és nem az állam vagy a társadalom viszonyaitól függ. A kölcsönös haszon, amelyet 
a társadalom tagjai nyújtanak egymásnak Cicero szövegében szaktudásuk és szakmájuk 
révén és annak nyomán az európai politikai hagyományban, itt nem releváns szempont.

A két vallási rendszer között az a különbség, hogy a kereszténység tanítása szerint 
Isten teremtette a világot, ő adta a természet törvényeit, amelyeket a szívünkbe írt. 
Ezeket követve tulajdonképpen Isten akaratát követjük. Ezért nevezték a középkorban 
az ókori természeti törvényt isteni törvénynek (lex divina). Arisztotelész, amint föntebb 
láthattuk, a férfi és a nő kapcsolatát ugyanúgy természettől valónak tartotta, mint a szülő 
és gyermek viszonyát, ezért számára mindkét viszony fölbonthatatlannak számított. 
Ez a természeti törvény egybeesett a Biblia tanításával is, amely szerint az ember a házas-
társáért elhagyja apját és anyját, és egy test lesz (Mt, 19, 1–12.) Azaz a pogány filozófus 

14	 Giovanni Reale: The systems of the hellenistic age: history of ancient philosophy. Albany, State Uni-
versity of New York Press, 1985. 261–288.
15	 Aquinói Szent Tamás: Summa theologica, vol. II. Romae, s. n., 1894. 497. Quaestio LXXI, Articulus 
II: „Vitium dicatur ex hoc, quod est disposita contra id, quod convenit suae naturae.”
16	 Ludovicus Lercher: Institutiones Theologiae Dogmaticae, vol. I–IV. Innsbruck, Feliciani Rauch, 1927.
17	 Korán 16, 72. Hasonló megállapításokat másutt is találhatunk, például Korán 7, 189.



Maróth Miklós

116

számára is fölismerhető természeti törvény egybeesik a csak az isteni kinyilatkoztatásból 
megismerhető isteni törvénnyel.

Az iszlám szerint viszont amit Allah a kinyilatkoztatásában megparancsolt, az jó, 
mégpedig azért, mert megparancsolta; amit pedig megtiltott, az rossz, mégpedig azért, 
mert megtiltotta. E kétféle szemléletből eltérő rendszerek következnek. A kereszténység 
szerint például a sertéshús természet szerint van, tehát fogyasztásában nincs kivetnivaló, 
míg az iszlám szerint azt Allah megtiltotta, így a fogyasztása rossz. És folytathatnánk 
így a példákat.

Az európai gondolkodásban a természeti és az emberi törvény kettősségének a gondo-
lata mind a mai napig megmaradt, és így a természeti törvényre való hivatkozással lehet 
emberi törvényeket vagy rendelkezéseket helyesnek, igazságosnak vagy helytelennek 
és igazságtalannak minősíteni.18 Erre a kettősségre az iszlámban nincs szükség: csakis 
az egyetlen isteni törvény létezik.

Az európai viszonyokban, ebben a tekintetben, a 19. század mélyreható változásokat 
hozott. Részben abból a megfontolásból kiindulva, hogy a természetről alkotott isme-
reteink erősen hiányosak és megbízhatatlanok, részben ennek következtében a hiányos 
ismereteinkből fakadó értékeink, nézeteink (például az igazságosságról, a jogosról stb.) 
a történelem során folyton változnak; sőt, még egy adott korban is különböznek egy-
mástól a Föld különböző részein, nincs értelme természetjogról beszélni.19 A fölérendelt, 
állandó értékeket és normákat képviselő természetjog elvetése, a minden történelmileg 
fölmerült elképzelés azonos értékűnek elismerése azonban, végső soron értékrelativiz-
mushoz és nihilizmushoz vezetett. Ha egyetlen elképzelést sem tudunk valamilyen közös 
mércéhez mérni, akkor mindegyik egyformán jó, minőségét csak aszerint lehet értékelni, 
hogy a hívei mennyire veszik komolyan, mennyire odaadóan képviselik.

A német történeti iskola tanítását – kritikai értékeléssel együtt – jól mutatja be Georg 
Iggers.20 Könyvében természetesen mindenkit számba vesz, akinek ilyen vagy olyan 
szerepe volt a német történeti iskola létrehozásában, tanításának kidolgozásában, a külön-
böző tudományterületekre való kiterjesztésében, és ennek során értékeli azt a szerepet 
is, amelyet a híres vallásfilozófus, Max Weber játszott a közgondolkozás alakításában.21

Annak ellenére, hogy a természetjog hívei (és ezek követője mindmáig például a kato-
likus egyház is) nem adták föl nézeteiket, mégis manapság a német történeti iskola hatása 
érződik a szellemi életben, ami az európai kultúrkör országaiban társulva az egyház 
és a társadalom szétválasztásának eszméjével vallási, világnézeti és erkölcsi relativiz-
mushoz, sőt, nihilizmushoz vezetett. Ezzel szemben az iszlám jóval egyszerűbb szellemi 
konstrukciója, lévén az isteni törvény egyedül érvényes és megingathatatlan, szilárdan 
áll. A muzulmán országokban ennek következtében a lakosság egy határozott és egyér-
telmű erkölcsi és világnézeti normarendszert elfogadva él, szemben a volt keresztény 

18	 Frivaldszky János: Klasszikus természetjog és jogfilozófia. Budapest, Szent István Társulat, 2007; 
Frivaldszky János: Természetjog és emberi jogok. Budapest, PPKE AJK, 2010.
19	 Leo Strauss: Természetjog és történelem. Budapest, Pallas Stúdió – Attraktor Kft., 1999, különösképpen 
15–60.
20	 Iggers, Georg: A német historizmus. Budapest, Gondolat, 1988.
21	 Iggers (1988) i. m. 246–267.



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

117

országok népeivel. Ez kettejük összetalálkozásakor azt jelenti, hogy a muzulmán fél 
erősebb identitással, erősebb hittel és meggyőződéssel lép fel, mint azok az európaiak, 
akiknek az országába beköltözik.

Ez a helyzet következik abból is, hogy a kereszténység, elsősorban görög hatásra, 
igen erősen összekapcsolta a hitet és a filozófiát. Ezt fejezi ki a középkori bölcsesség: 
philosophia est ancilla theologiae. Azaz a filozófia a teológia szolgálólánya. Ahogyan 
azt az orosz tudós, Aron Jakovlevics Gurevics kifejtette,22 ez a mondat a középkorban, 
amikor a legmagasabb rendű tevékenység a szolgálat volt, annyit jelentett, hogy a teológia 
szilárd alapját a filozófia jelenti. Ennek a szoros kapcsolatnak a következtében a keresz-
tény hit tanítása jobban ki volt téve a filozófiai vitákban bekövetkező változásoknak, 
mint az iszlám, amely ezt a két szférát távol tartotta egymástól.

Nézzük tehát ettől kezdve, milyen következményekkel jár a törzsi szemlélet, illetve 
a filozófiai megalapozottság a különböző monoteista vallásokra nézve.

Elsőként az iszlámot megvizsgálva már a medinai alkotmány idézett paragrafusa-
iból is látszik, hogy minden muzulmán hiten lévő embert az a kötelező szolidaritási 
érzés fűz össze, amely az egymással vérségi kapcsolatban álló törzstagokat is összefűzi. 
Váltságdíjat fizetnek egymásért, kiváltják egymást a fogságból, azaz fönntartás nélkül 
segítenek bajba jutott társukon. Azt is láthatjuk a különböző paragrafusokból, hogy 
a közösség bűnös tagjával szemben ők maguk akartak eljárni, kizárva minden külső 
szereplőt, akikkel még akkor sem szövetkezhetnek saját felekezetük tagjával szemben, 
ha az követte el a hibát. Mindez a törzsi viselkedéskódex szerves része.

Ehhez tartozik hozzá az is, hogy a törzs nem hagyja egyetlen szűkölködő tagját sem 
segítség nélkül. A jótékonykodás, a közösség elesett tagjainak segítése elemi kötelessége 
minden muzulmánnak. Az iszlámon belül természetesen számos törésvonalat találha-
tunk, de ezek nem játszanak semmiféle szerepet sem, ha a muzulmánok külső féllel 
találják szemben magukat.

A kereszténység

Tulajdonképpen a kereszténység is eleinte olyan vallás volt a soknemzetiségű, soknyelvű 
római világbirodalomban, amelynek tagjait a közös vallás és ebből fakadóan a közös 
szolidaritás érzése kötötte össze. A Római Birodalomban egyedül a keresztény vallás 
törődött a túlvilági boldogságon kívül hívei evilági boldogságával is. Ennek következ-
tében egyedül ők váltották ki a háborúkban idegen fogságba esett és ott rabszolgasorba 
jutott híveiket, és tették őket ismét szabad római polgárokká. Egyedül ők gondoskod-
tak szegénysorban tengődő hitsorstársaikról a mise alatt összegyűjtött adományokból, 
amelyet a püspök osztott szét a rászorulók között, és így tovább.23 A keresztény közös-
séghez való csatlakozás, szemben minden más vallási közösséggel, azonban nemcsak 

22	 Jakovlevics Aron Gurevics: A középkori ember világképe. Budapest, Kossuth, 1974.
23	 Judith Herrin: The formation of christendom. Princeton, Princeton University Press, 1987; Peter Brown: 
The world of late antiquity, from Marcus Aurelius to Muhammad. London, Thames and Hudson, 1971.



Maróth Miklós

118

egzisztenciális biztonságot jelentett, hanem mindenki egy olyan közösség tagja is lett, 
amelyben a birodalom egyre bizonytalanabbá váló társadalmi viszonyai között minden 
társadalmi különbség megszűnt és érdektelenné vált, és amelyik, mivel egységes kul-
túrájával és egységes nyelvezetével a birodalomban mindenütt jelen volt, egyszersmind 
az első és legfontosabb transznacionális szervezet lett.24 Ez érthető módon egyúttal azt is 
jelentette, hogy a helyi kultuszokhoz ragaszkodó falusi lakossággal szemben a városiak 
csatlakoztak a kereszténységhez, és a kereszténység révén kialakítottak a hittételekből, 
kultikus cselekményekből és a vallási életből fakadó egységes nyelvezetből egy egysé-
ges, a környező világétól eltérő kultúrát.25 Ugyanakkor, mivel ez a kultúra alapvetően 
a tanultabb városi rétegek kultúrája volt, a 3. században immár nem a pogány rétorok, 
hanem a keresztények számítottak a hagyományos görög–római műveltség hordozói-
nak. Ezt a fejleményt erősítette a keresztény közösség csatlakozása a platonista filozófia 
hagyományaihoz, még akkor is, ha a platonista filozófiát a közösség vezetői nem filozófiai, 
hanem retorikai oktatás keretében ismerték meg.26

Azaz az 5. század közepére a Római Birodalom végleg megroppant. A birodalom 
volt katonái a kereszténység hagyományos irányvonalához tartoztak, de a beáramló 
és a politikai hatalmat átvevő germánok, legyen akár a vandálokról vagy a gótokról 
szó, nemcsak idegen nyelvet beszéltek, hanem egyszersmind eretnekek is voltak: mind-
annyian az ariánus eretnekséghez csatlakoztak. Vagyis a 4. század római katonájának, 
a birodalom támaszának a szerepét átvették a provinciák idegen származású, de rómainak 
számító katonái. Az állami adminisztráció feladatát viszont a latinul jól tudó, és amint 
azt már az előző században is láthattuk, a hagyományos római műveltséget képviselő 
keresztények, illetve az ő nevükben egyházi vezetőik látták el.

Azonban így nemcsak a katona, hanem a püspök alakja is megváltozott az 5. századra. 
Mint láthattuk, a közigazgatás egyre inkább az egyháziak, azon belül is a püspökök 
kezébe került át. A közigazgatást és az adminisztrációt végző püspök viszont már inkább 
az államhatalom megtestesítője volt, és nem a korábbi korszak pásztora, aki a rábí-
zott hívek közt a szegényeknek is gondját viselte, megszervezve az alamizsna gyűjtését 
és szétosztását. Ennek a püspöknek a pásztorbotja már nem fából, hanem aranyból volt, 
és mint régészeti leletek bizonyítják, már nem hívei közt élt, azok sorsában osztozva, 
hanem hívei számára elérhetetlen folyosón közlekedett. Őt már csak híveinek a lelki üdve 
érdekelte, evilági megélhetése nem. Sőt, a hívektől már adót szedett.27

Azaz a latin kereszténységben kialakult az a feudális egyház, amely mind a mai napig 
létezik. Ez a hívein uralkodó egyház teljesen más viszonyban van a hívők közösségével, 
mint a hívők jólétéről első helyen gondoskodó iszlám, amely mind a mai napig zakátot 
szedve tudja támogatni a közösség minden egyes elesett tagját. Ez olyan összetartó erő, 
amellyel a nihilizmusba és individualizmusba süllyedt európai országok nem tudnak 
mit kezdeni.

24	 Jean-Pierre Moisset: A katolicizmus története. Pannonhalma, Bencés, 2012. 52–53.
25	 Moisset (2012) i. m. 66.
26	 Brown (1971) i. m. 7. fejezet.
27	 Andrea Giardina: Società romana e impero tardoantico. Tradizione dei classici, trasformazioni della 
cultura. Bari, Laterza, 1986. Moisset (2012) i. m. 81–86, különösképp 82.



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

119

A keleti kereszténység ezzel szemben más úton fejlődött. Ott a birodalom egysége 
nem bomlott meg, ezért a politikai fő hatalom továbbra is egy személy, a bizánci császár 
kezében maradt, akitől a Diocletianus korában tomboló üldöztetés alól fölszabadulva 
a keresztények védelmet reméltek. Constantinus császár, majd az ő nyomán az utódai, 
így lettek a politikai hatalom birtokában a keresztény egyház védelmezői, sőt, elöljárói 
is. Ez a helyzet az orthodox (görög rítusú) államokban mind a mai napig így is maradt. 
Ez viszont megteremtette a császároknak az egyházon belüli hitvitákba való beavatko-
zásának a lehetőségét is, azaz a hitviták a politikai játéktér részévé váltak.

Ennek káros következményeit jól mutatja Nesztoriosznak (381/386–451), Konstan-
tinápoly egykori püspökének a sorsa.28 A görög nyelvű kereszténység ugyanis a görög 
filozófiai hagyományokra építve olyan teológiai rendszert kezdett kiépíteni, amely 
a kereszténységnek az eredeti jótékonykodó jellegét megváltoztatta, és egyre inkább 
intellektuális síkra terelte, ahol nem az erkölcsi erények, hanem a filozófiailag megala-
pozott teológiai nézetek jutottak központi szerephez. Lássunk erre egy példát.

A zsinat a következő szöveggel ítélte el Nesztoriosz egyik tanítását: „Ha valaki nem 
ismeri el, hogy Emmánuél valóságos Isten, és ez által a Szent Szűz istenszülő, aki az isteni 
Atyától húsként származót húsként szülte meg, az legyen kiközösítve.”29

A szöveg tehát az istenszülő fogalmát akarja pontosan meghatározni, és eközben azt 
kutatja, mit jelent pontosan Krisztus esetében az isteni és emberi természet egyesülése. 
Mit jelent a „természet”, és hogyan képzelendő el azok egyesülése. Mindez olyasmi, 
ami az élet nehézségeit megoldani igyekvő keresztények korábbi szeretetközösségétől 
igen távol álló probléma.

Eme intellektuális vitában alexandriai Cirill kihasználva Nesztoriosz és híveinek 
távollétét a zsinat kezdetén, Nesztoriosz tanítását elítéltette, műveit megsemmisíttette. 
Nesztoriosznak és híveinek menekülniük kellett a Bizánccal szemben ellenséges Perzsia 
területére, amelyet aztán a 7. században a muzulmánok meghódítottak. Mivel a kereszté-
nyek az iszlám hódítása után arabul kezdték saját teológiai műveiket írni, illetve arabul 
vitatkoztak muzulmán ellenfeleikkel szemben, tekintélyes arab nyelvű nesztoriánus 
teológiai irodalom jött létre.

Ennek ismeretében tette föl a mu‘tazilita Abū Īsā al-Warrāq a kérdését, amikor 
a keresztényeket arról faggatta, vajon az isteni és emberi természettel bíró Krisztus 
esetén az Isten is kilenc hónapig Mária méhében volt-e, ha a fogantatás első pillanatá-
ban egyesült a két természet, avagy sem, és vajon Jézus keresztre feszítésekor az isteni 
természet is meghalt-e, és eltemették, avagy sem.

A számos kérdést fölvető vitairatra Jaḥjā ibn ‘Adī (893−974) filozófus és monofizita 
keresztény teológus válaszolt egy hosszú könyvben. Szerinte mindhárom keresztény 
felekezet, (monofizita jakobiták, nesztoriánusok és melkiták, azaz a királyhű ortho-
doxok) egyöntetű véleménye szerint a két természet Krisztus létezésének első pillanatá-

28	 Vanyó László: Az ókeresztény egyház és irodalma. Budapest, Szent István Társulat, 1988. 682–688; 
714–722.
29	 Explicatio XII capitum Ephesi pronuntiata. In J. P. Migne (szerk.): S. P. N. Cyrilli Alexandriae Episcopi 
opera quae reperiri potuerunt omnia. Tomus nonus. Paris, 1859, 296.



Maróth Miklós

120

tól, az angyali üdvözlettől fogva egyesült, és egyesültek voltak az embrió állapotában, 
egyesültek a születés és a növekedés idején. Ennek ellenére az isteni személyt nem 
érintették a fizikai hatások, azaz nem volt bezárva Mária méhébe, Mária nem szülte meg 
az Istent, az Isten nem növekedett, nem táplálkozott, és így tovább. Állítását példával is 
igazolja: az ember is test és lélek egysége. Ennek ellenére a lélek nem szenvedi el azokat 
a hatásokat, amelyeket a test elszenved. A test lebarnul, kifehéredik, fölhevül, lehűl, részei 
tömörödhetnek, lazulhatnak, de a lélek mindebből mit sem érez. Ugyanakkor a lélek 
is fölvehet bizonyos tulajdonságokat, mint például a tudás, a tudatlanság, jobbá vagy 
rosszabbá válhat, gondolkodhat, emlékezhet, elképzelhet bizonyos dolgokat, de mindez 
nincs hatással a testre. Hasonlóképp az isteni Igének sem kellett mindazt elszenvednie, 
amit Krisztus teste elszenvedett.30

Ez a szöveg tehát Krisztus születését illetően egy problémát világosan megfogalmaz 
és megválaszol, szemben a fönti szöveggel. A nesztoriánus ‘Ammār al-Baṣrīnál (†820) 
ugyanerről a kérdésről a következőket olvashatjuk:

„Mivel az Isten, az Ige magához vette azt az emberit, mégpedig testként, templomként 
és lakhelyként, kiérdemelte az őt hordozó emberi a fiúság jogát és osztályrészét a másikkal 
együtt, mely megtestesült, és abban [a fiúságban] egyenlővé lettek. Egyenlővé vált vele 
[az emberi] mindabban, amit említettünk: az Úr voltában, királyságában, minden hatal-
mában, és mindabban, amije van, és amiben nem lehetett volna vele egyenlő: esszenciája 
örökkévalóságában és szubsztanciája szellemi természetében. Anélkül, hogy valami-
lyen örökkévaló dolgot idézne elő ezekből valamilyen érintkezés, összetétel, keveredés, 
vegyülés, vagy pusztulás, vagy egyéb révén, ami előfordul a teremtett testek hatásai vagy 
változásai közül. Sőt, magasabb és rangosabb mindannál, amit a teremtett és keletkező 
fantázia el tud képzelni.”31

A szöveg világos magyarázatot ad arra, hogy hogyan kell érteni egyidejűleg a caro fac­
tum est és a habitavit kifejezéseket. Eszerint az isteni Logos mint valami páncélt vagy 
turbánt, magára öltötte a testet, és ezáltal a test az Atyától öröktől fogva születő fiúval 
együtt elnyerte a fiúság jogát. Maga is az isteni Logos rangjára emelkedett, vele együtt 
úr és király, vele együtt örökkévaló és szellemi természetű. Azaz a test a belé költöző 
Logosszal egyesülve maga is Istenné vált. Ugyanakkor az isteni Logos fölöltve az emberi 
testet maga is emberré vált.

Ezt a kapcsolatot tehát semmiképp sem lehet külső, pusztán morális természetű kap-
csolatnak tekinteni. Az egyesülés révén mindkét alkotóelem, az emberi is és az isteni 
is, saját léte megőrzése ellenére is átlényegül, új értelmet nyer, és a kettő együtt alkotja 
Krisztust, aki csakis e két különböző elem egységéből jöhet létre. Lássuk azonban elő-
ször, mit mond ‛Ammār al-Baṣrī a megtestesülés módjáról:

„Krisztus Krisztus-volta szempontjából időben keletkező, és az után jött létre, hogy koráb-
ban nem volt Krisztus. Ezen azt értjük, hogy az örök Ige és a keletkező, teremtett ember 

30	 Abū Īsā al–Warrāq, Yaḥyā ibn ‘Adī de l’incarnation. ER. Platti (CSCO, Scriptores Arabici tomus 46), 
Leuven, Peeters, 1987, 17−18. 
31	 Al-Baṣrī, Ammār: Kitāb al-masāʼil wa ʼl-ağwiba. 1977. 212. 



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

121

időben váltak az egyetlen Krisztussá. Az egy Krisztus egységes fogalma nem definiálható 
másként, csakis a két szubsztancia összefonódásával (arabul: iǧtimā‛, görögül: symploké) 
és egyesülésével. Ami Krisztus két szubsztanciája közül az örökkévalót illeti, amely, ha 
mindig is létezett, akkor sem volt Krisztus örökkévalósága örök mivoltában az összefo-
nódás előtt. Vagyis, amikor keletkező emberként embrió lett, akkor csak megtestesülése 
által és azzal, hogy magához vett egy keletkezőt, lett benne az örökkévaló és az emberi 
egy időben létrejött Krisztussá.
És ezért azt kell mondani, hogy Krisztus Krisztus-voltában időben keletkező. Két szubsz-
tanciája közül az örökkévaló az összefonódás előtt is (mindig) létezett. […] Ahogy egy 
örökkévaló tűz és egy keletkező szén keletkezővé: egy égő parázzsá válnak. És ahogy egy 
örökkévaló tűz és egy keletkező gyújtós egy lámpássá válnak. És a már korábban létező 
tűz nem volt a szénnel és gyújtóssal való összetétele előtt égő parázs; sem egy lámpás. 
És egyáltalán nem volt köze a lámpás és az égő parázs fogalmához.32

Ez a beszéd világos. A tűz és a szén a parázsban, a tűz és a gyújtós a lámpában egyesül. 
A parázs nem a szén és a tűz külső, pusztán erkölcsi kapcsolata, mert a parázs mindket-
tőjükhöz képest új minőség. Ugyanígy a tűz és a gyújtós egyesülése mindkettőjükhöz 
képest egy új minőséget, a lámpást hozza létre.
És más szóval, más megközelítésben azt is mondhatjuk, hogy Isten, az Ige, nem abban 
az értelemben lett emberré, mintha valaki ezt mondja: a víz megfagy. Ez azt jelenti, hogy 
esszenciájában szilárd, és jéggé vált. Vagy ha valaki azt mondja, hogy a tej megalszik, 
vagyis megcsomósodik esszenciájában, és sajttá válik. És mint az a kijelentése, hogy 
az ifjú férfiasodik, vagyis esszenciájában ifjúvá nőtt, és férfivá lett. Hanem abban az érte-
lemben, amikor valaki azt állítja, hogy valaki felöltözött, vagyis öltözéket vett magára. 
Vagy mint az a kijelentése, hogy valaki fegyverbe öltözött, vagyis fegyvereket vett magára. 
Vagy mint az a kijelentése, hogy valaki turbános lett, vagyis turbánt öltött magára. S ez 
nem azt jelenti, hogy ő lett turbán, ruha, fegyverzet. Ugyanígy, ha azt mondjuk, hogy 
az isteni Ige megtestesült és emberré vált, vagyis [időben] teremtett egy testet, és magára 
öltötte, és teremtett egy embert, és bele öltözött, és saját hypostasisával összefonódott 
(̕allafahu, symploké), hogy általa jelenjen meg, és hogy általa jelentesse meg azt, amit 
mondani akar, és amit cselekszik, és hogy egyesítse magával fiúságában. Mondjuk: a test 
fölvételének és az egyesülésnek az idején az egyetlen Krisztus kettejük együttes ügye. 
Azt kell mondani: »Krisztus embersége és a Fiú embersége összekapcsolódott«.”33

A hasonlatok szerint a két hypostasis egyesülése nem azt jelenti, hogy lényegüket föladva 
egy harmadik dologgá válnának, mint ahogyan a vízből jég, a tejből sajt lesz, hanem azt, 
hogy mindkét hypostasis megőrizve saját lényegét a másikkal együtt alkot valamilyen 
harmadik dolgot, amely aztán mindegyik hypostasisnak egyszersmind új értelmet is ad. 
A fegyvert öltő emberből így lesz katona, de a fölöltött fegyver sem azonos a használaton 
kívülivel, és a fegyvert öltött ember sem civil a továbbiakban. A turbánt öltő ember is, 
mivel a turbánja tudásra utal, megváltozik. Turbánosként ő már tudós, de az ő turbánja 
sem pusztán egy ruhadarab.

Ha ezek után kíváncsiak vagyunk, miért nem volt hajlandó Máriát theotokosnak 
nevezni, akkor az alábbi idézetből kaphatunk választ:

32	 Al-Baṣrī (1977) i. m. 179–180.
33	 Al-Baṣrī (1977) i. m. 186–187.



Maróth Miklós

122

„Életemre, ti nem azt mondjátok, hogy Krisztus a mindenség Istene, sem azt, hogy Mária 
szülte Krisztust. És ha az lenne a tanításotok, hogy a Krisztus a mindenség Istene, és Mária 
szülte Krisztust, aki a mindenség Istene, akkor kihagytátok Krisztus nevét középről, 
és Mária szülését az Istenhez kapcsoltátok, és nem Krisztushoz. És ezért nem szívesen 
mondjátok, hogy a test Krisztus teste, sem, hogy Mária Krisztust szülte.
Vagy talán nem vált könyvünkben fentebb nyilvánvalóvá, hogy a legnagyobb mértékben 
lehetetlen, hogy egy asszony Istent szüljön, nem pedig egy kapcsolódás (synapheia) révén 
létrejött Krisztust, akiben megvan a fogantatás, születés, nevelkedés és halál és az ehhez 
hasonlók lehetősége, melyek a Krisztus névhez tartozó sajátságok. Majd ezután Krisztust 
»Isten« néven említik, csupán azért, de lehetetlen e dolgokat kizárólagosan összekapcsolni, 
anélkül, hogy Krisztust velük együtt említenék.
És ez azért is van így, mert ha Krisztus […] Isten is, Isten akkor sem azonos Krisztussal, 
mert Isten neve utal a Krisztusra és másra is, vagyis az Atyára és a Lélekre. Ezért lehe-
tetlen azt mondani: »Isten teste«, és hogy Mária szülte az Istent, anélkül, hogy mindezt 
Krisztus említésével kezdenénk. Így azt lehet mondani, hogy a test Krisztus teste, aki 
a mindenség Istene.
Vagy talán nem tudod te, aki ezt elfogadod, hogy a legnagyobb hiba azt mondani: 
»Sára szülte az embert«, még akkor is, ha ő szülte Izsákot, aki ember. Ha azt mondja, 
hogy Sára szült egy embert, aki Izsák, akkor az, aki ezt mondja, nem szidható. De nem 
mondhatná ezt anélkül, hogy Izsák nevét megemlítse, akár Isten előtt vagy után. Ezért 
nem helyes az a kijelentés, hogy Mária szülte az Istent, hacsak nem kezdődik Krisztus 
nevének említésével. És nem mondható, hogy Mária szülte Krisztus Istent, aki a minden-
ség Istene. És ha valaki azt mondja, hogy Mária szülte a mindenség Istenét, aki Krisztus, 
akkor az, aki ezt mondja, nem marasztalható el. Mindenképp meg kell említeni Krisztust 
valamilyen módon.”34

A szövegből jól láthatóan az Isten olyan átfogó szubsztanciának számított Nesztoriosz 
elképzelésében, amelynek az egyes részei – azaz a három isteni személy – úgyszin-
tén önálló, isteni szubsztanciának számított, amint ahogyan az ember is, de a kéz is 
és az ujj is szubsztancia Arisztotelész tanítása szerint. A Krisztust szülő Mária tehát 
ugyan Istent szült, egy egyedi isteni szubsztanciát (uqnūm), és nem az Istent (ğawhar) 
abszolút értelemben. Nesztoriosz számára az Isten olyan átfogó szubsztancia, amelynek 
jelentése kiterjed Krisztuson és a Szentlelken kívül az Ószövetség teremtő Istenére is, 
aki öröktől fogva létezik, és aki minden embert maga teremtett, beleértve Szűz Máriát 
is. Számára fölfoghatatlan volt olyan fogalmat használni, amely megengedte volna azt 
az interpretációt, hogy Mária szülte volna az őt korábban megteremtő Istent.

Azaz az arab nyelvű, autentikus nesztoriánus forrásokat olvasva föl kell mentenünk 
Nesztorioszt a nesztorianizmus vádja alól, revideálnunk kell a vele kapcsolatos másfél 
évezredes téves tanítást. Tudomásul kell vennünk, hogy Cirill és Nesztoriosz vitája 
mögött részben a rétorikai, azaz hasonlatokkal dolgozó előadásmód (vesd össze a parázs 
és a lámpa hasonlatát), részben filozófiai meggondolások (vesd össze a szubsztancia szó 
jelentését), részben emberi irigység állt.

34	 Al-Baṣrī (1977) i. m.



Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?

123

Azaz arab forrásokat olvasva még saját keresztény vallásunkat is jobban megértjük, 
mint ha csak latin, görög és európai nyelven íródott műveket olvasnánk.

Irodalomjegyzék

Al-Baṣrī, Ammār: Kitāb al-masāʼil wa ʼl-ağwiba. 1977.
Aquinói Szent Tamás: Summa theologica, vol. II. Romae, s. n., 1894.
Arisztotelész: Politika. Budapest, Gondolat, 1969.
Brown, Peter: The world of late antiquity, from Marcus Aurelius to Muhammad. London, Thames 

and Hudson, 1971.
Chouraqui, Par André: Histoire de Judaïsme. Paris, PUF, 1957.
Cicero, Marcus Tullius: De finibus bonorum et malorum. London, Heinemann, 1983.
Cicero, Marcus Tullius: De re publica I.
Explicatio XII capitum Ephesi pronuntiata. In J. P. Migne (szerk.): S. P. N. Cyrilli Alexandriae 

Episcopi opera quae reperiri potuerunt omnia. Tomus nonus. Paris, 1859, 294–315. Ibn 
Hišām: Al-sīra al-nabawijja II. Kairo, s. n., é. n.

Frivaldszky János: Klasszikus természetjog és jogfilozófia. Budapest, Szent István Társulat, 2007.
Frivaldszky János: Természetjog és emberi jogok. Budapest, PPKE AJK, 2010.
Giardina, Andrea: Società romana e impero tardoantico. Tradizione dei classici, trasformazioni 

della cultura. Bari, Laterza, 1986.
Gurevics, Jakovlevics Aron: A középkori ember világképe. Budapest, Kossuth, 1974.
Halévi, Jehuda: Kuzári; Érvek és bizonyítékok könyve a megvetett vallás védelmében. Piliscsaba, 

Avicenna KKKI, 2004.
Herrin Judith: The formation of christendom. Princeton, Princeton University Press, 1987.
Iggers, Georg: A német historizmus. Budapest, Gondolat, 1988.
Lercher, Ludovicus: Institutiones Theologiae Dogmaticae, vol. I–IV. Innsbruck, Feliciani Rauch, 

1927.
Maróth Miklós: Iszlám és politikaelmélet. Budapest, Akadémiai, 2013.
Moisset, Jean-Pierre: A katolicizmus története. Pannonhalma, Bencés, 2012.
Reale, Giovanni: The systems of the hellenistic age: history of ancient philosophy. Albany, State 

University of New York Press, 1985.
Serjeant, Robert Bertram: The Constitution of Medina. Islamic Quarterly, 8. (1964), 4. 3–16.
Steiger Kornél (szerk.): Sztoikus etikai antológia. Budapest, Gondolat, 1983.
Strauss, Leo: Természetjog és történelem. Budapest, Pallas Stúdió – Attraktor Kft., 1999.
Vanyó László: Az ókeresztény egyház és irodalma. Budapest, Szent István Társulat, 1988.
Watson, Gerard: The natural law and stoicism. In A. Anthony Long (szerk.): Problems in stoicism. 

London, Athlon Press, 1971.



Vákát



Siposné Kecskeméthy Klára

Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

Bevezetés

A vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében bekövetkezett változások áttekintéséhez 
szükséges a fogalmi keretek, a vallásföldrajz tudományrendszertani helyének, fogal-
mának, helyének és szerepének tisztázása, a vallások térbeli terjedésének és földrajzi 
elhelyezkedésének áttekintése, valamint egy válságövezetben található ország esetta-
nulmányának az ismertetése.

Bevezetésül Hevesi Attila a földrajztudomány fejlődéséről írott gondolatai világítanak 
rá a jelenlegi helyzetre:

„Földrajz az egész világ, bölcsője valamennyi föld- és égtudománynak (csillagászat, 
légkörtan, földtan, geofizika, őslénytan, növény-, állat-, talaj- és vízföldrajz, ökológia 
stb.). E tudományok a 19. század végén és a 20. század elején önállósodtak, sőt többé-ke-
vésbé függetlenedtek a szülőjüktől. A földrajzból kisarjadzott tudományágak annak erejét 
csaknem teljesen kiszívták. Azon tudományok közül, amelyek legfőbb rendezőelve a tér, 
a földrajz az egyetlen, amely két fő ágazat – természet- és társadalomföldrajz – révén 
igazi híd a természet- és társadalomtudományok között.”1

Ennek fényében láthatjuk, hogy a geográfia megújulása törvényszerű volt. E folyamat 
során egyrészt megőrizte a múlt értékeit, másrészt az új korszaknak, az új szellemisé-
gének megfelelően megújult nemcsak a földtudományokon belül, hanem fokozottan 
kapcsolódott más tudományterületekhez, sok esetben a megkerülhetetlensége és az inter-
diszciplináris jellegének erősödése miatt. Így kapcsolódott/kapcsolódik össze a geográfia 
és a vallás/hittudomány.

Richard Hartshorne, a regionális földrajz történeti megközelítésének egyik legjelentő-
sebb képviselője a Perspectives on the nature of geography2 című könyvében az ágazati 
és a regionális földrajz és a rokontudományok kapcsolatát mutatja be. Minden egyes 
rokontudományhoz egy-egy földrajzi diszciplína kapcsolódik, például a néprajz az etnikai 
földrajzhoz, a növénytan a növényföldrajzhoz, az embertan az emberfaj földrajzához. 
(1. ábra) A Hartshorne-i gondolatot követve így kapcsolódik a hittudományhoz a val-
lásföldrajz.

1	 Hevesi Attila: Gondolatok a földrajztudomány jelenlegi helyzetéről, különös tekintettel a közép- és felső-
fokú oktatásra. Változó Föld, változó társadalom, változó ismeretek. Eger, Földrajz Tanszék, 2013. 212–219.
2	 Richard Hartshorne: Perspectives on the nature of geography. Chicago, Association of American 
Geographers, 1959. 

https://doi.org/10.36250/00962_08

https://doi.org/10.36250/00962_08


Siposné Kecskeméthy Klára

126

1. ábra: A Hartshorne-modell
Forrás: Peter Haggett: Geográfia – globális szintézis. Budapest, Typotex, 2006. 369.

Ahhoz, hogy a vallási közösségek geográfiai térben történő elhelyezkedését és változá-
sait értékeljük célszerű néhány alapvetésről írni, kérdéseket feltenni. Van-e az etnikai 
és vallási konfliktusoknak geográfiai vonatkozása? Szerepet játszanak-e geográfiai motí-
vumok a vallás mint társadalmi jelenség létrejöttében? Leírhatók-e napjaink vallásai 
a földrajztudomány módszerével?

Az emberiség történetét nemcsak háborús konfliktusok kísérték/kísérik, hanem 
más, nem katonai jellegű válsághelyzetek is, természeti katasztrófák, elemi csapások, 
járványok, globális felmelegedés, gazdasági válságok és a nyomukban fellepő elszegé-
nyedés, tömeges migráció, környezeti migráció, valamint vallási, etnikai feszültségek, 
villongások, konfliktusok. Az emberi közösségeket természeti és társadalmi jelenségek 
egyaránt veszélyeztették/veszélyeztetik. A kérdéskörrel a földrajztudomány egyik ága, 
a vallásföldrajz is foglalkozik.3

3	 Idézi Nagy Miklós: A védelem földrajza. Új Honvédségi Szemle, 58. (2004), 5. 14–24.



Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

127

Több olyan geográfus ismert, akik nevéhez irányzatok kapcsolódnak, nevük egy-
beforrt az általuk képviselt területtel. A politikai földrajz esetében Teleki Pál és Rónai 
András, a településföldrajz esetében Mendöl Tibor megkerülhetetlen. Így van ez a val-
lásföldrajzzal is, ahol Hunyadi László kiemelkedő személyisége jelent egyet a vallásföld-
rajzzal. Meghatározó jelentőségű A világ vallásföldrajza című 1995-ben megjelent köny-
ve.4 A könyv címe már önmagában jelzi, hogy vallási (etnikai) jelenségekről geográfiai 
vonatkozások, térbeliség nélkül nem beszélhetünk.

Vallásföldrajz

A vallásföldrajz a vallás és a földrajz térbeli kapcsolatának bemutatásával foglalkozik. 
Tárgya a világvallások kialakulásának, előzményeinek, körülményeinek és történeté-
nek megismerése/áttekintése napjainkig. A modern vallásföldrajz a Föld népességének 
vallás szerinti megoszlását, a különböző térségek, országok vallási viszonyait, valamint 
a természeti-társadalmi jelenségek és a vallások kölcsönhatását, kapcsolatait, térségi 
problémáit vizsgáló tudományterület. A válságterületek, -övezetek vallási és etnikai 
értékelő elemzése során különös hangsúlyt fektet a természet- és társadalomföldrajzi 
környezetnek a vallási struktúrák és folyamatok változásában játszott szerepére.

A vallásföldrajzot általános, ágazati és regionális vallásföldrajzra osztjuk fel. Az álta­
lános vallásföldrajz tárgykörébe soroljuk a földrajzi környezet vallásokra, a vallások 
keletkezésére, változásaira, vallásos előírásokra, szokásokra, liturgiákra, vallásos iratokra 
gyakorolt hatásait. Ennek keretében tárgyaljuk a vallások hatásait a térségek gazdasá-
gi-társadalmi viszonyaira, a földrajzi környezetre és a civilizációra. Az ágazati vallás­
földrajz a vallások földrajzi elterjedtségét, hitéleti gyakorlatát, erkölcsi-etnikai előírásait, 
az egyházak szervezeti felépítését, jellemzőit ismerteti, azokat a tényezőket hangsúlyozza, 
amelyek a természeti környezettel, a társadalmi-gazdasági élettel kapcsolatos össze-
függéseket érintik. A regionális vallásföldrajz az egyes földrészek, országok, térségek 
vallásföldrajzi jelenségeit komplex módon tárgyalja, a lakosság felekezeti megoszlását, 
a vallások egymáshoz való viszonyát, a vallási helyzetét vizsgálja. A természeti adottsá-
gok, a térség társadalmi-gazdasági-politikai berendezkedésének, népességének (etnikai, 
nyelvi, kulturális stb.) jellemzőit és a vallások viszonyulását, összefüggéseit ismerteti.5

Hunyadi László interdiszciplináris kapcsolatrendszerét és jellegét hangsúlyozza/írja 
le munkájában, amely szerint a vallásföldrajz a kulturális földrajz fogalomkörébe tarto-
zik, a földrajztudomány és vallástudomány (teológia) speciális határtudománya, részben 
az etnográfia, a filozófia, a gazdasági és politikai tudomány határterületeit vizsgálja. 

4	 Hunyadi László: A világ vallásföldrajza. Budapest, Végeken, 1995. 362; Siposné Kecskeméthy 
Klára – Sipos Ferenc: Gondolatok „A világ vallásföldrajza” tankönyvről. Földrajztanítás, 34. (1994), 
1–2. 38–39.
5	 A vallásföldrajz felosztását lásd Hunyadi László: A vallásföldrajz tagolódása. In Tóth József (szerk.): 
Általános társadalomföldrajz I–II. Budapest–Pécs, Dialóg Campus, 2014. 216. Lásd még Pete József: Egy 
új földrajzi diszciplína? Bevezetés a vallásföldrajzba. (s. a.)



Siposné Kecskeméthy Klára

128

(2. ábra) Más tudományágakkal is (etnográfia, filozófia, politikatudomány, gazdaságtu-
domány, szociológia, történelem, statisztika stb.) érintkezik.6

Földrajz

Etnográfia

FilozófiaPolitika

Gazdaság

Vallás

2. ábra: A vallásföldrajz diszciplináris kapcsolatai
Forrás: Pete József: A vallási aktivitás földrajzi mintázata a rendszerváltás után Magyarországon. Pécs, 
Pécsi Tudományegyetem Természettudományi Kar, 2009. 17.

Pete József, Hunyadi László munkássága alapján, a vallásföldrajz földrajztudományon 
belüli ágazati kapcsolatait jelenítette meg.7 A vallásföldrajz a földrajztudományon belül 
is szerteágazódó kapcsolódási lehetőségekkel rendelkezik. (3. ábra) A népességföldrajzi, 
településföldrajzi, gazdaságföldrajzi, kulturális és idegenforgalmi földrajzi összefüg-
gések mellett több más földrajzi (rész)diszciplína is kapcsolódik a vallásföldrajzhoz. 
A politikai földrajzon belül a választási földrajz köthető hozzá, de a geopolitika is fog-
lalkozik a területtel. Közigazgatási földrajzi szempontból is vizsgálható a vallás mint 
sajátos igazgatási térszervezeti struktúrával rendelkező intézmény. A magatartásföldrajz 

6	 Hunyadi László: Általános vallásföldrajz. In Tóth József (szerk.): Általános társadalomföldrajz I. Buda-
pest–Pécs, Dialóg Campus, 2002. 369–381. 
7	 Pete (2009) i. m. 17. 



Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

129

néhány aspektusa is rendelkezik vallásföldrajzi vonatkozásokkal, és a történeti földrajzi 
vizsgálatok elvégzése is fontos és elengedhetetlen.8

Településföldrajz

Történeti 
földrajz

Gazdasági 
földrajz

Kulturális 
földrajzMagatartásföldrajz

Politikai földrajz Idegenforgalmi 
földrajz

Vallásföldrajz

3. ábra: A vallásföldrajz lehetséges ágazati kapcsolatai a földrajztudományon belül
Forrás: Pete (2009) i. m. 22.

A vallások térbeli elterjedése

A vallás a kultúra hordozója, hagyomány, művészet és ünnep is. A különböző vallások 
a népek, régiók és gazdasági körülmények sajátosságait hordozzák. Egy-egy vallási 
rendszeren, hit- és erkölcsi világon, kultuszokon és szokásokon visszatükröződik a nép 
földrajzi helyzete, gazdasági-társadalmi rendje, kulturális fejlettségi szintje. Habár min-
den vallás egy nép sajátos szellemiségéből születik, azt más embercsoportok is átve-
hetik, más népek között is továbbfejlődhet és teret hódíthat. Valamennyi nagy vallás 
szülőhelye Ázsia, a többi földrész azokat átvette és továbbfejlesztette őket. Az indiaiak, 
kínaiak és zsidók voltak a „vallásteremtő népek”. Az indiaiak a brahmanizmust (hin-
duizmust), a buddhizmust és a dzsainizmust hozták létre; a kínaiak a konfucianizmust 

8	 Pete (2009) i. m. 21.



Siposné Kecskeméthy Klára

130

és a taoizmust; a zsidók saját vallásukon kívül a kereszténység és az iszlám alapjait 
is lerakták. A mazdaizmus (párszizmus), a Mithrasz-kultusz és a manicheizmus9 volt 
az irániak kísérlete arra, hogy az egész emberiség számára alkalmas vallást alkossanak, 
de ezek nem tudtak túllépni a regionális kereteken és nem terjedtek el. A 7. század után 
már nem keletkezett egyetlen nagy vallás sem, a már meglevők átalakítására, megre-
formálására került sor. 10

4. ábra: A világvallások (kereszténység, iszlám, hinduizmus, buddhizmus) terjedése
Forrás: Diffusion of World Religions (s. a.)
Online: http://religonboy.weebly.com/maps.html

Az 5. század során a kereszténység meghódította Európa, Nyugat-Ázsia és Észak-Afrika 
jelentős részét. A 7. században az iszlám Arábiából kiindulva terjedt el a Közel-Kele-
ten és Észak-Afrikában. Az évezred fordulóján elhódította a kereszténységtől Elő-Ázsiát 
és Észak-Afrikát, továbbá Európában a Pireneusi-félszigetet. A buddhizmust Indiából, 
Afganisztánból, Közép-Ázsiából és Indonéziából szorította ki. A kereszténység tovább 

9	 Erdős Attila – Kiss Gábor: Vallási szavak kisszótára. Budapest, Tinta, 2016. 206. 
10	 Hunyadi (1995) i. m. 15–16.

http://religonboy.weebly.com/maps.html


Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

131

terjeszkedett eközben Európában, a buddhizmus pedig Dél- és Kelet-Ázsiában, valamint 
Tibetben. A kínaiak vallása Koreában és Japánban is meghonosodott. 16. század elejére 
a hinduizmus elveszítette Elő-India egy részét az iszlámmal szemben. A buddhizmus 
kiszorult Indiából, és Indonéziában az iszlámmal szemben fokozatosan háttérbe szorult. 
A kereszténység visszahódította a Pireneusi-félszigetet, de háttérbe szorult a Balkánon. 
Az elmúlt évszázadok alatt a kereszténység a Föld legelterjedtebb vallása lett a nagy 
földrajzi felfedezések (kivándorlás, hittérítés) révén. Ebben szerepet játszott a gyarmato-
sítás, a kivándorlás, valamint az ősi kultúrák, civilizációk megsemmisítése (maja, inka, 
azték), a bennszülöttek, indiánok, inuitok, aboriginek keresztény hitre térítése. Az isz-
lám előretört Ázsiában és Afrikában, Délkelet-Európából viszont jórészt kiszorította 
a kereszténység. A vallások – kereszténység, iszlám, buddhizmus, hinduizmus – térbeli 
elterjedését az 4. ábra szemlélteti.

Tekintsük át a teljesség igénye nélkül az egyes kontinensek vallásait. Az utóbbi 
kétezer évben sokszor változott Európa vallási térképe, a katolikus, a protestáns val-
lás és az ortodox kereszténység mellett jelen van az iszlám is a kontinensen. Európá-
ban 80%-nál magasabb a katolikusok aránya: Máltán 90%, Lengyelországban 87,2%, 
Horvátországban 86,3%, Portugáliában 81%, Olaszországban 80%. 70% feletti vagy 
azt megközelítő az arány: Írországban (katolikus 78,3%, muszlim 1,3%), Litvániában 
77,2%, Ausztriában 73,8% (muszlim 4,2%), Luxemburgban (katolikus 70,4%, muszlim 
2,3%), Franciaországban (katolikus 66,6%, muszlim 7–9%), Spanyolországban 67,8%. 
Szlovákiában 62%, Szlovéniában 57,8%.

A lakosság túlnyomó része protestáns az alábbi országokban: Dánia 76%, Norvégia 
71,5%, Finnország 70,9%, Svédország 63%, Izland 69,9%.11 A többi ország lakossága fele-
kezetileg vegyes, egy-egy vallás hívői csak relatív többségben vannak. Földrajzilag a pro-
testáns vallási régió Észak- és Északnyugat-Európában helyezkedik el, a katolikus vallási 
régió Nyugat- és Délnyugat-Európában (Írország kivételével), illetve a közép-európai 
térségben, elsősorban Lengyelországban. A közbülső zónában a vegyes felekezetű (kato-
likus és protestáns) országok vallási régiója található. Az ortodox keresztények túlnyomó 
többségben az alábbi országokban (Görögország 98%, Ciprus 89,1%, Szerbia 84,6%, 
Románia 81,9%, Montenegró 72,1%, Bulgária 59,4%) élnek. A délkelet- és kelet-európai 
ortodox vallási régió területén, a Balkánon az iszlám is jelen van, Koszovóban 95,6%, 
Albániában 56,7%, Bosznia és Hercegovinában 50,7% a muszlimok aránya, valamint 
a Kaukázus térségében12 is (Azerbajdzsán 96,9%). 1990-ben a muszlim vallásúak aránya 
Európában 2,95% volt, a 2017. évi adatok alapján már megközelítette az 5%-ot.13

Etnikai szempontból az afrikai kontinenst két fő részre, Fehér- és Fekete-Afrikára lehet 
osztani. Fehér-Afrika Észak- és Északkelet-Afrika területét jelenti, ahol az europid nagy-
rasszhoz tartozó arabok, berberek, etiópok élnek. Fekete-Afrikában, a Szaharától délre 
eső területeken, a szubszaharai övezetben a negrid nagyrasszhoz tartozók dominálnak. 

11	 The World Factbook (2020).
12	 Gerencsér Árpád: A kaukázusi feszültségek kultúrtörténeti háttere. In Himmer Péter (szerk.): Válság­
gócok kultúrtörténeti háttere. Budapest, Zrínyi Miklós Nemzetvédelmi Egyetem, 2009. 108–137. 
13	 Részletesen lásd Hunyadi (1995) i. m. 273–281.



Siposné Kecskeméthy Klára

132

Vallási szempontból Afrika lakossága heterogén. Észak-Afrikában a 2–4. század között 
vert gyökeret a kereszténység, de a 7–8. században csaknem mindenütt kiszorította az isz­
lám (az egyiptomi14 és etióp15 egyes vallási szigetek kivételével, mint a kopt keresztény 
közösség Egyiptomban), a 9. századtól kezdve pedig behatolt a kontinens belső területére 
és Kelet-Afrikába is. Ma Észak- és Északkelet-Afrika lakossága túlnyomórészt iszlám 
vallású. Az iszlám befolyása fokozatosan növekszik. A missziós tevékenységhez kap-
csolódott a kereszténység terjesztése/terjedése a 16. századtól kezdve. A keresztények 
a földrész déli felén vannak többségben: Kongói Demokratikus Köztársaság (katolikus 
50%, protestáns 20%),16 Angola (katolikus 41,1%, protestáns 38,1%),17 Zambia (protestáns 
75,3%, katolikus 20,2%),18 Zimbabwe (protestáns 74,8 %, katolikus 7,3%),19 Botswana 
(keresztény 79,1%),20 Namíbia (keresztény 80–90%).21 Az afrikai országok függetlenné 
válása, 1960 után különösen a katolikus egyház térnyerése gyorsult fel. 1990-ben Afrika 
népességének 45,7% volt keresztény, 41,3%-a muszlim. 2015-re tovább nőtt a kereszté-
nyek aránya, elérte az 51%-ot.22

Minden nagy vallás bölcsője Ázsiában volt. Ázsia népeinek ősi vallásai, hiedelmei 
a sámánizmus (főleg Észak-Ázsiában), a szellemhit (animizmus) és a totemizmus. Ezeket 
mára jórészt kiszorították a nagy világvallások, Közép- és Észak-Ázsiában a 16. századtól 
az iszlám, a 17. századtól a kereszténység, a 18. századtól a buddhizmus, majd a 20. szá-
zadban az ateizmus. Dél-, Délkelet- és Kelet-Ázsia területén a hinduizmus, a buddhizmus, 
a konfucianizmus, a taoizmus és a sintoizmus is megtalálható. A buddhizmus Ázsia 
népeinek történetében nagy szerepet töltött és tölt be ma is, Srí Lankától Tibetig, a Baj-
kál-vidéktől Japánig terjedt el. A 6. században Kínában létrejött két nagy vallási irányzat, 
a taoizmus és a konfucianizmus. A taoista és konfuciánus eszmék a kínai kultúrával 
együtt behatoltak a környező országokba is. A kínaiak túlnyomó része az univerzizmus 
híve. A sinto Japán ősi, sokistenhívő nemzeti vallása. A hinduizmus követői Indiában 
(79,8%), Nepálban (81,3%) és Srí Lankán (tamilok 12,6%) élnek.

A 8. századtól India egyes részein az iszlám honosodott meg. Keletkezési helyéről, 
Arábiából terjedt el Elő-Ázsián keresztül Pakisztán (96,4%), Banglades (89,1%), India 
(14,2%), Közép-Ázsia (Kazahsztán 70,2%, Kirgizisztán 75%, Tadzsikisztán 85% szun-
nita, 5% síita, Türkmenisztán 89%, Üzbegisztán 88%), Malajzia (61,3%) és Indonézia 
térségében. Indonézia ma a legnagyobb muzulmán ország (87,2% – 227,2 millió hívővel). 

14	 Egyiptomban a lakosság 10%-a keresztény, 90%-a az iszlám (szunnita) vallás hívője. The World Fact­
book: Africa: Egypt (2020).
15	 Etiópiában a lakosság 43,5%-a kopt keresztény, 33,9%-a muszlim, 18,5%-a protestáns. The World 
Factbook: Africa: Ethiopia (2020).
16	 A Kongói Demokratikus Köztársaság vallási megoszlásához lásd The World Factbook: Africa: Congo, 
Republic of the (2020).
17	 Angola lakosságának vallási megoszlásához lásd The World Factbook: Africa: Angola (2020).
18	 Zambia lakosságának vallási megoszlásához lásd The World Factbook: Africa: Zambia (2020). 
19	 Zimbabwe lakosságának vallási megoszlásához lásd The World Factbook: Africa: Zimbabwe (2020). 
20	 Botswana lakosságának vallási megoszlásához lásd The World Factbook: Africa: Botswana. (2020). 
21	 Namíbia lakosságának vallási megoszlásához lásd The World Factbook: Africa: Namibia (2020). 
22	 Részletesen lásd Hunyadi (1995) i. m. 302–307.



Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

133

Az iszlám szunnita, többségi irányzatával szemben a síita főleg Irán (90–10% síita–szun-
nita) és Irak (69–29%), elsősorban Dél-Irak területén van túlsúlyban.

A zsidóság és a kereszténység bölcsője az ókori Palesztina. Az előbbiek a mai Izrael 
területén (6,2 millió, 74,7%),23 az utóbbiak a Fülöp-szigeteken alkotnak túlnyomó több-
séget (86,4 millió, 82,9% katolikus).24 Az Ázsiában élő kereszténység az össznépesség 
mintegy 5%-át kitevő kisebbség.25

Észak-Amerika felfedezése (1492) után hamarosan sor került az Újvilág meghódí-
tására is. Az indiánok a gyarmatosítók beözönlése miatt egyre szűkebb területre szo-
rultak vissza. Az asszimilálódott és a városokban élő indiánok valamelyik keresztény 
vallás hívei, de a rezervátumokban élő indián közösségek életmódja és kultúrája is tel-
jesen átalakult. A kereszténység az európai származású bevándorlókkal együtt érkezett 
a térségbe. Észak-Amerika lakosságának 87%-a keresztény, a többi vallás elenyésző.26 
Közép- és Dél-Amerikában 1492 előtt három jelentős indián kultúrnép élt: az aztékok 
Mexikóban, a maják Közép-Amerikában és az inkák Peru, Ecuador, Bolívia területén. 
A spanyol és portugál hódítók erőszakos módon kényszerítették gyarmati rendszerükbe 
az indiánokat. A 19. század második felétől özönlöttek az európai bevándorlók Dél-Ame-
rikába, akiknek a 90%-a katolikus volt. Ebben az időben a protestantizmus is megjelenik 
Latin-Amerikában, és lassan teret nyer. 1990-ben a lakosság 91%-a volt keresztény, ennek 
85%-a katolikus, napjainkban ez az arány folyamatosan csökken.27

Ausztrália őslakosságának egy része beilleszkedett a fehér társadalomba, és keresz-
tény hitre tért, mások törzsi csoportokban, rezervátumokban és a városok környékén 
élnek. Az aboriginek kisebb népcsoportjai még ősi életmódot folytatnak, vándorolnak 
Ausztrália középső és északi bozótos területein. Ezek körében él még az ősi vallási hie-
delem, a totemizmus és a mágia. Morgan Marlo amerikai orvost maguk közé fogadott 
a hosszú vándorútra egy őslakos törzs, velük élt, megismerte és megértette, milyen har-
móniában élnek a természettel. Könyvei28 az ausztrál bennszülött törzs között eltöltött 
időt, a négyhónapos vándorút viszontagságait, a távoli kontinens kietlen pusztaságát 
írják le.29 Az európai betelepülés a 18. század végén indult meg, ehhez kapcsolódott 
a gyarmatosítás és a missziós, hittérítő tevékenység. Ausztrália lakóinak jelentős több-
sége keresztény, nem számottevő a zsidó vallást, az iszlámot és a buddhizmust követők 
aránya az országban.30

23	 The World Factbook: Middle East: Israel (2020).
24	 The World Factbook: East Asia/Southeast Asia: Philippines (2020).
25	 Részletesen lásd Hunyadi (1995) i. m. 291–297.
26	 Hunyadi (1995) i. m. 316–322.
27	 Hunyadi (1995) i. m. 322–327; Religion in Latin America. Widespread change in a historically catholic 
region (2014). 
28	 Morgan Marlo: Vidd hírét az Igazaknak. Budapest, Partvonal, 2016. 200, 320. (A kiadó megjegyzése: 
a regény cselekménye fikció.)
29	 Tóth András – Siposné Kecskeméthy Klára: Természeti és civilizációs katasztrófák Ausztráliában, 
a megelőzés lehetőségei. Műszaki Katonai Közlöny, 26. (2016), 3. 23–43.
30	 Hunyadi (1995) i. m. 335–339. 



Siposné Kecskeméthy Klára

134

Hartshorne-modell – Tendenciák a világ vallásaiban

A vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében történt változásokat Richard Hartshorne 
a geográfia alapjainak áttekintő rendszerezésével, a földrajz és a rokontudományok kap-
csolatának összefüggéseivel kezdtem, és az államok időtállóságára és a határok tartóssá-
gára vonatkozó elméletével fejezem be. Richard Hartshorne elmélete szerint az államok 
időtállósága – és így határaik tartóssága is – összekötő (centripetális), illetve széthúzó 
(centrifugális) erők eredője.31 A modell alapján egy államban kohéziót jelent a közös nyelv, 
a kultúra és a vallás, a tartós és békés történelmi együttélés, az erős gazdasági és hatalmi 
központ centrális jelenléte, a természetes határok (tengerpart, hegyláncok, folyók, sivata-
gok), ritkán benépesült határvidékek. Széthúzó erőként jelenhet meg a nyelvi, kulturális 
sokszínűség, a nagyszámú kisebbség, a rövid történelmi együttélés, az erős gazdasági 
és hatalmi központ hiánya vagy polarizált megjelenése, a mesterséges határok, a sűrűn 
benépesült határvidékek.32 Pap Norbert továbbgondolta a modellt és kiegészítette: véle-
ménye szerint centripetális erőt képeznek napjainkban a kis regionális fejlettségbeli 
különbségek és a szupranacionális integrációs folyamatok, illetve a hosszú ideje fenn-
álló, nem vitatott határvonalak. Ezekkel szemben centrifugális erőként értelmezhetők 
a jelentős területi-gazdasági differenciák, a bezárkózás és a gazdasági nacionalizmus, 
továbbá a vitatott határvonalak. 33

A hidegháború óta jelentősen megváltoztak a világunkban zajló konfliktusok. Az álla-
mok közötti konfliktusok száma nagymértékben csökkent, miközben a hangsúly az álla-
mon belüliekre tevődött át. A világ különböző tájain megfigyelhető konfliktusok hát-
terében számos tényező áll, azonban legtöbbször a vallási és/vagy etnikai különbségek 
a feszültség forrásai. Napjainkban a világ több pontján harcolnak egymással a külön-
böző vallási irányzatok és etnikai csoportok képviselői. A vallási és etnikai indíttatású 
konfliktusok általában véresebb és hosszan tartó szembenállást eredményeznek. Elég, ha 
csak az iszlám–zsidó (Izrael), az iszlám–keresztény (Fülöp-szigetek, Irak, Szíria) vagy 
az iszlám–buddhista (Malajzia) szembenállásra gondolunk. A síita–szunnita szembenál-
lás közel 1400 éve vezet újra meg újra összetűzésekhez a Közel-Keleten. Irak a szétesés 
és a polgárháború határára sodródott, a felekezeti megoszlásra épülő rendszer válságát 
éli, Libanonban és Pakisztánban is gyakoriak az összecsapások.

A vallás mellett az etnikai ellentétek jelentik a másik fontos konfliktusforrást. Ennek 
oka, hogy a történelem során számtalan népcsoport kényszerült mesterséges határok 
közé Délkelet-Ázsiában, Afrikában vagy a Közel-Keleten. A határok megvonása, illetve 
a dekolonizáció folyamata máig tartó konfliktusokat eredményezett szinte valamen�-
nyi földrészen. Az afrikai kontinens országainak egyik legfontosabb jellemzője, hogy 

31	 Richard Hartshorne: The functional approach in political geography. Annals of the Association of 
American Geographers, 40. (1950), 2. 95–130.
32	 Wilhelm Zoltán – Pete József – Kis György Péter: Adatok a kasmíri konfliktus politikai földrajzi 
elemzéséhez. Földrajzi Értesítő, 55. (2006), 1–2. 213–237. 
33	 Pap Norbert: Törésvonalak Dél-Európában. Pécs, PTE TTK FI Kelet-Mediterrán és Balkán Tanulmá-
nyok Központja, 2001. 183. Különösen a centrifugális és centripetális erők az olasz államtérben alfejezet 
83. és az államterületre ható erők az 1990-es években alfejezet 157–158, 177.



Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

135

a határaikat nem az ott élők hatalmi viszonyai, etnikai, vallási, törzsi hovatartozása, 
hanem az európai gyarmattartók befolyása szerint húzták meg, amely erősen vegyes 
etnikai megoszlást eredményezett. Fekete-Afrikában az egymástól eltérő etnikumú 
és vallású törzsek mesterséges határok közé zárása mindmáig ellentétek forrása. A mai 
iraki probléma gyökerei is abban keresendők, hogy az egykori mandátumrendszerben 
egy mesterséges államba szervezték a síita és szunnita arabokat, valamint a szintén 
szunnita, de etnikailag elkülönülő kurdokat. Kasmír hovatartozása kapcsán máig tart 
a területi vita India és Pakisztán között, India és Kína között is évtizedes határvita dúl 
keleten Arunachal/Dél-Tibet, nyugaton a Ladakh részét képező Akszaj-csin területért, 
és hasonló figyelhető meg Palesztina esetében is.34

Keresztények a Közel-Keleten

A geográfia híd szerepe és jelentősége sokszor és sok kontextusban merült fel az elmúlt 
időszakban. Nyáry Ernő bagdadi érsekként35 egy olyan országban szolgált, amely az arab 
nacionalizmust és a szocializmust próbálta vegyíteni, ahol a keresztények és a muszlimok 
békésen éltek egymás mellett a mindennapokban. 32 évig szolgált Bagdadban, a missziója 
során hidat épített vallások, etnikumok, nemzetiségek között. A muszlimok a hazájukban 
természetesnek vették, hogy a keresztényeknek vannak saját templomaik, hogy istentisz-
teleteket tartanak – így telt az elmúlt 1400 év.36 Nem érthetjük meg a közelmúlt történését 
a múlt ismerete és megértése nélkül. 1916. május 16-án Nagy-Britannia és Franciaország 
képviselői aláírtak egy titkos egyezményt – ez Sykes–Picot-egyezményként híresült 
el –, amelyben felosztották egymás között a Közel-Keletet. A Közel-Kelet történetében 
is meghatározó volt az első világégés, az Oszmán Birodalom veresége után a sèvres-i 
és a lausanne-i békeszerződés pedig átrajzolta az etnikai és vallási határokat, a régió val-
lási térképét.37 100 esztendő távlatában megállapíthatjuk, hogy sok vér, könny és verejték 

34	 Selján Péter: A konfliktusok háttere. Kapu, 2008. augusztus 9. 61–63.
35	 Nyáry Éva: Egy pillanat az örökkévalóságból. Nyáry Ernő bagdadi érsek élete. Budapest, XLibris, 
2014. 95. A Nyáry Ernő bagdadi érsek életéről szóló könyv bemutatójára 2018. március 8-án került sor. 
A könyvbemutatót a Nemzeti Közszolgálati Egyetemen 2017-ben létrejött Szélsőségek, vallási szélsőségek 
Ludovika Kutatócsoport szervezte, amelynek vezetője Ujházi Lóránd, az NKE Hadtudományi és Hon-
védtisztképző Kar tudományos főmunkatársa, fővédnöke pedig Erdő Péter bíboros, prímás, esztergom–
budapesti érsek volt.
36	 Jakus Ágnes: Az Istenhez térés íve, interjú Németh Pál református lelkésszel. 2017. 
37	 A békeszerződés megfosztotta az Oszmán Birodalmat területeinek háromnegyedétől, Kelet-Thrákia 
és Szmirna környéke a szerződés szerint a görögöket illette. Kelet-Anatóliában létrejött volna egy független 
örmény állam. Szíria és Libanon francia mandátumterület lett. A Boszporusz nemzetközi ellenőrzés alá 
került. A britek mandátumjogot kaptak Palesztinában, Transzjordániában és Irakban. Moszultól északra 
a kurdok autonóm területet kaptak azzal az ígérettel, hogy egy éven belül elszakadhatnak az anyaország-
tól, Iraktól. A megalakult török nemzetgyűlés Mustafa Kemal vezetésével elutasította, és Törökország 
1920–1923 között háborúval vívta ki annak felülvizsgálatát, amit az 1923. július 24-én kötött lausanne-i 
békeszerződés érvényesített. Az új szerződés értelmében Törökország – 1923. október 27. után Török 
Köztársaság – megtarthatta Anatóliát a kurd és örmény területekkel együtt, ellenőrzése alá vehette a Bosz-
poruszt, és a nyugati hatalmak fegyveres erőinek ki kellett vonulniuk az ország területéről. Törökország 
elveszítette Irakot, Szíriát és Ciprust, megtarthatta viszont Kelet-Trákiát, Isztambult és Szmirnát.



Siposné Kecskeméthy Klára

136

hullott és hull napjainkban is a Zagrosz-hegység, a Tigris és az Eufrátesz folyók területén 
élő népek életében. Földrajzi, etnika, vallási, gazdasági, közigazgatási értelemben igen 
tagolt területről beszélünk. A hovatartozás tekintetében mind a mai napig hatása van 
geopolitikai értelemben annak, hogy nem beszélhetünk egységes, önálló Kurdisztánról, 
a kurdok autonómiára való törekvése azonban igen erős. A Zagrosz-hegység és a lábait 
délen és délnyugaton kísérő terület kőolajban és földgázban a világ egyik leggazdagabb 
vidéke, amely komoly gazdaságpolitikai tényező. A háború Irakban és Szíriában súlyos 
károkat okozott a keresztény kisebbségeknek (asszír, káld, szír katolikus és ortodox, 
örmény felekezeteknek) a Közel-Keleten. Ahogy Őszentsége Mar Gewargis III. egye-
temes pátriárka megfogalmazta:

„[a] biztonsági helyzet romlásával pedig, együtt járt, a szélsőséges indulatok erősödése, 
a keresztény templomokat ért támadások. A Ninive-síkságon, és a Mosul környéki fal-
vakban elkövetett keresztényellenes erőszakhullám, üldözés és szervezett mészárlások 
teljesen ellehetetlenítik a keresztény közösségek helyzetét.”38

Az erőszak, a 2003-as amerikai invázió és az Iszlám Állam iraki–szíriai létrejötte után 
célzott gyilkosságokat és üldözést eredményezett a keresztények ellen Irakban. A brutális 
konfliktus embermilliókat kényszerített arra, köztük több százezer keresztényt, hogy 
elmeneküljenek otthonaikból. Sokan menekültek Jordániába, Libanonba és Törökor-
szágba, míg sokan mások saját országukon belül kényszerültek otthonaikat elhagyni.39 
Az üldöztetés mindig akkor történik, amikor nincs állami rend, folyamatosak a zavar-
gások. Ilyenkor sajnos mindig a kisebbségeken csattan az ostor. Az egykori bagdadi 
érsek Nyáry Ernő által betöltött hídszerepnek jótékony hatása lehet, ez vihet bennünket 
a mindennapokban a béke irányába. A muszlim és a keresztény világ együttélése, pár-
beszéde, a Közel-Kelet békéjének kérdése, stabilitása éppen ezért nem pusztán stratégiai 
kérdés, és nem csak a geopolitikai játékosok sakkjátszmája.

Összegzés

A modern vallásföldrajz a Föld népességének vallás szerinti megoszlását, a különböző 
térségek, országok vallási viszonyait, valamint a természeti-társadalmi jelenségek 
és a vallások kölcsönhatását, kapcsolatait, térségi problémáit vizsgáló tudományterület. 
A tanulmányban áttekintettük a vallásföldrajz tudományrendszertani helyét, fogalmát, 
tárgyát, valamint a felosztását (általános, ágazati, regionális), illetve az egyes konti-
nensek vallásait, a jellemző tendenciákat. Richard Hartshorne wisconsini geográfus 
modellje szerint az államok időtállóságára és a határok tartósságára ható összekötő 
(például közös nyelv, kultúra, vallás) és széthúzó erők (mesterséges határok, etnikai 

38	 Kótai Róbert százados, tábori lelkész Az iraki keresztények helyzete, párbeszéd a keresztényüldözésről 
című konferencián elhangzott előadása 2017. május 5-én. Lásd még Pope Francis and Mar Gewargis III: 
Joint declaration, the Middle East without Christians would no longer be the Middle East (2018); Incontro 
del Santo Padre Francesco con Sua Santità Mar Gewargis III (2018).
39	 Györfi Károly: Keresztényüldözés a 21. században. Budapest, Kairosz, 2015.



Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében

137

kisebbségek, nyelvi és kulturális sokszínűség) eredőinek hatása van, amelyek az etnikai 
és vallási konfliktusok elméleti alapjait nyújthatják. A határok mesterséges kialakítása, 
megvonása és a dekolonizáció folyamata szinte valamennyi földrészen számos máig 
tartó konfliktust eredményezett. A geográfia híd szerepe és jelentősége számos kontex-
tusban merült fel az elmúlt időszakban a válságövezetekben (Közel-Kelet). Különböző 
vallások békés egymás mellett élése nem lehet csak és kizárólag geostratégiai kérdés 
és a geopolitikai játszma része.

Irodalomjegyzék

Erdős Attila – Kiss Gábor: Vallási szavak kisszótára. Budapest, Tinta, 2016.
Gerencsér Árpád: A kaukázusi feszültségek kultúrtörténeti háttere. In Himmer Péter (szerk.): 

Válsággócok kultúrtörténeti háttere. Budapest, Zrínyi Miklós Nemzetvédelmi Egyetem, 
2009. 108–137.

Györfi Károly: Keresztényüldözés a 21. században. Budapest, Kairosz, 2015.
Haggett, Peter: Geográfia – globális szintézis. Budapest, Typotex, 2006.
Hartshorne, Richard: Perspectives on the nature of geography. Chicago, Association of American 

Geographers, 1959.
Hartshorne, Richard: The functional approach in political geography. Annals of the Association 

of American Geographers, 40. (1950), 2. 95–130.
Hevesi Attila: Gondolatok a földrajztudomány jelenlegi helyzetéről, különös tekintettel a közép- 

és felsőfokú oktatásra. Változó Föld, változó társadalom, változó ismeretek. Eger, Földrajz 
Tanszék, 2013.

Hunyadi László: A vallásföldrajz tagolódása. In Tóth József (szerk.): Általános társadalomföld­
rajz I–II. Budapest–Pécs, Dialóg Campus, 2014.

Hunyadi László: A világ vallásföldrajza. Budapest, Végeken, 1995.
Hunyadi László: Általános vallásföldrajz. In Tóth József (szerk.): Általános társadalomföldrajz 

I. Budapest–Pécs, Dialóg Campus, 2002. 369–381.
Incontro del Santo Padre Francesco con Sua Santità Mar Gewargis III, Catholicos-Patriarca 

della Chiesa Assira dell’Oriente (2018). Online: http://press.vatican.va/content/salastampa/
it/bollettino/pubblico/2018/11/09/0827/01796.html

Jakus Ágnes: Az Istenhez térés íve, interjú Németh Pál református lelkésszel. 2017. Online: www.
parokia.hu/v/az-istenhez-teres-ive/

Marlo, Morgan: Vidd hírét az Igazaknak. Budapest, Partvonal, 2016.
Nagy Miklós: A védelem földrajza. Új Honvédségi Szemle, 58. (2004), 5. 14–24.
Nyáry Éva: Egy pillanat az örökkévalóságból. Nyáry Ernő bagdadi érsek élete. Budapest, XLibris, 

2014.
Pap Norbert: Törésvonalak Dél-Európában. Pécs, PTE TTK FI Kelet-Mediterrán és Balkán 

Tanulmányok Központja, 2001.
Pete József: A vallási aktivitás földrajzi mintázata a rendszerváltás után Magyarországon. Pécs, 

Pécsi Tudományegyetem Természettudományi Kar, 2009.
Pete József: Egy új földrajzi diszciplína? Bevezetés a vallásföldrajzba. (s. a.) Online: http://

geography.hu/mfk2004/mfk2004/phd_cikkek/pete_jozsef.pdf
Pope Francis and Mar Gewargis III: Joint declaration, the Middle East without Christians 

would no longer be the Middle East (2018). Online: www.agensir.it/quotidiano/2018/11/9/

http://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/11/09/0827/01796.html
http://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/11/09/0827/01796.html
http://www.parokia.hu/v/az-istenhez-teres-ive/
http://www.parokia.hu/v/az-istenhez-teres-ive/
http://geography.hu/mfk2004/mfk2004/phd_cikkek/pete_jozsef.pdf
http://geography.hu/mfk2004/mfk2004/phd_cikkek/pete_jozsef.pdf
http://www.agensir.it/quotidiano/2018/11/9/pope-francis-and-mar-gewargis-iii-joint-declaration-the-middle-east-without-christians-would-no-longer-be-the-middle-east/


Siposné Kecskeméthy Klára

138

pope-francis-and-mar-gewargis-iii-joint-declaration-the-middle-east-without-christians-
would-no-longer-be-the-middle-east/

Religion in Latin America, Widespread change in a historically catholic region (2014). Online: 
www.pewforum.org/2014/11/13/religion-in-latin-america/

Selján Péter: A konfliktusok háttere. Kapu, 2008. augusztus 9. 61–63.
Siposné Kecskeméthy Klára – Sipos Ferenc: Gondolatok „A világ vallásföldrajza” tankönyvről. 

Földrajztanítás, 34. (1994), 1–2. 38–39.
The World Factbook (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/
The World Factbook: Africa: Angola (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/ao.html
The World Factbook: Africa: Botswana (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/bc.html
The World Factbook: Africa: Congo, Republic of the (2020). Online: www.cia.gov/library/

publications/the-world-factbook/geos/cf.html
The World Factbook: Africa: Egypt (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/eg.html
The World Factbook: Africa: Ethiopia (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/et.html
The World Factbook: Africa: Namibia (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/wa.html
The World Factbook: Africa: Zambia (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/za.html
The World Factbook: Africa: Zimbabwe (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/zi.html
The World Factbook: Middle East: Israel (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/is.html
Tóth András – Siposné Kecskeméthy Klára: Természeti és civilizációs katasztrófák Ausztráliában, 

a megelőzés lehetőségei. Műszaki Katonai Közlöny, 26. (2016), 3. 23–43.
Wilhelm Zoltán – Pete József – Kis György Péter: Adatok a kasmíri konfliktus politikai földrajzi 

elemzéséhez. Földrajzi Értesítő, 55. (2006), 1–2. 213–237.

http://www.agensir.it/quotidiano/2018/11/9/pope-francis-and-mar-gewargis-iii-joint-declaration-the-middle-east-without-christians-would-no-longer-be-the-middle-east/
http://www.agensir.it/quotidiano/2018/11/9/pope-francis-and-mar-gewargis-iii-joint-declaration-the-middle-east-without-christians-would-no-longer-be-the-middle-east/
http://www.pewforum.org/2014/11/13/religion-in-latin-america/
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/ao.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/ao.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/bc.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/bc.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/cf.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/cf.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/eg.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/eg.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/et.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/et.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/wa.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/wa.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/za.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/za.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/zi.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/zi.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/is.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/is.html


Frivaldszky János

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: 
az I. világháború előzményei és első évei – katolikus szemmel

A klasszikusok politikai barátságától a háború öncélúvá válásáig

A politikai gondolkodás klasszikus korában, azaz a görög–római és a középkorban 
(a 13. századig) a vizsgálódás arra vonatkozott, hogy milyen a helyes kormányzás.1 
Az erre irányuló elemzések a jó, azaz az erkölcsileg helyes élettel foglalkoztak, amely 
a közösségi létmódban nyeri el kiteljesedett formáját. A politikai közösség – e megközelí-
tésben – a közjava miatt létezik, létének alapja és célja, a kormányzás célja pedig a közjó 
előmozdítása. A jó, vagyis a helyes kormányzás és a helyes kormányzat áll a klasszikus 
politikai filozófia vizsgálódásainak középpontjában. Niccolò Macchiavelli munkásságával 
a reneszánsz, illetve a humanizmus korszakában a politika célja az állam hatalmának 
hatékony fenntartása.2 A politika mestersége is pusztán erre irányul. Mivel ettől kezdve 
minden állam politikáját a politikai hatalom megszerzésének, megtartásának és növelésé-
nek mennyiségi és hatékonysági szemlélete jellemzi és mozgatja, a térben és hatalomban 
egymás rovására növekedő város-, illetve később a nemzetállamok, illetve birodalmak 
fegyveres összeütközése szükségszerűvé válik.

A késő középkor végétől a háborúk állandósultak. A létrejövő és majd megállapodó 
nemzetállamok, továbbá egyes birodalmak a többi állam rovására érvényesítették a cél-
jaikat. Bár minden háborúnak megvolt a maga casus bellije, a legsúlyosabbakat mégis 
az alapján nevezték el, hogy mennyi ideig tartott: százéves háború (1337–1453), tizenhá-
rom éves háború (1454–1466), a „hosszú” vagy tizenöt éves háború (1591/1593–1606), 
a különösen nagy pusztítást eredményező harmincéves háború (1618–1648), amely-
ben szinte minden európai állam részt vett, a kilencéves háború (1688–1697) és végül 
a hétéves háború (1756–1763). Ezt akár az első tényleges világháborúnak is lehetne 
tekinteni. Az egyre inkább elkeresztényetlenedő szellemi és morális közegben az álta­
lános háborús európai gyakorlat és logika szükségszerű velejárója a nemzetállami, 
illetve a birodalmi lét kialakulásának és fennmaradásának, amely szinte nem is igényli 
a háború legitimációját. Az igazságos háború keresztény felfogása, etikai megközelítése 
szigorú kritériumokkal határolta azt körbe.

A jog- és politikai filozófiai értelemben vett modern korban a háború az államok 
fennmaradásának szükségszerű hatalmi eszközévé vált: e koncepcióban az állam vagy 

1	 Frivaldszky János: Jó kormányzás és a közjó politikai és jogfilozófiai szemszögből. Budapest, Pázmány 
Press, 2016. 9–36.
2	 Frivaldszky János: L’antropologia e i principi del buon governo. Teoria e critica della regolazione 
sociale, 1. (2012). 1–26.

https://doi.org/10.36250/00962_09

https://doi.org/10.36250/00962_09


140

Frivaldszky János

folyamatosan erősödik a változó hatalmi erőkonstellációban, vagy menthetetlenül elpusz-
tul, vagyis az „erősebb marad csak fenn”. A biológiai eredőjű erőszakelvű logikát, tör-
vényszerűséget a „fizikai pusztulás terhe mellett” tekintették érvényesnek. Ily módon 
végeredményében, végső következményeit tekintve, legtöbbször tág értelmében kato-
napolitikai volt e korban. A magas rangú katonatisztek alkották az államok politikai 
és társadalmi elitjének egyik legmegbecsültebb rétegét. A katonai hivatás a legtiszte-
letreméltóbbak közé tartozott. A katonák hivatásbeli beállítottságából fakadó látásmó-
dot az is megvilágítja, hogy az I. világháborút megelőzően elmondható: ők mindegyik 
országban – kardcsörtetően, továbbá a nemzetközi problémák megoldásaként – a háború 
megindítását sürgették.3

A hosszan tartó háborúk indító okait vizsgálva elmondhatjuk, hogy a százéves hábo-
rúnak a franciák számára különös morális jelentősége is volt (Jeanne D’Arc volt a vezé-
ralakja). A törökök elleni harcoknak pedig tagadhatatlan a vallási tétje. A kor szemlé-
letmódja szerint ezek igazolható okok. Azonban e háborúkat is áthatották az államok 
és a birodalmak alig leplezhető hatalompolitikai motivációi, amelyekkel igazolhatók 
például az Oszmán Birodalommal kötött szövetségek is. A harmincéves háború külö-
nösen nagy pusztítása rámutatott, hogy a háború általános „konfliktuskihordó” jellege 
milyen súlyos következményekkel jár az egyes államokban. Szükség volt a háború legi-
timációjának újabb érveire: ennyi pusztítást eredményező háborús politikát már nem 
lehetett könnyen elfogadtatni a civil lakossággal, amely a rendi társadalmi képviseleteken 
keresztül egyre nagyobb befolyással volt az ország politikájára. A nemzetközi közjog 
korabeli képviselői voltaképpen természetjogi alapokon álló általános hadijogokat dol-
goztak ki a háborús érveléshez. A műveket nemegyszer kifejezetten konkrét uralkodónak 
dedikálták. A békekötések ilyen kontextusban csak hosszabb fegyvernyugvást jelentet-
tek. A legyőzöttek (a békeszerződés aláírására kényszerítettek), ha tehették, készültek 
a revansra, az erősödők pedig katonapolitikai értelemben is erősítették pozíciójukat. 
A béke időszakai csupán a háborúk közötti hosszabb-rövidebb szünetet jelentették, önálló 
filozófiájuk aligha volt. A kor meghatározó személyiségei nem adták fel a háború vezérelte 
politikai gondolkodást. A nemzetközi koalíciók sem az elérendő béke, hanem a háború 
mentén szerveződtek.4 A status quo csak ideiglenes hatalmi egyensúlyt jelentett, amely 
ingatagnak bizonyult, hiszen mindegyik fél hatalmának erősítésére törekedett. Minden 
nemzetközi megállapodás, béke, koalíció és szövetség magában hordozta következéskép-
pen egy újabb háború csíráját.5 Ez igaz volt az I. világháborút lezáró békekötésekre is.

A casus belli mibenléte a védekező állam esetében nyilvánvaló. A támadó állam nem 
kellett, hogy különösebben indokolja a háború megindítását: szinte bármilyen sérelem 
vagy hatalmi indok a háború kiváltó okaként szolgálhatott. Természetesen nemegyszer 

3	 Így ír a „militarista kaszt” az I. világháborút megelőző időkben megnyilatkozó mentalitásáról Benda 
Jenő: „A nagyranőtt és nagy föladatokra nevelt hadsereg élén minden országban kifejlődik egy militarista 
kaszt, amelyik minden nemzetközi válság idején csörteti a kardot és mindig elérkezettnek tartja az időt arra, 
hogy vagy az egyik, vagy a másik »ős ellenség«-gel leszámoljon.” Benda Jenő: Az uszítók – a világháború 
kulisszái mögül. Budapest, Légrády Testvérek Könyvnyomdája, 1918. 29. 
4	 Benda (1918) i. m. 21.
5	 Benda (1918) i. m. 4, 21.



141

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

álindokokra hivatkoztak. Az igazi motiváció a fennmaradásért és a hatalomnövekedésért 
való küzdelem természeti törvényszerűsége volt. Ennek a kornak a felfogása szerint 
minden állam ennek az érvénye alatt állt: ha katonailag nem erősödött a többiek között, 
illetve ha gyengült a többiekhez képest, akkor előbb-utóbb megsemmisül a könyörtelen 
küzdelemben. A „fegyveres béke” e militarista logikája az I. világháborút megelőző két 
és fél évtizedben az államok őrült fegyverkezési versenyében nyert formát.6 A kölcsönös 
bizalmatlanság és gyanakvás, valamint az ezek által generált növekvő fegyverkezési láz 
nyújtotta hamis biztonságérzet valóságos fegyverkezési pszichózist váltott ki az ellen-
séges népek érintettjei körében.7

Ezzel a pszichotikus természetű hadi politikai megközelítéssel szemben a más szem-
léletű „klasszikus” korban, amely a békét mint természetes állapotot tételezte fel, az volt 
az általános kérdés, hogy mely kormányzásmód és kormányzási forma szolgálja leginkább 
a közjót. Így az igazságosság mint a helyes, vagyis a közjót leginkább szolgáló berendez-
kedési mód, illetve kormányzási elv meghatározó funkciót töltött be a politikáról való 
filozófiai gondolkodásban. Azonban nem is az igazságosság, hanem a politikai barátság8 
és a béke voltak ezen elméleti politikai törekvések legfőbb vezérelvei. Ez áll Aquinói 
Szent Tamásra is.9 A morál- és politikai filozófiai megközelítés az erkölcsi természetű 
közösség helyes életére, berendezkedésére és kormányzására irányult. Ezért ez volt a poli-
tikai viszonyok megértésére vonatkozó leghelyesebb elemzési mód. Az erkölcsi termé-
szetű valóság tanulmányozására a politikai közösség filozófiai természetének, vagyis 
lényegének, tehát megvalósult, helyes kiteljesedésének a fogalmi körüljárása és kifej-
tése szükséges. Ezért is a politikai filozófia, illetve a morálfilozófia jegyében vizsgálták 
a filozófusok a helyes alkotmányt, a politikai berendezkedést és az ezeknek megfelelő 
kormányzási módot. A helyes (legjobb) politikai berendezkedés és a jó kormányzás célja 
a közjó jegyében az igazságosság, a béke, az egyetértés és a politikai barátság létrejötte. 
A béke – szoros értelmében – a közjó előfeltétele. A háború ezért a közjót veszélyez-
teti. Egyedül akkor jogos a háború folytatása, ha azt a szoros értelemben vett közjó, 
azaz a bel- vagy a külbiztonság igényli, vagyis a béke helyreállítása teszi szükségessé. 
A háború így egy szükséges, de önmagában rossz eszköz, szélsőséges helyzet. A háborút 
csak a belső közrend fenntartása és a támadó ellenséggel szemben a közösség védelme 
indokolja. A háború tehát rossz dolog, ami veszélyezteti a közjó, a közösség igazi javának 
érvényesülését. Így a háború csak mint a közösség létének végső és szükséges védelme 
merülhet fel. Ennek a helyzetnek a kialakulását mindenképpen el kell kerülni. Ezért 
a békére való törekvés és az erények gyakorlása áll a középpontban ebben a filozófiai 
hagyományban. A modern korban az államok közötti érintkezésben nem érvényesült 

6	 Benda (1918) i. m. 23–24.
7	 Benda (1918) i. m. 24–25.
8	 Frivaldszky János: Adalékok a „politikai barátság” klasszikus, természeti törvényhez és a természetes 
igazságossághoz kötött értelmének vizsgálatához: Barátság-fogalom kialakulása és társadalmi-politikai 
jelentése az antik görögöknél, valamint a politikai barátság fogalma Arisztotelésznél, Cicerónál és a „cari-
tas” eredeti keresztényi társadalmi értelme. In Komáromi László (szerk.): Doktori iskola, prelegálások 
2: Tanulmányok, kommunikációk, recenziók és a PhD-közlemények. Budapest, Szent István Társulat, 
2003. 79–101.
9	 Fabrizio Truini: La pace in Tommaso D’Aquino. Roma, Città Nuova, 2008.



142

Frivaldszky János

a háború ultima ratio jellege,10 nem vették igénybe a rendelkezésre álló békés eszközöket 
a konfliktus rendezéséhez. Bár azt is el kell ismerni, hogy ezek tárházának kiszélesedése 
csak a 20. századra datálható, amely a háborús konfliktusokból való tanulás eredménye.

A középkori respublica christiana utáni modern kor háborúról vallott gondolkodását 
nagymértékben a „második skolasztikához” tartozó domonkos rendi Francisco de Vitoria 
(1483 (?)–1546) határozta meg, aki 1539-ben Salamancában Relectio de iure belli cím-
mel nagyhatású előadást tartott. Ugyanezen című munkájában új, szélesebb alapokra11 
helyezte az igazságos háború hagyományos keresztény tanát. Kijelenthető, hogy a modern 
kor háborúinak többsége nem felelt meg az általa megfogalmazott követelményeknek. 
Leszögezi, hogy a vallási különbözőség nem lehet igazságos ok a háború megindítására, 
amiként a politikai uralom növelése sem.12 Márpedig sokszor ezek voltak az ő korában 
az indítóokok, vagy gazdasági megfontolások is szerepet játszottak, ha nem a döntő 
motívumok voltak. De Vitoria merőben másként közelített a háború megalapozásához, 
mint a döntéshozó kortárs államférfiak. Ő a tomista erkölcsi objektivizmus talaján állt. 
Korának uralkodói, az országok vezetői sokszor szubjektív szempontok, illetve alantas 
indítékok vagy egyenesen indulatok mentén döntöttek a háborúk megindításáról, és leg-
többször más okokra hivatkoztak (ha egyáltalán azt szükségesnek tartották). A háborúhoz 
mint a jogsértésre, bűnre adott büntető eszközhöz fordultak, a megsértett jog helyreál-
lításának eszközét látták benne. Eközben a közgondolkodásban a háború mint egyfajta 
államok közötti istenítélet is szerepelt. Az évszázadokon keresztül érvényes felfogás, 
amely a háborúra mint az államok közötti konfliktusok rendezésének általánosan bevett 
eszközére tekintett, csak későn, a 20. századi erkölcsi tudat- és jogfejlődés eredményként 
delegitimálódott.

De Vitora hadijogról alkotott nézetrendszerében az igazságos háború voltaképpen 
egyoldalú igazságszolgáltatás, a békekötés pedig a győztesek által diktált ítélet.13 De 
Vitoria a háborút a keresztények között botránynak tartotta, a pogányokkal szembeni 
háborút viszont agresszivitásuk miatt szükségszerűnek tekintette. Az igazságos háború 
az ő megközelítésében se nem szent, se nem ideológiai jellegű. Az I. világháború – de 
akár már a harmincéves háború – borzalmai emlékeztetnek De Vitoria gondolataira: 
a háború nem irányulhat az ellenséges társadalom megsemmisítésére vagy népek kiir-
tására, de még a győztesek hatalmának megerősítésére sem. Következésképpen bár 
a háború a bűnös emberi lét szükségszerű velejárója, sem megindítása, sem lefolytatása, 
sem annak lezárása nem bízható a vak természeti reflexekre. A hatalmi játékok auto-
matizmusaira, vagy merő utilitarista számításra, avagy a kivételes helyzet tragikumá-
ra.14 A háborúnak a civilizáción belül kell maradnia, amely a valláson, az igazságosság 
eszméjén, a racionális erkölcsön, a természetjogon és a népek jogán keresztül fejlődött 

10	 Angelo Brucculeri: Moralità della guerra. Roma, Edizioni La Civiltà Cattolica, 1953. 52–53.
11	 De Vitoria és követői nyomán kiszélesedtek azon jogok, amelyek védelmében, a nemzetközi viszonyok-
ban akár erőszakkal is fel lehetett lépni. Brucculeri (1953) i. m. 50.
12	 Francisco de Vitoria: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 2005. Q. 3. 1–2; 27. 
13	 Gajzágó László: A nemzetközi jog eredete annak római és keresztény összefüggései. Különösebben 
a spanyol nemzetközi jogi iskola. Budapest, Stephaneum, 1942. 223–224.
14	 De Vitoria (2005) i. m. XXIV.



143

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

ki, és amely az adott állam, illetve az egész emberiség javára irányuló közjón alapszik. 
Azon a politikán, amely a békére törekszik, bár olykor az igazságos háborún keresztül.15 
Hugo Grotius A háború és a béke jogáról című művének előszavában úgy látszik, nem 
ismeri el De Vitoria háború jogossága és igazságossága terén elért kiemelkedő teoretikus 
érdemeit.16 Mi azonban ezt nem mulasztjuk el. De Vitoria egész elméletében hangsú-
lyozza, hogy a háború nem öncél, a békét és a biztonságot kell szolgálnia. Célja az „új 
alapokon egy réginél nagyobb nyugalom”,17 mivel a „háborúnak békés megnyugvást 
és biztonságot kell hoznia”.18 Sem a háború megindításának valódi okai (hatalmi terjesz-
kedések, revansok stb.), sem a háború lefolytatása (például a harmincéves háború vagy 
az angolok búrokkal szembeni bánásmódja), sem a megkötött békék nem feleltek meg 
ezeknek a kritériumnak. Minden háború újabb békétlenséget szült. A háborúkat lezáró 
békék is egy újabb háború magvát vetik el, ezért is volt szinte folyamatos a háborúskodás 
e korban. A ius in bello nagyhatású, általánosabb érvényű humanitárius szabályozása 
csak az 1899-ben, majd 1907-ben megrendezett hágai békekonferenciáknak és egyez-
ményeknek volt köszönhető.19

A háborúskodások egyik fő oka az volt, hogy szinte bármiféle sérelmet casus bellinek 
nyilvánítottak. De Vitoria lefekteti: csupán a súlyos kár okozása esetén szabad hadat 
üzenni, minthogy a büntetésnek a bűntettel arányban kell lenni.20 A három – alább sza-
badon visszaadott – gyakorlati alapelv következtetésében mély bölcsességről és ember-
szeretetről tesznek tanúbizonyságot.21

Bár a fejedelmeknek megvan a hatalmuk, hogy háborút indítsanak, mégis mindenek
előtt azt kell szem előtt tartaniuk, hogy nem szabad okokat és alkalmakat keresniük rá. 
Amennyiben lehet, próbáljanak mindenkivel békében maradni. Magyarázatul hozzáteszi: 
a többiek a felebarátaink, akiket úgy kell szeretnünk, mint önmagunkat. Mindannyiunk-
nak egy az Urunk, akinek bírósága előtt számot kell adnunk tetteink okáról. Elképesztő 
barbárságról tesz tanúbizonyságot, ha valaki az öléshez és az abban való kedvteléshez 
keres okokat, illetve ahhoz, ha az embereket üldözni akarja, miközben olyanokról van 
szó, akiket Isten megteremtett, és akikért Krisztus meghalt. Az a helyénvaló, ha a feje-
delem csak végszükség esetén, mintegy akarata ellenére indít háborút, amikor az elke-
rülhetetlenül szükségessé vált. Amikor pedig jogos okok miatt kitört a háború, akkor azt 
nem annyira a szemben álló nép károsítására kell folytatni, hanem a saját jog elérésére, 
valamint a haza megvédésére, hogy a háború révén egyszer béke és biztonság legyen.

15	 De Vitoria (2005) i. m. XXIV.
16	 Gajzágó (1942) i. m. 223.
17	 Gajzágó (1942) i. m. 223.
18	 Gajzágó (1942) i. m. 223.
19	 A nemzetközi humanitárius jog I. világháborút megelőző fejlődéséhez lásd Luigi Francesco: L’appli-
cazione del diritto internazionale umanitario dei conflitti armati nella guerra 1914–18. In Franco Cardini 
et alii (szerk.): Grande guerra: le radici e gli sconfitti. Europei, Cattolici, Operatori di Pace. Rimini, Il 
Cerchio, 2015. 34–37. 
20	 De Vitoria (2005) i. m. 31–33.
21	 Vannak, akik úgy tartják, hogy e három elv közelíti a leginkább De Vitoriát Grotiushoz. Gajzágó (1942) 
i. m. 221.



144

Frivaldszky János

A győzelemmel és a háború befejezésével kapcsolatban a győztesnek önmérséklettel 
és keresztény szerénységgel kell fellépni. A győztesnek a két politikai közösség között 
álló bíróként kell magára tekintenie: az egyik oldalon áll a politikai közösség, amely 
a sérelmet okozta, a másik oldalon az, amely azt elszenvedte. Nem vádlóként hoz ítéle-
tet, hanem bíróként elégtételt ad a sértett félnek, és amennyire lehetséges, a legkisebb 
kárt okozza a vétkes politikai közösségnek. Különösen, hogy a keresztények közötti 
konfliktusok zömében a teljes felelősség a fejedelmeké, az alattvalók csak jóhiszeműen 
harcolnak a fejedelmekért.

Ha a németalföldi protestáns Grotius A háború és a béke jogáról című korszakos 
művét tekintjük, akkor megállapítható, hogy az a magas erkölcsisége ellenére voltaképpen 
az önszeretet természeti törvényére hagyatkozik végső konklúziójában. Az általa leírt 
emberi természet jóval kevésbé társas és erkölcsös a klasszikus kor koncepciójával össze-
hasonlítva.22 A természeti alapösztönök eleve mind a háborúskodásra sarkallnak – írja.23 
Racionális és társas erkölcsiség pedig már nincs nála az emberi természetben jól meg-
alapozva. Így amikor a nemzetek, az államok jogosnak vélt jussukat maguk keresik, 
maguk akarják azt megszerezni, óhatatlanul háborús konfliktusba kerülnek egymással. 
Nem arra törekednek, hogy kölcsönösen megadják és meghagyják egymásnak az őket 
megilletőt, hanem mindegyik csak a magáéra van tekintettel. Ily módon olyat is köve-
telnek egymástól (például tengerpartok, bányák, gyarmatok stb.), amelyek valójában 
nem illetik meg őket. Általánosan elfogadott nemzetközi bírói fórum nem létezett ebben 
a korban. Maradtak tehát az antropológiailag rosszul megalapozott – mert individualiz-
musra épített – igazságossági értékelési elvek. Ezek így alig bírtak konfliktusrendező 
hatékonysággal. Ezért a gyakorlatban a „háború farkastörvénye” vette át a természetjog 
kötelező erejének helyét a nemzetközi viszonyokban. Azonban maga Grotius szűkre 
szabta a jogos, azaz az igazságos háború megindításának feltételeit. Később azonban ezt 
nem vették figyelembe. Így például Grotius azon határozott véleményét sem, hogy vajon 
lehet-e háborút indítani „olyan növekvő hatalom gyengítésére, amely túlzott gyarapodása 
esetén ártalmassá válhat”.24 Ez utóbbi háborúindítás a vad természeti farkastörvényekből 
szükségszerűen következne, így nemcsak lehetőség lenne, hanem egyúttal – a pusztulás 

22	 Az „ész és a társas együttélés természetét” – írja –, csak „másodsorban kell tanulmányozni”, a természeti 
alapösztönök után. Hugo Grotius: A háború és a béke jogáról I–II. Budapest, Pallas Stúdió–Attraktor Kft., 
[1625] 1999. 48. Az „ész és a társas együttélés természete” – olvashatjuk nála – „nem tilt minden erőszakot, 
hanem csak azt, amely a társas együttéléssel ellentétes, vagyis amely más jogának elvételére irányul.” 
A „társadalom célja ugyanis az, hogy közös erővel és együttműködéssel biztosítsa mindenki számára 
annak sérthetetlenségét, ami az ő sajátja.” Grotius ([1625] 1999) i. m. 48. Úgy tűnhet, hogy a konszolidált 
nemzetközi viszonyokhoz (is) elégséges pusztán a Másikétól való tartózkodás elméletalkotási axiómaként 
használt alapelve: „Mert nem ellenkezik a természettel és ezért megengedett, hogy mindenki inkább saját 
magának akarja megszerezni azt, ami az élethez hasznos; de azt nem engedi a természet, hogy mások 
kifosztásával gyarapítsuk vagyonunkat, jólétünket, gazdagságunkat.” Grotius ([1625] 1999) i. m. 49. Mások 
károkozásáról: „Nem ellenkezik tehát a társas együttélés természetével, hogy magunkról gondoskodjunk, 
és saját érdekeinket előmozdítjuk, mindaddig, amíg nem csorbítjuk ezáltal mások jogait.” Grotius ([1625] 
1999) i. m. 49.
23	 „A természeti alapösztönök között nincs olyan, amely ellentétes a háborúval, sőt inkább valamennyi 
kedvez annak.” Grotius ([1625] 1999) i. m. 47.
24	 Grotius ([1625] 1999) i. m. 174.



145

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

terhe mellett – szükségessé is válna. Thomas Hobbes farkasemberéből szükségszerűen 
fakad a farkasokra jellemző erőszak alkalmazása és a másik megerősödésének erőszakos 
megakadályozása. Grotius mérsékelten társas emberképe alapján azonban úgy tartja, 
hogy „a méltányossággal ellentétben áll az a nézet, hogy az erőszak elszenvedésének 
lehetősége jogot ad erőszak alkalmazására”.25 A megelőző háborús csapás következéskép-
pen csak az ordas farkasemberek törvényei között lenne alkalmazható, ez pedig Hobbes 
filozófiai és a politikai antropológiájának érvényesítése. Pusztán ösztönös, zsigeri maga-
tartással a már mérsékelten társas grotiusi ember- és társadalomfelfogás a méltányosság 
és az igazságosság emberi követelményeit állítja szembe.

Ezzel szemben a klasszikus megfontolásban a háború, ha elkerülhetetlen, akkor 
is – mint önmagában rossz – jól megalapozott igazolásra szorul, így mindenekelőtt 
igazságos kell, hogy legyen. A hadviselés módja sem mondhat ellent az erényes élet 
követelményeinek, ezért – Aquinói Szent Tamás összegzésében – a háború csak igazságos 
okból folytatható: legitim vezető által, a béke megvédése, illetve annak elérése végett. 
Nem jellemezheti kegyetlenség a hadviselőt, ezért fontos a belső lelkület, amely a külső 
tettekben is megnyilvánul.26

Az előbbiekkel ellentétben a (kora)modern kortól a hatalom válik végcéllá. Irányult-
sága az állam puszta fennmaradása – lehetőleg erősödése és növekedése. A hatalom nem 
mutat morális közösségi célok felé, a közjó felé sem. Az államérdek vagy adott esetben 
csak az uralkodó dinasztikus érdeke öncél: a hatalom megőrzése, manipulálása, puszta 
megtartása és lehetőleg mennyiségi növelése, elsősorban a területnövelés a cél. Akkor 
is, ha ezt elfedő igazoló okokkal találkozhatunk. A hatalom egyszerre eszköz és cél. 
Amennyiben azonban minden szereplő így vélekedik az államközi kapcsolatokban, akkor 
a terjeszkedő államok fegyveres összeütközése nem rendkívüli, elkerülendő rossz, hanem 
a politikai viszonyok lényegi eleme. Az erősebb pedig a mennyiségi törvények szerint 
törvényszerűen legyőzi a gyengébbet, annak lesz „igaza”, aki katonailag erősebb. Ezért 
szükséges minél ütőképesebb haderőt fenntartani: a hatalom végett, amit csak a hatalom 
növelése révén lehet elérni. A rivális hatalmi erők ugyanis szintén növelik haderejüket, 
ez a természeti farkastörvény, azaz az ember alantas, indulati, illetve szüntelenül birto-
kolni vágyó állatias konfliktusos énjének állami és államközi dimenzióban való érvé-
nyesítése. A háború ebben a modern olvasatban az állam biológiai jellegű növekedési 
törvényszerűségének szükségszerű folyománya.27 Az egyik állam csak a másik rovására 
tud növekedni és egyáltalán fennmaradni. Ez a növekedés természetéből fakadóan tér-
ben korlátozott. Csak az nyerhet, aki a másikat háborúban legyőzi, vagy szövetségesnek 
megnyeri, és így erősebbé válik.

Mindennek következménye, hogy a késő középkor végétől, de különösen a 17. szá-
zadtól a 19. századig az államok különböző koalíciói színes katonai egyenruhákban 

25	 Grotius ([1625] 1999) i. m. 174.
26	 Russell, H. Frederick: The just war in the middle ages. Cambridge, Cambridge University Press, 
2003. 258–291.
27	 Lásd a porosz tábornok és hadtörténész tézisét a háborúról mint „biológiai szükségszerűségről”: Fried-
rich Von Bernhardi: Germany and the next war. (Deutschland und der nächste krieg). Stuttgart–Berlin, 
J. G. Cotta, 1912.



146

Frivaldszky János

„körbeverték egymást”. A történelmet átlagosan ismerő értelmiségi nem is tudhatja, 
hogy mi volt a kiváltó oka az egyes háborúknak, csak azt, hogy hány évig tartott. 
A történelem így vált a modern korban a háborúk történetévé. A béke rövidebb vagy 
hosszabb időre nyúló fegyverszünet volt.28 Ha valaki azt állította magáról, hogy „jól tudja 
a történelmet”, azt várta, hogy csaták, háborúk évszámait, azok szereplőit kérdezzék tőle. 
A béke időszaka történelmileg „nem számított”. Azokban nem történt semmi „érdekes”. 
A béke „nem csinál”, „nem ír” történelmet. A béke akkor sem volt érdekes, ha évszá-
zadokon keresztül tartott: inkább megfeledkeztek e korszakokról, mintsem hogy újra 
kelljen értékelni a mainstream történelemszemléletet. Ezért a középkor bizonyos hosszú 
évszázadai, leszámítva a keresztes háborúkat, érdekteleneknek bizonyultak. Már az is 
figyelemre méltó, hogy a modern nemzetközi közjog voltaképpen a háború jogaként, 
azaz hadijogként született meg, nem annyira a béke meg- és fenntartásának a jogaként.

A háború tehát az államok közötti nemzetközi érintkezésben mindennapossá és ter-
mészetessé vált. Mindazonáltal mivel dominánssá lett igazolásra szorult, ha újabb terüle-
teken jelent meg. A gyarmatosítás tehát, mint az európai tengeri nagyhatalmak kitágított 
térben való hatalmi terjeszkedése, új támogató ideológiát kívánt. Az is előfordult, hogy 
hatalmi törekvéseikhez a modern individualista természetjogi elméleteket használták 
fel.29 A gyarmati rendszer – kiterjedése határaihoz érkezve – megszilárdult. A feltörekvő 
hatalmak és a háborúban érdekelt erők újabb, immár egy világháború kirobbantásában 
voltak érdekeltek. De hogyan lehetséges ez, ha nincs természetes ellenség? Hogyan 
lehetséges a háborúhoz ellenséget kreálni? Úgy kellett beállítani a háborút, mint amely 
az erényesség, a nemzeti összetartás, a hősiesség egyedüli útja. Ez még mozgósító erővel 
bírt. A köztudatban ugyanis még létezett a hősiesség és a mártíromság keresztény esz-
meiségének foszlánya, illetve a nemzeti összetartozás eszménye. Voltak olyan, a korban 
mérvadó liberális – nem egyszer szabadkőműves – hangok is, amelyek a történelmi 
„haladás” nevében támogatták a háborút. Miként állt a katolikus elit a háborúhoz a világ-
háborút megelőzően?

A vezető katolikus elit inkább támogatta a háborús eszméket, rövid és győzedelmes 
háborúban gondolkodtak. A katolikus pacifizmus helyzete nehéz volt. Megalkuvók-
nak, nemzetietlennek, sőt olykor gyáváknak titulálták őket. Néhány, az akkori szellemi 
kulturális életet meghatározó példát említenénk a háborút támogató személyek közül:30

	– Arthur Conan Doyle, Sherlock Holmes megalkotója – miként regényeinek a fősze-
replője – a pozitivista és racionalista viktoriánus kultúra bajnokaként – írja Fran-
cesco Mario Agnoli31 – a háborút népszerűsítette.32 A háború szerinte egyedül képes 

28	 Benda (1918) i. m. 33.
29	 Michael Bertram Crowe: Eccentric seventeenth-century witness to the natural law: John Selden (1584–
1654). Natural Law Forum, 1. (1967), 1. 187–188.
30	 Francesco Mario Agnoli: Benedetto XV: un italiano in guerra per la pace. In Franco Cardini et alii 
(szerk.): Grande guerra: le radici e gli sconfitti. Europei, Cattolici, Operatori di Pace. Rimini, Il Cerchio, 
2015. 93.
31	 Agnoli (2015) i. m. 78–79.
32	 Lásd például a To arms című pamfletet, amelyet Arthur Conan Doyle először a The New York Timesban 
publikált 1914. szeptember 27-én The war as seen by Sir Arthur Conan Doyle címmel, és amelyet három 
nappal később egy 32 oldalas könyvecskében is közreadott. 



147

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

az erkölcsi szilárdságot és a tisztességet helyreállítani. Doyle igazolni próbálta 
Nagy-Britannia szerepét a búr háborúban.33 Az I. világháborúban az ellenséges 
seregekhez tartozó katonák 1914 karácsonyán történt spontán barátkozásairól 
azonban meghatódva írt.34 Vagyis lelke mélyén békeérzelmű volt, a háborút más 
okokból tartotta szükségesnek.

	– Hilaire Belloc híressé vált Europe and the Faith című művének utolsó előtti sora 
így hangzik: „Europe will return to the Faith, or she will perish”.35 Belloc jó 
barátja, Gilbert K. Chesterton Doyle-lal ellentétben a búrok pártját fogta. A brit-, 
illetve mindenféle imperializmus ellen volt. Ferenc József Nagy-Britannia pártján 
állt a búr háborúban.36 Ez jól kifejezi a „birodalmi” mentalitást. A két birodalom 
tekintetében az a különbség, hogy Nagy-Britanniának gyarmatbirodalma volt, 
ehhez fűződik a búr háború is. Az Osztrák–Magyar Monarchia soknemzetű európai 
birodalomként szervesebben fejlődött, az I. világháború mégis a Monarchiához 
kötődő balkáni puskaporos hordó felrobbanásával tört ki. A magyar közvélemény 
egyébként a búrokat támogatta.37 Minthogy a nemesfémbányákért ment a küzdelem 
minden más ideológiai eszmék hangoztatása ellenére. Chesterton szerint az impe-
rialista – paradox módon – voltaképpen nem is szereti a hazáját.38 A hazáját szerető 
igazi hazafi ugyanis a „kicsit”, az emberléptékűt, az otthonosat és a meghittet sze-
reti a hazájában. Ezzel nem dicsekszik. Benne önmagát „királynak” érzi. Ebben 
a koncepcióban nehezen elképzelhető, hogy különböző nemzetek hazafiai háborúz-
nak egymással. Chesterton hazája hadba lépését támogatta az említett nyilatkozat 
aláírásával. Chesterton és Belloc egyaránt ellenezték a második búr háborút, de 
mindketten támogatták Nagy-Britannia hadba lépését az I. világháborúban.

Az 1914. október 18-i keltezésű, ötvennégy ismert brit író39 nyilatkozatát közlő The New 
York Times újságcikk mindhárom fent nevezett író aláírását tartalmazza.40 A béke iránti 
elköteleződésüket nyomatékosítják a nyilatkozat elején. Azonban többet ér a tisztes-

33	 Lásd a The great boer war című, illetve a The war in South Africa: its cause and conduct című munkáját. 
34	 Antonio Besana: Introduzione. In Alberto Del Bono (szerk.): La tregua di natale, lettere dal fronte. 
Torino, Lindau, 2014. 16.
35	 „Európa vagy visszatér a hithez, vagy nem lesz többé.” Hilaire Belloc: Europe and the faith. 1920. 112.
36	 Joó András: Három nagyhatalom diplomáciai háromszöge, 1900–1914. Nagy-Britannia, Németország 
és Ausztria–Magyarország kapcsolatai és ezek háttere. Budapest, Budapesti Közgazdaságtudományi 
és Államigazgatási Egyetem, 2001. 90.
37	 Pap László: Magyarország és a második angol–búr háború. Debrecen, Debreceni Egyetem BTK, 
2015. Lásd a 80. oldaltól kezdődő fejezetet.
38	 „Chesterton sokat küzdött az angol imperializmus ellen.” Rónay György: A boldog ember. (G. K. 
Chesterton, 1874–1936). Vigilia, 6. (1954). 293. 
39	 Famous british authors defend England’s war (s. a.).
40	 1914 authors’ manifesto defending Britain’s involvement in WWI, Signed by H.G. Wells and Arthur 
Conan Doyle (2014). Valószínűleg tévesen szerepel másutt a nyilatkozat megjelenésének október 14-i 
keltezése (e fotókópia nem tartalmazza az újságcikk fejlécét). Lásd: www.arthur–conan–doyle.com/index.
php?title=Famous_British_Authors_Defend_England%27s_War
	 Először szeptember 18-án jelent meg a nyilatkozat a The New York Timesban, majd az október 18-i szám 
vasárnapi mellékletében újraközölték. Peter Buitenhuis: The Great War of Words. British, American, and 
Canadian propaganda and fiction, 1914–1933. Vancouver, University of British Columbia Press, 1987. 18.

http://www.arthur–conan–doyle.com/index.php?title=Famous_British_Authors_Defend_England%27s_War
http://www.arthur–conan–doyle.com/index.php?title=Famous_British_Authors_Defend_England%27s_War


148

Frivaldszky János

ség, a közös igazságosság, a nyugati világ szabad alkotmányai, amelyek megvédésére 
a porosz felsőbbrendűség által fűtött militarizmussal szemben csak a háborúba lépés 
lehet az egyetlen út.

A kultúrnemzeti lét kollektív megélése alapozta meg a német nemzet állammá válását. 
A Risorgimento romantikus, nemzeti és hazafias eszmeisége teremtette meg Olaszorszá-
got. Hasonlóképpen több közép- és dél-európai nemzet számára is e közösségi eszmeiség 
volt az állami lét, annak elérésére indító elemi erő. A nemzeti tudat odaadást, katonásko-
dásban és főleg a háborúkban megmutatkozó hősiességet, az ennek révén megerősödött 
történeti nemzeti erkölcsi nagyságtudatot eredményezett. Ehhez ismételten hűnek kellett 
lenni az adott korban élő nemzedékeknek. Aki nem vállalta e hadviselésben megmutat-
kozó hazafiasságot, az nem volt hazafi. Nem volt nemzeti lelkületű, nem volt erényes, 
sőt, gyávának mutatkozott. Az odaadó patriotizmus és a túlfűtött nacionalizmus voltak 
tehát ebben a korban a politikai gondolkodás sarokpontjai.

Az I. világháború eszmei előzményeiről: az erényes hadviselés követelményétől 
a háború felmagasztalásáig – háborús filozófiák, politikai elméletek, részint 

ifjúsági regények tükrében

A modern korban voltak, akik a háború morálfilozófiai ideológiáját alkották meg talán 
annak legitimációs igénye miatt. Voltak, akik mérsékelni kívánták az elkerülhetetlen 
háborút, és voltak, akik magasztalták, például Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831), aki 
Kant „örök béke” koncepciójával szemben fogalmazta meg érvelését. Mivel a pápa már 
nem volt döntőbíró a nemzetek közötti konfliktusokban, mint a középkorban, az orszá-
gok egymás közti konfliktusaiban nem létezett általános érvénnyel elismert autoritás. 
Így az esetek többségében, szükségképpen, csak a háború döntött a konfliktusokban. 
A háborút azonban emberségesnek, gyűlölet nélkül megvívottként igyekeztek beállítani.41 
Természetesen ebben a férfias „párviadalban” semmilyen igazságossági elem nem volt. 
Nem az győzött, akinek – külső nézőpontból – igaza volt, hanem akinek ütőképesebb 
hadserege, aki szélesebb katonai koalíciókat tudott kötni, aki tovább bírta erőforrásaival 
a háborút. A háború igazságos megindításának megítélésére ugyan létezett még az igaz-
ságosság/jogosság érve, ám a háború kimenetelének „igazságossága” és az alapul fekvő 
konfliktus igazságossági problematikája között semmilyen logikai vagy morális össze-
függés nem lehetett: a győztesnek lett mindig „igaza”. Miközben mindkét fél úgy vélte, 
hogy neki van igaza, így jogos háborút vív a jogos ügyért. A háború az igazságosság 
és a jogosság tekintetében semmit sem rendezett el, a háború vesztese pedig alig várta, 
hogy katonai revansot vegyen. A békék is jobbára kikényszerített, objektív igazságossági 
alapot nélkülöző, így szükségképpen igazságtalan békék voltak. A legyőzöttek jobb híján, 
kényszerűségből „fogadták el”. A fegyvernyugvásként értelmezhető béke tulajdonképpen 

41	 Hegel szerint a háború egyik fő jótékony hatása a belső integráció megteremtése. Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel: A jogfilozófia alapvonalai vagy a természetjog és államtudomány vázlata. Budapest, 
Akadémiai, 1983. 324. §.



149

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

felkészülés volt a következő háborúra. A béke nem hozott megbékélést a szívekben, nem 
az igazságosságon nyugodott, az ellenség ellenség maradt. Tulajdonképpen a háború 
tette a feleket egymás ellenségeivé.

Nem fordítva áll a helyzet: az emberek nem természetes ellenségei egymásnak, egyál-
talán nem is egymás ellenségei. A mindenféle indokokból indított háborúk igazságtalan-
ságai és kegyetlenkedései tették az embereket, népeket, országokat egymás ellenségeivé. 
Az I. világháborút közvetlenül megelőzően a leendő ellenséget a háborús propaganda 
démonizálta. Olyan barbároknak mutatták be őket, akik bármilyen rettenetes dolgokra 
készek, akiktől reszketni kell, ezért mielőbb el kell pusztítani őket.42 Ehhez van szük-
ség a háborúra. A leendő háborús hadviselő országok ekképpen önmagukat hergelték, 
és mozgósították a háborúra.43 Ez már inkább az I. világháborúra áll. A háborús pro-
paganda szerint az ellenségessé vált népek és nem az országok uralkodói, illetve azok 
kormányzatai és hadseregei voltak a hadviselő felek.

A modern korban kialakulóban lévő államtan tudományát nem egyszer a hadvise-
lésben vitézkedő államférfiak vagy egyenesen katonák művelték. Nem meglepő, ha 
az állam hadban álló voltát természetesnek, sőt kívánatosnak tekintették. Ez jellemző 
például a konzervatív, 1805-ben katolikus hitre tért Adam Heinrich Müller (1779–1829) 
államtani gondolkodásmódjára is.44 A háború ugyanis – szerinte – az állam természetes 
dinamikájához tartozott. Mivel az állam „fiziológiai természetrajzának” szerves részét 
képezi, ezért jó. Ennek megfelelő emberi és társadalmi erényeket neveli ki. Legalább 
annyira természetes a háború, mint a béke: sőt, a háború mozdítja előre az államot. 
A realitáselvű állam és államtan feladata a háború tudomásul vétele, sőt, annak szük-
ségességének elismerése. Egy ilyen optikában a béke lesz a megtört rossz. Erre szintén 
törekszenek a társadalmak és a népek, de az inkább az ember defektuózus természe-
téhez, annak árnyoldalához tartozik, mivel nem az életrevalóságot, a nagyszerűséget, 
a tettrekészséget jelenti, hanem azok ellentétét.

A háború szinte ideológiáktól függetlenül központi elemét képezte a politikai 
és az állami cselekvésnek. A modernitás kulcseseményének is tekinthető francia for-
radalom főbb alakjai – szinte tekintet nélkül belső ideológiai irányzataikra – mintha 
fitogtatták volna a háború melletti elkötelezettségüket, mintha kérkedve öldököltek vol-
na.45 A német–osztrák, illetve porosz militarista hagyományokon nevelkedett politikai 
gondolkodók közül is többen a háborút tekintették az állam lételemének.

42	 Agnoli (2015) i. m. 53.
43	 Von Bernhardi (1912) i. m. A magyar önmozgósításhoz lásd Balázs Eszter: A magyar társadalom 
önmozgósítása az Első Világháború elején: a budapesti háborús előadássorozatok és a „háború kultúrái”. 
In Ifj. Bertényi Iván – Boka László – Katona Anikó (szerk.): Propaganda, politika, hétköznapi és magas 
kultúra, művészet és média a Nagy Háborúban. Budapest, Országos Széchényi Könyvtár, 2016. 143–166.
44	 Heinrich Adam Müller: Az államvezetés művészetének alapjai. In Kontler László (szerk.): Konzerva­
tivizmus 1593–1872. Szöveggyűjtemény. Budapest, Osiris, 2000. 412. 
45	 A girondisták (brissotisták) tekintetében Brissot nevét az utókor „mindenekelőtt a háborúval kapcsolja 
össze. A háború kirobbantásának hívei két fő csoportra oszthatók: az udvari körökre és a brissotistákra; 
másrészt ő volt, aki 1791–1792 telén három hosszú hónapon át kemény szópárbajt vívott a háború ellensé-
gével, Robespierre-rel.” Vadász Sándor: Emberek és eszmék a francia forradalomban 1789–1799. Buda-
pest, Gondolat, 1989. 163. A Girond vezetőinek háborút éltető megfogalmazásaiból egy csokorra való 



150

Frivaldszky János

Hegel szerint a háború nem csupán szükségszerű, hanem erénynemesítő is.46 Nem 
annyira azon van itt a hangsúly, hogy az amúgy elkerülhetetlen háborúban is megjelenik, 
megjelenhetnek az emberség, a hősies áldozatvállalás, a hazaszeretet erényei, hanem 
e gondolati irányban továbbhaladva maga a háború lett felmagasztalva, mint amely 
az erényessé válás fő, sőt egyedüli útja. Ez a férfias, katonáskodó életszemlélet velejárója. 
Ebben a nő alakja akkor kaphat szerepet, ha ezt az imázst támogatja. Ekképpen válik 
hazafias honleánnyá, polgártársnővé stb. A hős és bátor katona alakjának konstrukció-
jához mindenáron szükség van külső ellenségre. Az ellenség fizikai legyőzésével érhető 
el az erényesség. Ellenség nélkül senki sem lehet erényes. Ebben a férfietikában csakis 
a hősies katonai erények létezhetnek. Ezek értékhierarchiában – a hősiesség fokmérője 
alapján – a halált megvető bátorság és annak alapjaként a hazáért, a nemzetért való kato­
nai áldozatvállalás a legfőbb erény. Az ilyen katonai erények jutalma az össztársadalmi 
tisztelet, illetve a történelmi léptékű dicsőség. Ezzel a tiszteletadással tartoznak az elkö-
vetkezendő nemzedékek. John Keegan hadtörténész rámutat arra, hogy a „bátorságnak 
az erkölcsösséggel való azonosítása – egyfajta heroikus puritanizmus – jellemző az első 
világháború (legalábbis korai szakaszai) brit középiskolai szellemiségű felfogására”.47

Rákosi Viktor a dicsőséges magyar szabadságharcot elbeszélő Hős fiúk című nagyha-
tású ifjúsági regénye a századfordulón és azt követően is a magyar ifjúság értékrendjé-
nek, így katonai erényeinek megalapozásában nem kis szerepet töltött be. Zárósorai így 
hangzanak: „A magyar nemzet dicsősége ekkor állt tetőpontján. Minden ellenségünket 
legyőztük, s az egész világ kalapot emelt előttünk. És a nemzet örök hálával viseltetik 
a hősök iránt, akik a magyar nevet fényes betűkkel írták be a történelem könyvébe. 
Legyen áldott emlékük!”48

A dicsőséges háború, a hőn áhított győzelem, a katonai bátorság és az erényesség, 
a nemzet hálája és a dicsőség szerves egységbe forrtak az I. világháború kitörésének 
előestéjén. Erre okítottak az iskolákban is.49 Egy fiatal fiú számára nem létezett annál 
jobban áhított erény, mint csatában bátorsággal meghalni a hazáért.50

Molnár Ferenc regénye, a Pál utcai fiúk azt sugallja, hogy a háború értelmetlen, 
konkrét hozadék, végső konklúzió nélküli is lehet. A regény azzal zárul, hogy beépítik 
a grundot. De senki sem válhat erényessé megvívott hősi háború nélkül. Megköveteli 

található. Vadász (1989) i. m. 166; Maximilien Robespierre: A forradalmi kormányzat elveiről. In Maxi-
milien Robespierre (szerk.): Elveim kifejtése, beszédek és cikkek. Budapest, Gondolat, 1988. 410. Mintha 
az immunbetegség, amelyben valószínűleg szenvedett, szimbolikusan fejezte volna ki a francia forradalom 
egyik alapproblémáját: a forradalmárok a terror idején saját népükre támadtak, a forradalom „felfalta 
saját gyermekeit”. A betegségéhez lásd Philippe Charlier – Philippe Froesch: Robespierre: The oldest 
case of sarcoidosis? The Lancet, 382. (2013). 21–28. A jakobinusok Rousseau híveinek vallották magukat, 
a girondisták pedig Condorcet követőinek. Vadász (1989) i. m. 158.
46	 Hegel (1983) i. m. 324. §, 344–345. Ehhez lásd Kant érintőleges megjegyzését azokkal kapcsolatban, 
akik szatirikusan állnak az „örök béke” nyugalmához. Immanuel Kant: Az örök béke. Budapest, Európa, 
[1795] 1985. 5.
47	 John Keegan: A csata arca. A közkatonák háborúja, 1415–1976. Budapest, Akadémiai, 2013. 335.
48	 Rákosi Viktor: Hős fiúk. Budapest, Magyar Közlöny Lap- és Könyvkiadó, 2016. 209. 
49	 Benda (1918) i. m. 59.
50	 „Ne sírj, Gyurka, – szólt a bátyja megindultan, – ne vedd el az erőmet. Meg kell mutatnunk ellensége-
inknek, hogy tud meghalni egy magyar a hazáért.” Rákosi (2016) i. m. 181. 



151

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

a legnagyobb, adott esetben akár az életáldozatot is, így értelmezhető Nemecsek szükség-
szerűnek bemutatott halála is. Szükségességét még saját édesanyja sem kérdőjelezi meg, 
mivel szükségképpen ilyen a fiúk férfias élete. A háború erényessé tesz, és igazi emberi 
kapcsolatokat sző az adott táboroldalon. De nem az ellenséggel: Ács Feri és Boka János 
még Nemecsek halálos ágyánál sem lesznek békülékenyek egymással. Molnár Ferenc 
is arról számolt be I. világháborús haditudósításában, hogy a frontokon gyakran hallott 
„fiam” „krisztusi” (!) „meleg zengéssel” történő megszólítás volt, ami a háború legna-
gyobb ajándéka volt a számára.51 Az előbb említett regényben Boka János és Ács Feri 
már-már férfias erényeikben, kvalitásaikban alig különböznek egymástól, így nem jók 
és gonoszok küzdenek egymással. Ez a morális dichotómia nem is igazolhatja a háborúju-
kat. Az összecsapásuk mindenképpen szükséges, hogy a másik ember és csapat legyőzé-
sével erényessé válhassanak. Az ütközet elkerülhetetlen, hogy meg lehessen védeni vagy 
meg lehessen szerezni a kishazát, a grundot. Talán erre utal az a momentum, hogy a Pál 
utcaiak győzelme után rögtön kiderült, be fogják építeni a grundot. Ezt a tényt a fatelepet 
védő őr vélhetőleg tudta,52 miközben „végigasszisztálta” a fiúk ölre menő és végül is 
az egyikük halálát követelő háborút. A kor és e regény üzenete – vélhetően – az, hogy 
a háború, a fizikai küzdelem nem csupán a haza megvédéséhez szükséges eszköz, hanem 
az erényessé váláshoz vezető egyedül lehetséges út is. Csak a haza hősies megvédése 
vagy a csapatok közötti háború által válhat valaki erényes férfivé. Igazi emberré, de 
fiúgyermekké is. A háború a felnőtt emberré válás, a nevelkedés természetes útja: a gyer-
mekek háborúsdit játszanak. A felnőtt katonák pedig egyfajta sportként vívják felnőtt, 
férfias játékukat, a háborút. Katonaként újratanulnak járni: menetelni. Újraértékelik 
az élet: a katonaélet értékeit.53 A háborúban lelt dicső halál is „természetessé” válik. 
Azt nem is kérdőjelezik meg. A természetes halál nem az „ágyban, párnák között”,54 
hanem a harcmezőn hősként lelt halál. A háborúnak nem kell feltétlenül eredményesnek, 
sikeresnek vagy értelmesnek lenni. A cél a háború révén elnyerhető – harcias/militarista 
szemlélet – erényesség és az ezáltal megszerezhető dicsőség.

Molnár Ferenc önként ment a frontokra haditudósítónak, ezekről terjedelmes haditu-
dósításokat írt. Leírta a Nagy Háború egy év alatt tapasztalt borzalmait (bár alapvetően 
a másodvonalban gyűjtötte a tapasztalatait). Nem kérdőjelezte meg a háború értelmessé-
gét, szükségességét, természetesnek tartotta: „A háborút az élet természetes jelenségei 
közé sorolta, nem háborította fel, nem merült el mélyebb társadalmi összefüggésekben. 
„[…] A háború célja, illetve céltalansága nem volt előtte világos […]” – írja Gorda Éva.55 
Ennek ellenére úgy tűnik, hogy a világháború kirobbanása előtt várakozással tekintett 
a háború és az abban lelhető erényesség elé. Gyerekregénye a kor közgondolkodásának, 
szellemiségének üzenete.

51	 Molnár Ferenc: Egy haditudósító emlékei. Budapest, Franklin Társulat, 1916. 53–56. 
52	 Molnár (1916) i. m. 111. 
53	 Karinthy Frigyes szarkasztikus írását lásd Karinthy Frigyes: A harcoló ember. In Szabó Dániel (szerk.): 
Az első világháború. Budapest, Osiris, 2009. 325–327.
54	 Petőfi Sándor: Egy gondolat bánt engemet… 1846. 
55	 Gorda Éva: A magyar haditudósítás az első és második világháborúban. Budapest, Nemzeti Közszol-
gálati Egyetem Hadtudományi Doktori Iskola, 2012. 73. 



152

Frivaldszky János

Az I. világháborúban a kormányok a háborús propaganda eszközeivel arra törekedtek, 
hogy a romantikus gyerekregényeken nevelkedett ifjak a valóságban gyűlölt ellenségként 
tekintsenek az ellenfelekre. Ezt már évekkel a háború előtt szították. A nacionalista impe-
rialista politikát támogató sajtóval és a véleményformáló elittel egy irányba húztak. Ilyen 
légkörben a háború megkönnyebbülésként hatott.56 Az I. világháborúban már szükségkép-
pen ellenség kellett, hogy legyen az ifjúsági regényekben stilizált háborús ellenfelekből? 
Hogyan és milyen nacionalista, illetve soviniszta és militarista neveléssel és ellenségképet 
létrehozó propagandával sikerült ezt elérni? Az ellenséggel folytatott háború alkalmas 
még a férfias erények kovácsolására. Félrecsúszott valami az I. világháborúban a fegy-
veres összecsapásban szükségessé vált cselekvés és a férfierényesség nexusában? Vagy 
eleve hamis volt a szükségképpeniséget sugalló gondolat? Vagy a háború valamiképpen 
erkölcsileg nemesítő valóság? Van-e ebben az iszonyatban valami, ami mégis felemelő, 
katartikus? Prohászka Ottokár erre határozott igenlő választ adott 1914-ben,57 azonban 
ezt egy évvel később már cáfolta – elég Prohászka a világháború kitörésének évében írt 
vagy éppen Rákosi Jenő 1914. november 14-én A háború és az esztétika címmel tartott 
előadását tanulmányozni.58

Az I. világháború kitörését sokan szinte megkönnyebbüléssel fogadták. Afféle meg­
tisztulás lehetőségének reményével,59 amellyel a világháborút megelőző évtizedek feszült-
ségeit nemcsak felszínre lehet hozni, hanem a háború tisztító ereje által meg is lehet tőlük 
szabadulni. Sajnos még Prohászka is a világháborúban elesett hős katonák vérét – sajátos 
teológiai érveléssel – a Szentlélek tisztító erejű tüzes szeretetlelkével rokonítja. Azt 
állítja, „szükségünk […] hogy a vér esője tűzbe borítsa a világot”. „A lélek mélységeiből 
meleg, tüzes érzések szakadnak föl s az áldozat s a hősiesség lelkét lehelik. Egyszerű 
fiaink hősök lesznek, kik beszélni nem, de tenni tudnak, kiknél csak egy gondolat járja: 
küzdeni s győzni s ezért mindent, önmagukat is odaadni.”60

56	 Az I. világháborút okozó gyűlölködés szításában sok tényező játszott közre, és nem kis szerepet töltött 
be ebben a sajtó is. Erre nem lett volna képes, ha a gyűlölködés nem égett volna már ott a társadalom 
és a politika mélyrétegeiben. Érdemes Benda Jenő Az uszítók – a világháború kulisszái mögül című érte-
kezését tanulmányozni: Benda (1918) i. m. 4. A nemzetek közötti gyűlölködés akkor alakul ki, ha elhitetik 
a népekkel, nemzetekkel, hogy a többiek az ő létüket fenyegetik, az ő életükre törnek. Benda (1918) i. m. 
5–6. Egy ilyen általános ellenséges hangulatban szinte már megváltásnak hatott a háború, amelyet alig 
vártak. Benda (1918) i. m. 6. A háborút kirobbantó végső okot Benda az egymással versengő kormányok 
nacionalista imperialista politikájában látja megragadhatónak. Benda (1918) i. m. 7. Ez az ideológia a ter-
jeszkedésre törekvés miatt egymás „természetes ellenségévé” tette az egymással szomszédos országokat. 
Benda (1918) i. m. 13. Ily módon az évszázadok alatt létrejönnek az egymással szomszédos országok között 
az „ősi”, „természetes” ellenséges országpárok, azonban a konkrét gyűlölködés éppen azon ország ellen 
fordul, amelyik ellen a nacionalista imperialista terjeszkedés akkoriban éppen irányul. Benda (1918) i. m. 
13.
57	 Lásd például Prohászka Ottokár: Korunk lelke. Budapest, Szent István Társulat, 1914. 112.
58	 Rákosi Jenő: A háború és az esztétika. Hadi Beszédek. Budapest, Pallas Irodalmi és Nyomdai Rt., 
1915. 14. Csak egyetlen, jellemző passzust idézünk a tanulmányból: Rákosi (1915) i. m. 5; Prohászka 
Ottokár (szerk.): A háború lelke. Budapest, Szent István Társulat, 1915. 114–115. Rákosinak a háború 
valóságos természete, annak erőtörvényszerűségeinek érvényesülése felől nem voltak kétségei: Schiller 
József: Rákosi Jenő. Egy magántitkár feljegyzései. Budapest, Káldor Könyvkiadóvállalat, 1933. 29.
59	 Pröhle Károly: Háború és theologia. Theologiai elmélkedés a világháború közepette. Theologiai Szaklap, 
13. (1915), 1. 40.
60	 Prohászka (1915) i. m. 115.



153

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

Prohászka 1914-ben azt remélte, hogy valami új és jó fog az I. világháború világégése 
nyomán kialakulni.61 Frenyó Zoltán meglátásában ez nem a háborúból jön létre, hanem 
a háború közepette jelenik meg.62 Mi úgy látjuk, hogy a székesfehérvári püspök a világ-
háború apatikusságból „felpezsdítő” jótékony szerepét vélte érzékelni 1914-ben. Amely 
valami jónak és nemesnek adhat lökést, ami persze a maga teljességében csak lelki síkon, 
belső megújulás révén teljesedhet ki. Prohászka így fogalmaz a háború kirobbanásának 
évében: „A világháború fölpezsdítheti a blazírt közszellemet, de a kultúra igazi haladását 
csak a lelki értékek s a lelki élet fokozása határozhatják meg.”63

A magunk részéről azt valljuk, hogy a háború eleve rossz. Sőt, a legrosszabb, mivel 
emberéleteket tömegesen olt ki és nyomorít meg szándékosan. Iszonyatos erkölcsi károkat 
okoz mind a katonák lelkében, mind az otthonmaradottak erkölcsi tudatában és morális 
életvitelében. Mihályfi Ákos64 katolikus pap, teológus egyetemi tanár világosan fogalmaz 
1916 szeptemberében a Pázmány Péter által alapított budapesti egyetemen elmondott 
rektori székfoglaló beszédében. Kendőzetlenül rámutat a világháború erkölcsöket rom­
boló hatásaira.

„Mert ez a világháború mindkét irányban földrengésszerüleg hatott a néplélekre és nép-
szellemre. Azokra a milliókra, akik a harctereken töltöttek el immár több mint két eszten-
dőt; de azokra a milliókra is, akik itthon maradtak. Ez a világháború vulkánikus kitöréshez 
hasonló, amely lávájával elborít mindent; a láva alól kell kikeresnünk a tegnap értékeit, 
kincseit, eszményeit. A háború sohasem volt erkölcsök iskolája, de népek nevelője sem; 
a háború mindenkor rombolt nemcsak életet és anyagi javakat, hanem erkölcsöket is. 
A jelen világháború ezt még nagyobb mértékben tette, mint az előzők. Azelőtt zsoldos 
katonák vagy kisebb hadseregek harcoltak s a háború aránylag kis területeken folyt le. 
A jelen háború népek csatája, melyben milliós hadseregek, egész nemzetek állnak egy-
mással szemben s éveken át egész országok családi tűzhelyei nélkülözik a családfenntartó 
erejét és tekintélyét. Már most megállapíthatjuk, hogy ez az immár harmadik éve dühöngő 
háború az itthonmaradtak erkölcseire nem volt nevelő hatású. Az atyai tekintély és szigor 
hiánya máris érezteti hatását az ifjúságra, de még inkább az a körülmény, hogy az élet ser­
dületlen gyermekeket munkára kényszerített, akik a szülői háztól elszakítva, vagy legalább 
is bizonyos önállósággal, felnőttekkel együtt dolgoznak, akiktől nem a felnőttek erényeit 
tanulták el elsősorban. Számos oldalról hangzik panasz a serdülő ifjúság eldurvulásáról. 
Több helyen katonai, másutt polgári hatóságok különféle rendszabályokat bocsátottak 
ki, hogy a serdülő ifjúságot a korcsmázás, dohányzás, a mozi és a nemi kicsapongások 

61	 „Nagy idők nemcsak nagy embereket szoktak fölléptetni, hanem fölébresztik az új világok vágyát 
is, mely főleg az ilyen nagy világháborúban, amilyen a mostani, meg is látja már annak a jobb kornak 
piros – vérpiros – hajnalhasadását. Új világok megteremtésére úgyis tettek kellenének, s van-e nagyobb 
tett, mint az ilyen világesemény?!” Prohászka (1914) i. m. 141. 
62	 Frenyó Zoltán azokat a momentumokat, szöveghelyeket helyezi vizsgálódásának középpontjába, ame-
lyek a háború borzalmas voltáról adnak számot, és amelyek Prohászka háborúellenességét bizonyítják. 
Ezek jobbára nem a háború kitörésének évéből valók. Lásd Frenyó Zoltán: Prohászka Ottokár eszmevilága 
a Nagy Háború idején – Római lelkület, keresztényszocializmus, magyar valóság. In Mózessy Gergely 
(szerk.): Prohászka-tanulmányok, 2015–2017. Székesfehérvár, Székesfehérvári Püspöki és Székeskáptalani 
Levéltár, 2017. 374–384. Benne Prohászka világháborúról alkotott nézeteinek ismertetését lásd 377–382.
63	 Prohászka (1914) i. m. 146.
64	 Mihályfi Ákos István, OCist (Szepetnek, 1862. szeptember 2. – Budapest, 1937. május 27.) 



154

Frivaldszky János

veszélyeitől megóvják, és ahol ilyen intézkedéseket nem tettek, ebből nem az következik, 
hogy ezek ott nem szükségesek, legföllebb az, hogy az illetékes hatóságok eziránt nem 
bírnak kellő érzékkel. Csak érinteni akarom azt is, hogy a katonai és polgári hatóságok 
kénytelenek voltak rendeletekkel szabályozni a hadifogolymunkásokkal való bánásmódot, 
ami ismét csak annak a bizonyítéka, hogy a háború nem iskolája az erkölcsöknek.”65

Több katolikus gondolkodó, köztük véleményformáló klerikusok is a harci erényeket 
és benne különösen a hősies áldozatvállalást hasonlították össze. Olykor analógiásan 
közelítették meg, egyesek közvetlenül társították vagy éppen rokonították a keresztényi 
élet Krisztusért vállalt hősiességével. Nézetünk szerint ez hibás gondolattársítás, amely 
sajnos még Prohászka egyes szöveghelyeiből is kitűnik. Főleg azok, amelyek a világhá-
ború kitörésének évében jelentek meg.66 Ám 1915-ben már helyesebb szemléletet mutató 
álláspontot fogalmaz meg, vélhetőleg a háború borzalmai és visszaélései hatására.67 De 
még ekkor sem maradnak el a háború felemelő, gondviselésszerű oldalát kiemelő gondola-
tok.68 Összességében 1915-ben a háború erkölcsét taglaló írásában már azon a véleményen 
volt,69 mint amelyet Mihályfi Ákos egy évvel később megfogalmazott. Prohászka véle-
ményében igazi fordulatot észlelünk az 1914-es álláspontja és az 1915-ben írt tanulmá-
nyai között. Utóbbi írásában már kiemeli az I. világháború szörnyűségét és a háborúval 
szükségképpen együttjáró borzalmakat, erkölcstelenségeket. Ezért a háború és az etika 
szinte szükségszerűen kizárni látszik egymást.70 Nézetünk szerint azonban ez esetben 
sem egyértelmű a háború elítélése.

A világháború Mihályfi Ákos józan és helyes erkölcsi szemléletű elítélése sajnos 
nem volt általános a háború kitörésekor, bár 1916-ban már egyre inkább elterjedőben 
volt. A militáns módon hazaszeretetre nevelt olasz katolikus ifjúságra általánosan igaz-
nak tekinthetjük, hogy a férfiasság értékrendje átcsúszott arra, hogy miként kell ölni 

65	 Mihályfi Ákos: Rectori székfoglaló beszéd (1916. szeptember 30.) In Mihályfi Ákos (szerk.): Mihályfi 
Ákos beszédei, II. kötet. Társadalmi beszédek. Budapest, Szent István Társulat, 1930b. 197–198.
66	 Lásd például Prohászka (1914) i. m. 105.
67	 Prohászka (1914) i. m. 149. 
68	 Így fohászkodik a püspök: „Dögvésztől, ínségtől és háborútól ments meg, Uram, minket!” Prohászka 
(1915) i. m. 113. Elbizonytalanító az a kérdése, hogy „vallás segíti-e s mennyiben a pacifizmus törekvéseit”? 
Prohászka (1915) i. m. 113. Nagyon realisztikusan és helyeselhetően rámutat, hogy „a háborút a világ-
történelem, a nemzetek életében ultima ratiónak s az erőszak kategóriájának hívják; azonban látnivaló, 
hogy ez ultima ratióban a rációból semmi sincs, s hogy ez a kategória nem az értelem, hanem az ököl 
kategóriája.” Azonban azt is hozzá kell tenni, hogy egy évvel korábban is állította a háború irracionális 
jellegét, azonban abban mégis a nemes lelkesülést és a hősök idealitását is megpillantani vélte. 1915-ben 
hasonlóképpen újból kiemeli a háború Gondviselő által való büntető és megtisztító jellegét: „Hát nem 
gondolhatjuk-e méltán, hogy az ilyen elpuhult világban a kínnak s szenvedésnek, sőt a háborúnak is valami 
felsőbb missziója van, – nem gondolhatjuk-e, hogy a katasztrófák szélvészében az Isten lelke jár s az tisztítja 
a miazmás levegőt – hogy az forgatja a harcok szántóekéjével a kultúra bojtorjános és maszlagos ugarát 
erkölcsi tavaszodás alá?! Végigsuhint ostorával, a csatatűz s a szenvedés suhogó lángjaival az Isten-fele-
dett s élvezetsóvár emberiségen.” Prohászka (1915) i. m. 115. Megemlítendő, hogy retorikai előadásmódja 
meglehetősen költői, képekben gazdag és éppen ezért nem annyira pontos fogalommeghatározásaiban, 
de ez nem is tűnik céljának lenni (nem világos többek között, hogy mit ért „hit”, „fény”, kisbetűvel írt 
„gondviselés” stb. alatt), márpedig ez morálfilozófiai mondandójának megértése szempontjából bizonyos 
nehézséget jelent. 
69	 Prohászka (1914) i. m. 149.
70	 Prohászka (1914) i. m. 150.



155

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

és meghalni a hazáért, mégpedig gyűlölet nélkül.71 A háborús propaganda és az elszen-
vedett háborús fizikai és lelki sérülések, kínok és fájdalmak hatására azonban a nemes 
harcias erényesség (ha egyáltalán van ilyen) az ellenség gyűlöletébe csapott át a háború 
elhúzódásával. Ez tudatos propaganda eredménye, amelyet a sajtó általában, a tisztek 
pedig a katonák között folytattak a megrendelő politikusok akarata szerint.

Szükséges lenne a háborús erényesség kérdésének eszmetörténeti és morálfilozófiai 
feltárása, különös tekintettel az I. világháborút megelőző időszakra nézve. Érdemes meg-
vizsgálni tágabb optikában, hogy a barát-ellenség dichotómia filozófiai antropológiailag 
megalapozott, illetve szükségszerű-e.72

A béke és a politikai barátság a klasszikus politikai filozófiában versus 
a nemzetállamok és a kozmopolitizmus „testvériség”-elve

Míg a klasszikus korban – mint már szóltunk róla – a „politikai barátság” elérése volt 
a politikai közösség legfőbb célja, addig a modernitás zenitjén, a francia forradalom-
ban a kereszténységtől kölcsönzött73 testvériség jelszava váltotta azt fel – a szabadság 
és az egyenlőség mellett harmadik politikai jelszóként szerepelve.74 Csakhogy ez hamar 
eltűnt a másik kettő mellől, mivel a – fegyverekkel, a terror eszközeivel akár ki is 
kényszeríthető – nemzeti egységgel azonosult, és a francia forradalomban a guillotine 
(nyaktiló) nyers valósága mutatta meg emblematikusan azt, hogy a kozmopolitizmus 
e válfaja mindenkit elvben testvérének tart, a „mellettem levőt”, azaz a kereszténység 
szerinti potenciális felebarátot (proximus) viszont, azaz a polgártársat – szimptomatiku-
san – lenyakazza. Ezzel szemben a klasszikus korban kis politikai közösségek szerves 
rendszere integrálta a természetüknél fogva társas lényeket, a személyeket (persona) 
a közjó felé irányuló társas és politikai közösségeikbe. Az igazi célja e közösségeknek 
nem is az igazságosság elérése volt, hanem azt magában foglalóan a politikai barátság 
létrejötte a polgártársak között.

A politikai barátság a 16. századra eltűnt a politika filozófia szótárából,75 és a modern 
nemzetállamok korában végül is a „testvériség” elvét a nemzet tagjaira szorították vissza 
(a nemzeti egység hívószavába tömörítve). Ráadásul Istent magát is „privatizálták” a nem-
zetállamok dimenziójára szűkítve, szabva, aki immáron – az esetünkben – a „magyarok 
Istenévé” vált,76 és aki ilyen minőségében nem a „tótok”, az „oláhok” vagy a „rácok” 

71	 Lásd még Francesco Piva: Uccidere senza odio. Pedagogia di guerra nella storia della Gioventù cat­
tolica italiana (1868–1943). Milano, Franco Angeli, 2015., különösen 11–12, 82.
72	 Lásd a Politikai viszony, közjó és politikai barátság című fejezetet: Frivaldszky (2016) i. m. 37–68.
73	 Joseph Ratzinger: La fraternità cristiana. Brescia, Queriniana, 2005.
74	 Antonio Maria Baggio: La riscoperta della fraternità nell’epoca del Terzo ’89. In Antonio Maria Baggio 
(szerk.): Il principio dimenticato, la fraternità nella riflessione politologica contemporanea. Roma, Città 
Nuova, 2007. 5.
75	 Frivaldszky János: Klasszikus természetjog és jogfilozófia. Budapest, Szent István Társulat, 2007. 12, 
308–309, 356. 
76	 Péter László: A magyarok Istene. Acta Historiae Litterarum Hungaricarum, 24. (1994). 101–108.



156

Frivaldszky János

stb. istene. A nemzeti istenre/istenekre (?)77 való hivatkozás lehetősége így a nemzetek 
és népek közötti konfliktusok újabb forrásává vált. Ennek következtében, adott esetben, 
a fegyveres konfliktusban mindkét oldalon Isten nevében áldották meg a fegyvereket.78

Megállapítható tehát, hogy a politikai barátság és a testvériség erkölcsi és politikai 
elvei csak kis közösségekből épülő nagyobb közösségekben79 képesek valódi tartalmuk 
szerint jótékony hatásukat kifejteni a közjó, a béke és a szolidaritás jegyében. Ezen 
altruista erények a perszonalista filozófiai antropológiát feltételezik, míg a kozmopoli-
tizmus az individualizmust (egoizmust), illetve a kollektivizmust tekinti alapjának. Ezért 
is hamis, illuzórikus, illetve irreális ez utóbbiak filantrópiája. Az is megállapítható, hogy 
a szélsőséges nacionalizmus, azaz a sovinizmus belülről kötő hazafiassága szintén nem 
teszi lehetővé a nemzetek békés egymás mellett élését, különösen nem a testvériség 
kialakulását közöttük. Ennek megtanulásához nyújtott nagyon keserves tapasztalatot 
az I. világháborúhoz vezető soviniszta, illetve imperialista militarista politika.

Politikai antropológiaváltás az I. világháború borzalmainak hatására – a háború 
antropológiájától és a militarizmustól a béke filozófiája felé

Az I. világháborúban élt elődjeink olyan lelki megrázkódtatást szenvedtek, hogy nagy 
nehezen tudták csak kiheverni, ha egyáltalán sikerült. A testközelben átélt emberi kegyet-
lenség, az ölés tömeges, ipari méretűvé válása, amelyet az új technikai eszközök tettek 
lehetővé (lángszóró, golyószóró,80 mérges gázok, nagy kaliberű és hatótávolságú ágyúk, 
illetve a tankok stb.) olyan sebet ejtettek az I. világháborúban harcoló katonák lelkén, 
hogy az emberi élet értékességébe vetett hitük rendült meg. Hiszen egy idő után az átélt 
borzalmakat (a frontvonalak szögesdrótjain lógó emberi végtagok és belek látványát, 
a lángszórótól megpörkölődött emberi hús szagát, a lövészárkok sarában fekvő halottak 
stb.) nem lehetett már pszichikailag feldolgozni. A frontvonalakra szállított alkohol sem 
tudta felejtetni a háború értelmetlen embertelenségét. Az I. világháborúban már ren-
delkezésre álltak a tömeges gyilkolásra alkalmas fegyverek, amelynek pusztító hatását 
kézközelben kellett átélniük a katonáknak. Nem sok száz méterről, adott esetben a fal 
mögül lőtték ki a szabad szemmel nem látható ellenséget, a megsemmisítendő „célpon-
tot”, ahogy az a legmodernebb fegyvereknél történik. Az I. világháborúban a katonák 

77	 Lásd Babits Mihály A Magyarok Istenéhez című versét, amelyre Péter László is hivatkozik említett 
tanulmányában: Péter (1994) i. m. 101–102. 
78	 Lásd a 8-as számú képet ezzel az aláírással: French soldiers gather around a priest as he blesses an 
aircraft on the Western Front, in 1915. (2014); Lásd még Old Serbian priest blessing rifles, 1914. J. Patrick 
Houlihan: The Churches. International encyclopedia of the first world war. 2015. https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
79	 Megjegyzendő, hogy Aquinói Szent Tamás nem a birodalmat nevezte meg olyanként, mint amelyben 
a közjó, a béke és a politikai barátság megélhető lenne, így ebből a szempontból érdemes lehet újra végiggon-
dolni a német Szent Római Birodalom létrehozatalának és annak fenntartásának történeti törekvéseit.
80	 Stéphane Audoin-Rouzeau: Weapons. International encyclopedia of the first world war . 2014. Külö-
nösen a The terror of the machine gun című alfejezet. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Ser-
bian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu


157

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

többsége a legnagyobb csatákban mégis úgy hunyt el az ágyúrepeszektől, hogy nem is 
látták az ellenséget.

Az I. világháború családfőket, apákat szakított ki családjaikból, és vitt a merő öldök-
lés lövészárkaiba. Mindezeknek az erkölcsökre gyakorolt megnyomorító hatását csak 
olyan elmék voltak képesek már 1916-ban előre látni és bátran kimondani, mint a már 
említett Mihályfi Ákos.81

Az I. világháború értelmetlenségére elsőrendű példa a magyar és az olasz katonák 
tapasztalata. Szembekerülésük jól mutatja, milyen esetlegességeken múlik, hogy kik 
lesznek egymás „hivatalos ellenségei”. Ezért is példaértékű, hogy az I. világháborút újra-
értelmezik mindkét oldalon. Ebben jó száz évvel megkésve XV. Benedek pápa szellemi 
örökségét vállalják fel öntudatlanul is, még ha a vallási, keresztényi erkölcsi és gondolati 
alap időközben el is tűnt.

XV. Benedek pápa harca a békéért: keresztény (katolikus) politikai szellemi 
környezet a Nagy Háború kitörésekor

Röviden elődjéről, X. Pius pápáról és a történeti kontextusról

X. Pius pápáról az hírlett, hogy szívinfarktusban halt meg, amelyet az I. világháború 
kitörésének fájdalma okozott.82 Nem teljesen világos, hogy milyen üzenetváltás történt 
a pápa és Ferenc József között a világháborút megelőzően.83 Annyi bizonyos, hogy rend-
kívüli mód elkeserítette a háború. Minden erejével a békét szorgalmazta a világ összes 
katolikusához írt Dum Europa kezdetű apostoli buzdításában. A buzdítás megírása 
után tizennyolc nappal halt meg.84 A „mintakatolikus” uralkodónak tekintett – és hajlott 
korában békepártiként emlegetett85 – Ferenc József háborús proklamációja jól mutatja, 

81	 Mihályfi (1930b) i. m. 198–199.
82	 „Allorché fummo chiamati, quantunque immeritevoli, a succedere sul Trono Apostolico al mitissimo 
Pontefice Pio X, a Cui il dolore per la lotta fratricida, poco prima accesasi in Europa, aveva abbreviato la 
santa e benefica vita, […].” XV. Benedek: Es. ap., Allorché fummo chiamati. 1915. 07. 28. Acta Apostolicae 
Sedis, 7. (1915), 13. 365.
83	 Roger Aubert: La Chiesa negli stati moderni e i movimenti sociali. In Hubert Jedin (szerk.): Storia 
della Chiesa. 10. Milano, JacaBook, 1975. 628; Caterina Ciriello: Benedetto XV, la guerra e le posizioni 
dei vescovi italiani. Anuario de historia de la iglesia, 23. (2014). 42–43; Gárdonyi Máté: A Szentszék 
és az I. világháború. Vigilia, 80. (2015), 5. 322. Nem ismerjük pontosan a X. Pius és Ferenc József közötti 
levelezést, de a pápa gondolhatta, hogy az Osztrák–Magyar Monarchiának igaza van a konfliktusban, 
viszont a fegyveres elégtételt nem helyeselte. A Habsburgok birodalma a pápa és munkatársai szemében 
a katolicizmus védőbástyája volt. Ferenc Józsefet olyan uralkodónak tekintették, aki példásan teljesíti 
katolikus vallási kötelességeit. XV. Benedek pápa rámutatott, hogy X. Pius az államtitkárára volt kénytelen 
hagyatkozni, mivel nem volt jártas a nemzetközi ügyekben. Ciriello (2014) i. m. 43.
84	 La Civiltà Cattolica 65. (1914), 3. 486–487. Hivatkozza: Pier Luigi Guiducci: Benedetto XV, pontefice 
in un mondo in crisi. 2015. Az eredeti pápai dokumentum nem érhető el a pápai megnyilatkozásokat tar-
talmazó központi adatbázisokban: www.vatican.va/offices/papal_docs_list_it.html és http://w2.vatican.va/
content/pius–x/it/apost_exhortations.index.html X. Pius: L’Osservatore Romano. 1914. augusztus 03.
85	 „Ferenc Józsefről mindenki tudta, hogy őszintén és szive szerint ragaszkodott a békéhez, hiszen az utolsó 
években, amikor a közelgő kataklizma dübörgésétől már hangos volt Európa, mint szálló igét emlegették 

http://www.vatican.va/offices/papal_docs_list_it.html és http://w2.vatican.va/content/pius–x/it/apost_exhortations.index.html
http://w2.vatican.va/content/pius
http://w2.vatican.va/content/pius


158

Frivaldszky János

hogy a háború az ő és a kor (téves) vallásos felfogásában az igazságos konfliktusrende-
zés szélső esetben bevetendő, de mindenképpen elfogadott eszköze volt. Tulajdonkép-
pen a Gondviselő igazságszolgáltatásának része, minthogy a hősiesen vívott háborús 
győzelmen keresztül nyilvánulhat meg az Úr segítségével a sértett fél igazsága, ezáltal 
szerezhető elégtétel. Úgy lett beállítva, mintha valamiképpen maga a Gondviselő járna 
el döntőbíróként a hadviselő felek vitézül vívott háborúin keresztül.86

Háború a hétköznapi vallásosságban

Hogy megérthessük a hétköznapi vallásosságban a háborúról alkotott keresztény elkép-
zeléseket, érdemes belepillantani a korabeli imakönyvekbe. Ha áttekintjük az I. világ-
háborús magyar katonaimákat,87 akkor szintén előtűnnek az isteni segítséget kérő vagy 
hálát adó érvek, a katonaetikai, a teológiai és a morális toposzok sajátos kombináci-
ója, „eklektikus” jellege. Találhatunk bennük ó- és újszövetségi hivatkozásokat, Isten 
a „Seregek Ura”. A keresztény lelki élet gyötrelmeinek és a katonaélet viszontagságainak 
pedig nemcsak analógiái, hanem folytonos egymásba fordulásai is fellelhetők. Mintha 
azok – a háború kontextusában – azonosak lennének egymással. Megtalálható Isten 
segítségül hívása, a halál elfogadása az örök élet reményében. A háborúban szenvedő 
emberek gyötrelmeinek említése mellett az imák részét alkották az igazságos harc meg-
vívásához szükséges fegyverek megáldása, illetve könyörgés a bátorságért és a vezetők 
számára a bölcsességért.

A katonai vezetői és a „krisztusi” erények sajátos találkozása: a tökéletes tiszt 
„krisztusi” alakja a világháborús katonai szépirodalomban

A vázolt vallásos katonai erényetikai mentalitásban – és talán nem utolsósorban a háború 
generálta szellemi miliőben –, a kor romantikus katonaregényeiben leírtak szerint a kato-
nák az általuk szeretett elöljáróiknak természetfeletti módon gyakorolt erényeket tulajdo-
nítottak. A tiszt a beosztottjaival egyfajta vallási áhítattal törődött. Ezért úgy tűnt, mintha 
valamiféle „krisztusi aura” venné őt körül. Ez derül ki az emblematikus katonaregényből, 
Donald Hankey The Beloved Captain: The Honor of the Brigade munkájából.88 John 
Keegan szerint ő volt az a keresztény író, akinek sikerült az „új hadsereg tisztjeinek 
érzelmeit”89 megragadni. Keegan azt állítja, hogy a szerző „a tökéletes tiszt erényeinek 

azt, hogy addig, amíg az ősz uralkodó él, nem lesz világháború. A kritikus júliusi napokban Ferenc József 
mégis ezt mondta: »Az én magas korom nem lehet akadálya az eseményeknek!« A háborús tények logikája 
tehát erősebb volt, mint az uralkodó akarata.” Benda (1918) i. m. 37.
86	 Szabó (2009) i. m. 73–74. 
87	 Lásd Szabó (2009) i. m. 289–296; Lencz Géza: Beszédek és imák háborúi alkalmakra. Debrecen, 
Hoffmann és Kronovitz, 1914.
88	 Donald Hankey: The Beloved Captain: The Honor of the Brigade. An Englishman Prays. New York, 
Dutton, 1917. 10. 
89	 Keegan (2013) i. m. 335.



159

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

katalógusán keresztül bizonyos cél felé vezeti az olvasót […], mert egyszer csak felfedi, 
hogy a kapitány, akit mindenki szeret, maga Krisztus”.90

A „magyarok Istene” és a Ferenc József nevével fémjelzett osztrákokhoz való viszony 
1848/49-ben és az I. világháborúban – megfontolások egy meghatározó magyar 

ifjúsági regényen keresztül

Ha áttekintjük akár azt a magyar ifjúsági irodalmat, amelyen a Nagy Háborúba később 
induló fiatalok nevelkedtek, akkor érthetővé válik, hogy milyen szellemi közegben kel-
lett a kor pápáinak (X. Piusnak, de különösen XV. Benedeknek) a békéért küzdeni. 
Rákosi Viktor már említett Hős fiúk című, 1900-ban íródott, a szabadságharcot elbeszélő 
romantikus ifjúsági regényét (vagy az egy évvel korábban íródott Korhadt fakeresztek 
novelláskötetét is) olvashatták azok az ifjak, akik utána az I. világháború lövészárkai-
ban bizonyíthatták a hazájukért vállalt hősiességüket. A Hős fiúk című regényben Isten 
nemegyszer a „magyarok Isteneként” kerül említésre.91 A hős magyar katonákat segíti 
győzelemre a „németekkel”, azaz az osztrákokkal szemben, akik be akarják olvasztani 
a szabad Magyarországot. 1914-ben az a Ferenc József proklamálta a háborút a (szerinte 
a Habsburg Birodalom létét támadó) szerbek szeparatista törekvései – és a trónörökös 
elleni merénylet – miatt Magyarországgal az oldalán, aki a magyar forradalmat és sza-
badságharcot egykor leverte és megtorolta. A Hős fiúk regényen nevelkedő magyar bakák 
az I. világháborúban – a regényben elbeszélt módon – tehát abban a hitben kellett, hogy 
legyenek, hogy a „magyarok Istene” most már az osztrákokat (a Monarchiát) támogatja, 
míg a magyar szabadságharc alatt éppen az osztrákok elleni harcukat segítette ez a hie-
delem. Nem meglepő, ha mindez némi koherenciaproblémát okozhatott a magyar bakák 
fejében az I. világháborúban. Ezért is kellett az ellenséget, így a szerbeket démonizálni, 
bármire kész barbároknak bemutatni.92 De általában is szükség mutatkozott a monarchia 
oldalán a harci kedv fokozása érdekében a szerbellenes propagandára.93

XV. Benedek pápa békeküzdelmei az I. világháború kezdetén

XV. Benedek megingathatatlan fellépése a béke megteremtéséért annyira újnak hatott 
a korszak közgondolkodásában, hogy nemcsak az ellenséges érzületű, nem katolikus 
körökben, a liberálisok, a szocialisták, a nacionalisták vagy a szabadkőműves csoportok 

90	 Keegan (2013) i. m. 336.
91	 „Hála a magyarok Istenének, dicsőséges csatát nyertünk.” Rákosi (2016) i. m. 148. „Harangok zúgtak 
mindenütt, a nép a templomokba sietett, hogy hálát adjon a magyarok Istenének a kivívott győzelmekért.” 
Rákosi (2016) i. m. 200. A regény egyébiránt tartalmazza a Nemzeti dalt is, amely ebben a vonatkozásban 
is megadja az alaphangot. Rákosi (2016) i. m. 16–17. 
92	 Agnoli (2015) i. m. 53.
93	 „A bécsi szerb követ 1914. július elsejéről jelentette, hogy Bécsben a sajtó és az alsóbbrangú katolikus- 
és katonai körök szerbgyűlöletet hirdetnek.” Benda (1918) i. m. 29.



160

Frivaldszky János

között nem talált kedvező fogadtatásra, hanem értelmezése még bizonyos katolikus 
körökben is nehézségekbe ütközött.94 A patriotizmus és a nacionalizmus széles támoga-
tottsággal bírt ugyanis még a meghatározó katolikus körökben is.95 A helyzet azért is volt 
különös, mert a Szentszék 1911-ben visszautasította a katolikus pacifisták nemzetközi 
ligájának támogatását. „Tekintettel, hogy a pacifizmust többnyire az egyház ellenfelei 
(szocialisták, anarchisták, szabadkőművesek) képviselték.”96

Voltak, akik a középkorban játszott pápai döntőbírói szerep felélesztését látták a pápa 
békefelhívásában, mások az egyházi hatalom evilági államok, kormányok és értékrendek 
feletti szupremáciatörekvéseiként értékelték.97 A La Civiltá Cattolica egyes tanulmányai98 
valóban a Szentatyát nevezték a keresztény civilizált világ egyedüli hiteles nemzetközi 
tekintélyének. Azonban ekkor a Népszövetség még nem jött létre, és jobbára keresztény 
népek kormányai, népei és katonái álltak egymással háborúban, de nem vallásháborúban. 
Bár egyes országok vezetői mind a „keresztes-”, mind a „szent háború” kifejezést hasz-
nálták. Ebben az értelmetlen vérfürdőben azonban leginkább a keresztények szenvedtek. 
A pápa nem csak a keresztényeket védte, minden ember életét, a béke, a testvériség 
és a szeretet általános emberi értékeit is, valamint a háború okozta emberi szenvedés 
mihamarabbi megszüntetése mellett szállt síkra. Érvelésében a háború egyrészt mint Isten 
népeket sújtó büntetésének ősi érve szerepel,99 amelyet az emberek Istentől és a keresz-
tény erkölcstől való elfordulásukkal vontak magukra. Másrészt keresztényi szellemben 
fogalmazza meg a teológiai igazságokat: minden ember egymás testvére vagy mindenki 
egyugyanazon Atya gyermeke.100

A háború borzalmaira már a háború elején írt Ubi Primum kezdetű apostoli buzdí-
tásában rámutat.101 Mélyen érző atyai szívről,102 odaadó szeretettől vezérelt lelkületről 
tesz tanúságot.103 Csak azért nem tudott elérni a szívekig, mert annyira elöntötte azokat 
a haza védelmének, a győzelem elérésének rossz értelmezése, illetve a revans szándéka. 
Mindegyik fél meg volt győződve, hogy – a maga részéről – igazságos háborút folytat. 
De nyilván nem folytathatnak az egymással hadban álló felek mind igazságos háborút. 
A katonák viszont, akik nem látnak bele a háború valós indítékaiba, jó lelkiismerettel 
harcolhatnak a vezetőikre bízva magukat, a hangoztatott indokok ugyanis igazságo-
soknak tűnhettek.104 Az igazságosan vívott háború érve azonban kételyeket hagyhatott 

94	 XV. Benedek: Enc., Ad Beatissimi Apostolorum. 1914. 11. 01. Acta Apostolicae Sedis, 6. (1914a), 18. 587. 
95	 Gárdonyi (2015) i. m. 323–324.
96	 Gárdonyi (2015) i. m. 324.
97	 Ilyen szellemű megközelítést mutat Daniele Menozzi: Chiesa, pace e guerra nel Novecento. Verso una 
delegittimazione religiosa dei conflitti. Bologna, il Mulino, 2008. 22.
98	 Lásd Il Papa e la guerra. Apologia di un anglicano (1917). 
99	 XV. Benedek: Esortazione Apostolica: Ubi Primum. (1914c); Lesti Sante: Iddio vuole le guerre? L’ese-
gesi cattolica della Grande Guerra fra „ragioni” antiche, condizionamenti politici e „sentimenti” moderni. 
Anuario de historia de la iglesia, 23. (2014), 63–64, 61–81, különösen 61–62; Egilberto Martire: Apologetica 
di guerra, Gioventù italica, 36. (1916), 1–3. 17.
100	 XV. Benedek (1914a) i. m. 586. 
101	 XV. Benedek (1914c) i. m; XV. Benedek (1914a) i. m. 586.
102	 XV. Benedek (1914a) i. m. 586.
103	 XV. Benedek (1914c) i. m. 
104	 Gárdonyi (2015) i. m. 323.



161

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

a potenciális katonákban. Ezért is volt szükség arra, hogy az ellenséget a háborús pro-
paganda eszközeivel minden kegyetlenségre kész barbároknak mutassák be. Így járt 
el a francia sajtópropaganda a német katonák karakterének lefestésekor. Az ideológiai 
és érzelmi feltüzelés tehát a háborús mozgósítás szerves része volt. Azonban egymás 
háborús indítékainak sztereotip megközelítései, dogmatikus magyarázatai is kialakultak, 
és széles körben elterjedtek. Ezek közül talán Németország „elporoszosodása” a legis-
mertebb.105

Ebben a szellemi légkörben nem találhattak meghallgatásra a pápa békére hívó 
szavai. Nehezítette az egyébként diplomata múltú pápa munkáját, hogy X. Pius alatt 
a Szentszék – a központi hatalmakat nem tekintve – elszigetelődött,106 így nehezen tudott 
XV. Benedek békéltetni. Először is a pártatlanság talaján kellett állnia. Ez azonban nem
akadályozta meg abban, hogy a lerohant Belgium felé részvétét fejezze ki.107 A pártatlan-
ság azért volt fontos, nehogy valamelyik hatalom saját érdekében instrumentalizálhassa
a pápa tevékenységét, illetve ellenkezőleg, a háborús propaganda az ellenséges ország,
illetve hatalmak érdekeinek támogatásával bélyegezze meg őt.108 A pártatlanság a konflik-
tusban való el nem köteleződést jelentett. Eközben a béke, a leszerelés és a döntőbírói
konfliktusrendezés mellett szállt síkra. Ahhoz, hogy a béketárgyalásokban aktív szerepet
tudjon vállalni, a nemzetközi életben jelen kellett lennie, ám ezt Olaszország mindvégig
akadályozta, különösképpen, amikor belépett a háborúba. Még annak a terve is felmerült
egyes diplomáciai körökben, hogy a pápa a háború után erősebb nemzetközi jogi pozí-
cióban tudjon részt venni, egy európai kisállamba kellene áthelyeznie a székhelyét.109

A Szentszékre és a pápára több szempontból is fontos szerep kellett (volna), hogy 
háruljon: a) a keresztény középkorban fontos nemzetközi döntőbírói szerepet töltött be. 
Létezett egyfajta történelmi legitimitása a magukat kereszténynek mondó népek és azok 
vezetői között, b) döntően keresztény népek álltak egymással háborúban,110 c) a Szentszék 
semleges és pártatlan volt (bár olykor német- és osztrákpártisággal111 vádolták), d) konk-
rét és végrehajtható béketerve volt XV. Benedeknek, e) mindvégig az emberiesség igazi 
értékei és az egyetemes emberi béke mellett, valamint a sokszor tőle idézett „értelmetlen 

105	 Owen Wister: The pentecost of calamity. New York, The Macmillan Company, 1915. Az olasz verzió 
főcíme roppant kifejező: „Germania tragica”: „La pentecoste della calamità” (dal giornale „life” di Nuova 
York). Fordította Pietro Santamaria 1916, Roma, Failli. 
106	 Gárdonyi (2015) i. m. 323. 
107	 XV. Benedek: Lit. Ap., Cum De Fidelibus. 1914. 12. 08. Acta Apostolicae Sedis, 6. (1914b), 20. 668–669.
108	 Gárdonyi (2015) i. m. 323. A pápa le is szögezi, hogy békefelhívását a minden nemzet iránt érzett 
szeretete mozgatja. XV. Benedek (1914a) i. m. 587. 
109	 Gárdonyi (2015) i. m. 326–327; Hubert Wolf: Pope and Devil: The Vatican’s archives and the Third 
Reich. Cambridge–Massachusetts–London, Belknap Press of Harvard University Press, 2010. 42. Lásd 
Agnoli (2015) i. m. 93.
110	 Gárdonyi (2015) i. m. 323.
111	 A pápa és Németország viszonyához lásd Alberto Monticone: Benedetto XV e la Germania. In Giorgio 
Rumi (szerk.): Benedetto XV e la pace – 1918. Brescia, Morcelliana, 1990. 9–17. A Habsburg Monarchiához 
való viszonyulás tekintetében pedig lásd Giorgio Rumi tanulmányát, amely a címben foglalt tárgykörben 
a levelezés dokumentumait is közli: Corrispondenza fra Benedetto XV e Carlo I D’Asburgo. In Giorgio 
Rumi (szerk.).: Benedetto XV e la pace – 1918. Brescia, Morcelliana, 1990. 19–47.



162

Frivaldszky János

mészárlás” ellen szállt síkra. Így a nem hívők is elfogadhatták (volna) a béketervét és/
vagy a békekötésben való szerepét.

Az Ad Beatissimi Apostolorum kezdetű enciklika a közmeggyőződéssel szemben 
érzékelteti, hogy a háború nem lehet a jogsérelmek reparálásának eszköze.112 A háború 
okai között nevezi meg az emberek közötti kölcsönös szeretet hiányát, a tekintély lebe-
csülését, a társadalmi osztályok közötti kapcsolatokban észlelhető igazságtalanságokat, 
az anyagi javak abszolutizálását, illetve mindezek gyökereinél a kereszténységtől való 
elfordulást.113 A legfontosabb teendő Krisztus útmutatása nyomán a kölcsönös szeretet 
tevékeny gyakorlása az emberek között. A kölcsönös testvéri szeretet – amelyet Jézus 
parancsolt meg az övéinek – képezi a krisztusi béke birodalmának alapját a Sátán ügy-
ködésével szemben.114 Úgy tűnik, hogy a béke és a szeretet hiánya és a gyűlölködés, ami 
a háború velejárója, a Sátán munkájának eredménye. Ezzel szemben a béke krisztusi 
birodalmát kell építeni a kölcsönös testvéri szeretet gyakorlásával.

A pápa rámutat a nemzetek, a nyelvek és az érdekek közötti különbségekre való 
tekintet nélkül minden ember Atya előtti fiúságára, a keresztények testvérmivoltára 
és mindenekelőtt Jézussal való testvérségükre, a szeretetegység követelményére.115 
Ez lényegében a Ferenc József háborús proklamációjában fellelhető érvek és az encik-
lika közötti morálfilozófiai különbség.

A pápa enciklikájában világossá teszi, hogy sokat beszéltek az emberi testvériségre 
irányuló törekvésről, mint amely a modernitás egyik legértékesebb részét képezi. Eköz-
ben megfeledkeztek az emberi testvériség evangéliumi gyökereiről, a kereszténységben 
és az egyházban betöltött szerepéről. Így a fajgyűlölet, a népek egymásnak okozott sérel-
mei táplálta harag, az osztályok közötti ellenségeskedés, az individuális egoizmus miatt 
valójában messze állnak a testvériség megvalósulásától. A pápa világossá teszi, hogy 
a hiteles módon megélt krisztusi kölcsönös szeretet szem előtt tartása a legfőbb cél.116 
Ez a Nagy Háború okainak megértésének, de egyben azok megszüntetésének is a kulcsa.

A pápa békekezdeményezései közül kiemelendő az 1914 karácsonyi tűzszüneti fel-
hívás.117 Bár általános elfogadásra nem talált, de nem zárható ki, hogy ennek hatására is 
hallgattak el a fegyverek az egyes frontvonalakon. A katonák kiléptek a lövészárkokból 
és barátkoztak. A kötetek, amelyek a rendkívüli eseményt megörökítő magánleveleket 
közreadták, nem támasztják alá, hogy a tűzszünet a pápa felhívásának eredménye lett 
volna, inkább az esemény spontán jellegét emelik ki.118 Azonban a „spontán” tűzszünetet 

112	 XV. Benedek (1914a) i. m. 587. 
113	 XV. Benedek (1914a) i. m. 587.
114	 XV. Benedek (1914a) i. m. 588. 
115	 XV. Benedek (1914a) i. m. 588.
116	 „Mi tudjuk, hogy a halálból átmentünk az életbe, mert szeretjük testvéreinket. Aki nem szeret, a halálban 
marad.” (Jn1 3,14)
117	 XV. Benedek: Alloc., In occasione del primo incontro con il collegio cardinalizio svoltosi alla vigilia 
della solennità del natale. 1914. 12. 24. (1914d.)
118	 Alan Cleaver – Antonio Besana: Bevezető. In Alberto Del Bono (szerk.): La tregua di natale, lettere 
dal fronte. Torino, Lindau, 2014. 5–10, 11–21. Ezen a honlapon számos korabeli dokumentum érhető el 
a 1914-es karácsonyi tűzszünetről, amelynek létrejötte többek között több tucat önkéntes levélfordító 
munkájának köszönhető. Online: www.christmastruce.co.uk/ 

http://www.christmastruce.co.uk/


163

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

a karácsony inspirálta, hiszen akkoriban még Európa kereszténységének emblematikus 
momentumaként tekintettek a karácsonyra.

A pápa békekezdeményezéseinek sikertelensége többek között azzal magyarázható, 
hogy ezek előterjesztésekor a felek nem mindegyike számára volt éppen akkor kedvező 
a háború állása, így az alkupozíciók folyamatosan változtak. Voltak országok, amelyek 
ideológiai okokból nem is reagáltak rá.

A pápa azonban egyrészt törekedett a békét kieszközölni a szívekben, többek között 
minden templomban kötelező – szentségimádással egybekötött – békére és szeretetre 
felhívó imával,119 másrészt diplomáciai eszközzel igyekezett a háborúban szenvedőkön, 
különösen a legkiszolgáltatottabbakon segíteni. Áldozatos munkájában számos sikert 
ért el. Ennek köszönhetően a Szentszék egyfajta „második Vöröskeresztként” működött 
ezekben az években.120

Az I. világháború kitörését a fenti okok miatt nem lehetett meggátolni, annyira 
átitatta a közvéleményt a rosszul értelmezett hazafiság,121 a militarizált nacionalista 
szemléletmód. Mindez pedig a kormányok agresszív terjeszkedő politikáját támogatta. 
Amint az országok katonai gépezetei mozgásba lendültek, olyan mértékű terhet jelentett 
az államok számára, amely elviselhetetlennek bizonyult.122 A keresztények, különö-
sen a protestánsok, Isten büntető igazságszolgáltatásaként tekintettek a világháborúra, 
amelyben azonban az „új életre hívó” kegyelem is megmutatkozik.123 Fájóan hiányzott 
azonban az a hiteles evangéliumi, krisztusi szemléletmód, amely XV. Benedek gondol-
kodását, béketeológiáját jellemezte. A pápa csak mérsékelni tudta a szörnyű szcenárió 
kibontakozását és a háború eszkalálódását. A béke evangéliumi morálfilozófiájára lett 
volna szükség, amellyel azonban csak kevesek bírtak, így a pápa és a hozzá hasonló 
véleményformáló katolikusok124 szükségképpen egyedül maradtak. Azonban a hiteles 
és éltető erejű béketeológia és morálfilozófia végérvényesen meggyökeresedett a közgon-
dolkodásban, amely egyébként számos jó szándékú, békére törekvő személy és politikai 
fórum gondolatiságával egybecsengett.

Magyar katolikus és keresztény reflexió a háborúról

A legkiválóbb elmék – hazánkban is – nemcsak érezték a feszültséget az evangéliumi 
szeretetparancs és a háborús öldöklés között, hanem ennek hangot is adtak. Rámu-
tattak, hogy keresztények harcolnak egymással – mindannyian Isten segítségéért 

119	 Bollettino Salesiano (1915). Az imát 1915. január 10-én írta meg a pápa: Guiducci (2015) i. m.
120	 Szántó Konrád: A katolikus egyház története II. Budapest, Ecclesia, 1988. 535.
121	 Benda Jenő rámutat arra, hogy e korban a hazaszeretet az idegen (rivális) nemzetek hazájának gyűlö-
letével párosult. Benda (1918) i. m. 58.
122	 Benda (1918) i. m. 30.
123	 Pröhle (1915) i. m. 41.
124	 Ilyen személy volt például a politikus, közíró Igino Giordani, a nemzetközi Focolare katolikus lelkiségi 
mozgalom későbbi társalapítója. Francesco D’Alessandro: Igino Giordani e la pace. Roma, Città Nuova, 
1992. Giordani így fakad ki: „A háború gyilkosság, minden háború.” „Számomra minden háború gyil-
kosság.” D’Alessandro (1992) i. m. 97.



164

Frivaldszky János

fohászkodva –, mégpedig nem is a vallás mentén szövetkezve a szentebb ügyért, hanem 
mindenki a saját érdekei mentén. Külső, intézményes vallásossága alapján keresztény-
nek tekintett országok dicstelen szerepet vállaltak a háborúban. Nem is beszélve arról, 
hogy mindeközben nemcsak a „bűnösök”, hanem az ártatlanok is szenvedtek, mindez 
meglehetősen diszkreditálta a kereszténységet sokak szemében.125

Mindazonáltal a világháború nem keresztények közötti háború volt. A „naciona-
lista imperializmus”, illetve annak alapja, egyfajta hatalom- és terjeszkedésközpontú 
materializmus táplálta. A háború éppen azt mutatta meg, hogy a népek és a nemzetek 
élete nem épülhet erre.126 Az isteni gondviselésre azonban gyakran és nem megfelelően 
hivatkoztak.127 Ez már a háború első évében is megfigyelhető volt: mind a katonaimák-
ban, mind a politikusok és az otthon maradottak megnyilatkozásaiban.128 Akadémikus 
és történelmietlen kérdés, hogy a népek vezetői, királyai és kormányzatai, amennyiben 
keresztényeknek tartották magukat, miért nem Isten igéjét, a szeretetparancsot és békee-
vangéliumot kívánták. Miért a saját érdekeik szerint hivatkoztak a Gondviselőre? Nyilván 
nincs értelme ilyen kérdéseket felvetni. Láthattuk, hogy az evangéliumi szemléletmódot 
miként váltotta fel az igazságos háború természetjogi tana. Ráadásul nem De Vitoria 
és nem is annyira Grotius, hanem inkább Hobbes nyomdokain haladva.129 Illetve miként 
adta át a helyét az érvelésben az imperialista nacionalizmus nyers hatalom- és hadi 
politikájának, az ebből kifejlődő fegyverkezési pszichózisnak, majd a véres háborús 
politika nyers valóságának. Ez utóbbiak távol állnak Krisztus Evangéliumának üzenetétől 
és a Gondviselő emberiségről alkotott szeretettervétől. A történelem ura ezen embertelen 
körülmények közepette is érvényesítette e tervét. Csak az a kérdés, hogy mennyiben 
akartak és tudtak ebben akkoriban a keresztények közreműködni. XV. Benedek politikai 
és humanitárius tevékenysége világítótoronyként mutatott utat a népek éjszakájában.

A mindennapi vallásosságban tetten érhető megújhodó gondviseléshit enyhíthette 
a szenvedő keresztények, de a velük kapcsolatban levők háborús szenvedéseit is. Azon-
ban az is nyilvánvaló, hogy az I. világháború kapcsán az isteni kormányzásba vetett 
gondviseléshit – mutat rá Pröhle Károly130 – csak az emberi bűnnel és így a bűntudattal, 
illetve a „gyökeres megújulás őszinte vágyával” összefüggésben vizsgálható, különösen 
a protestáns teológiai alapállásban.131 Már a háború második évében a bűn pszichológiá-
jának és szociológiájának, illetve a „bűn szociális kapcsolatainak” vonatkozásában a leíró 
patológiai szempontú megközelítésen túl az etikai elemzés szükségességére hívta fel 
a figyelmet. Tulajdonképpen – ahogy a katolikus egyház társadalmi tanítása azt manap-
ság nevezi – a „bűn struktúráinak”, illetve a „bűn szociológiájának”, a „bűn rettenetes 

125	 Pröhle (1915) i. m. 44–45; 50.
126	 Pröhle (1915) i. m. 45.
127	 Prohászka Ottokár érvelése sok kívánnivalót hagy maga után, így például ahogy a világháború általa 
csodált irracionális (romboló) erőit szinte már azonosítja a gondviselő történelemben misztikusan ható 
tetteivel: Prohászka (1914) i. m. 105–106.
128	 Pröhle (1915) i. m. 49.
129	 Prohászka (1915) i. m. 151.
130	 Pröhle Károly (Rábabogyoszló, 1875. március 17. – Sopron, 1962. december 11.) evangélikus lelkész, 
egyetemi tanár. 
131	 Pröhle (1915) i. m. 51.



165

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

szolidaritásának” a morálteológiai nézőpontú vizsgálatának szükségessége mellett szállt 
síkra.132 Pröhle szerint a világháború természetrajzának megértéséhez a bűn működésme-
chanizmusának szofisztikált pszichológiai szempontú vizsgálata azért nélkülözhetetlen, 
mivel a bűn a „lelki hajcsövesség törvénye szerint még legszentebb érzelmeink és törek-
véseink székhelyébe is beszivárog.”133 Nem lehet nem a túlfűtött hazafiságból előbb a szél-
sőségesen nacionalista elfogultságba való átcsúszás jelenségére, majd az abból fakadó 
különböző háborús bűnökre gondolni. Mindezen elemzések és tudatosítások nélkül nem 
érthetjük meg az I. világháború valódi szociálpszichológiai, azaz tudati, illetve eszmei 
mozgatórugóit, mélyen fekvő okait. Csak részigazságokat fogunk hajtogatni, és nem lesz 
lehetőségünk arra, hogy okuljunk az I. világháborút megelőző etikai hibákból, továbbá 
a világháború alatt elkövetett társadalmi léptékű bűnökből. Ehhez olyan kényes kérdések 
vizsgálata is szükséges, mint a hazafiság, az agresszív nacionalizmus, valamint az ifjak 
patriotisztikus, erényetikára alapozott, militarista134 katolikus nevelésének eszmetörténeti 
okai – ideértve a katolikus militáris szemléletű triumfalizmus, illetve a háborús és egyben 
vallásias, ugyanakkor nemzeties hőskultusz135 jelenségét is.136 Ez utóbbiban a harcban 
„hős” és a mártír-, azaz vértanúhalált halt „szent” majdhogynem egymás szinonimáivá 
válnak.137 Ehhez a hadi vallási szimbolika is jól illeszkedik.138 Ez utóbbi koncepcióban 
meghalni a hazáért és a nemzetért önmagában keresztényi hősies tett. Sőt, a legmagasz­
tosabb erénygyakorlás aktusa, függetlenül a háború igazságosságától és értelmességétől. 
Nem is beszélve arról, hogy annak van-e, lehet-e a dolgok valós állását tekintve vallási 
töltete? Végül a világháború jelenségében valami olyan, az egész népet megmozgató 
életerőt láttak sokan – a katolikusok is, így 1914-ben Prohászka is139 –, amely egységbe 
kovácsolja a nemzetet. Új erőt ad ahhoz a meghatározatlan újhoz, amely valamiképpen 
a gondviselés útját kövezi ki. Az életerőkultuszra építő idealista történelemfilozófiai 
szemléletben nem ez emberi személy életének tisztelete és a népek békés egymás mellett 

132	 Pröhle (1915) i. m. 52–53.
133	 Pröhle (1915) i. m. 52.
134	Pröhle Károly érvelésében is megjelenik, mégpedig filozófiai antropológiai és etikai érvelés keretében, 
az a toposz, miszerint a katonák – az I. világháborúban – az otthon maradottakért küzdenek, mintegy 
helyettük harcolnak, amely rendkívül felemelő becses erkölcsi élmény, és amelynek – szerinte – neme-
sítő hatása van. Ezt általános érvénnyel jelenti ki, és ehelyütt nem vizsgálja az adott háború, illetve 
harc igazságosságának kérdését. Pröhle (1915) i. m. 55. A háború értelmességének és igazságosságának 
kérdése tehát nem vetődik fel ehelyütt nála. Egyszerűen csak evidensként tételezi a háborús katonai 
áldozatvállalás, voltaképpen a hadviselés erköcsileg tisztító hatását az egész politikai közösségre nézve. 
Pröhle (1915) i. m. 59.
135	 Prohászka Ottokár úgy fogalmaz, hogy „az emberfölötti emberekből lesznek hősök a csatában”, azokból 
lesznek a hősök, akik „életükben s halálukban kiváltják a világító, biztató, erősítő s boldogító eszményt: 
az isteni akaratot”, azokból, akik „nem mondanak nagyokat, de nagyot tesznek; kik a legnagyobbat is meg-
teszik: meghalnak értünk”. Prohászka (1914) i. m. 108. Székesfehérváron tartott előadás, amely A háború 
lelke című kötetben jelent meg. A harcias lelkesülést egy „darab bennünk levő mennyországnak” tekinti. 
136	 Prohászka (1914) i. m. 136.
137	 Prohászka (1914) i. m. 136–140.
138	 Mihályfi Ákos: Mihályfi Ákos beszédei. Az ünnepnapok és egyházi beszédek tetemesen bővített új 
kiadása. Egyházi beszédek. Budapest, Szent István Társulat, 1930a. 329. 
139	 Prohászka (1914) i. m. 110. Eredetileg megjelent az Alkotmány 1914-i évfolyamában.



166

Frivaldszky János

élése jelentik a politikai cselekvés legfőbb vonatkoztatási pontjait. Így már csak ezért 
sem tudunk ezzel a közgondolkodásban mélyen gyökerező felfogással egyetérteni.

Pröhle elemzése viszont – egyik vonatkozásában – végül ugyanoda jut, ahova 
XV. Benedek pápa érvelése: a tiszta, tartós és korlátlanul egyetemes, azaz a krisztusi 
szeretetre van leginkább szüksége az embereknek, így a népeknek és a nemzeteknek is. 
Ez a szükséglet megmarad akkor is, amikor a világháború után a népek közötti relációk 
újraszerveződnek.140

A háború pusztítása közepette az újjászülető idealitásért lelkesedők – ideértve egyes 
katolikus véleményformálókat is141 – jobbára csak az adott népen belül tekintették a test­
vériséget, így egy ilyen optikában a világháború csak erősíti ezt a test„vér”-iséget a harc-
ban elesett hős katonák kiontott vére által, mivel az a ház és a haza védelmében a földet 
öntözi. Ezért valamiképpen „szent” dolognak tartották a hősi halált.142 A háború igazsá-
gossága vagy akár csak értelmessége e szemléletben nem, vagy csak nagyon alárendelten 
vizsgálható.143 Az egyedüli szempont, amely a hős katonákat és a gyászolókat vezérli, 
az a nagy dolgokért lelkesült hősiesség koszorújának elérése ezen és a túlvilágon. A béke 
pedig Istenben nyerhető el, amely a holtak számára a sírban lelt örök nyugalom lesz.144 
A háborúban elhunyt hősök az átlelkesült lények. A hallottaikat gyászolók, siratók pedig 
ezzel szemben – írja Prohászka – negatívak, akikben a depresszió, azaz a lelketlenség 
dolgozik.145 A hősök igazi ünnepét kell megülni, akik pedig halottaikat siratják – mivel 
nem tudják őket önfeláldozóan elengedni lélekben –, azok az „ünneprontók” (!) – szögezi 
le 1914-ben.146 Ezzel a szemlélettel szemben XV. Benedek pápa a háborús öldöklést mint 
értelmetlen vérfürdőt a legrosszabbnak tartotta, mivel abban népek fiai, egyugyanazon 
mennyei atya gyermekei ölik meg egymást. Ezzel a krisztusi szeretet egyetemes tör-
vényét, annak követelményét állította szembe. Ez korszakfordító gondolkodás, amely 
a hiteles evangéliumi értékrendet állította a középpontba: minden ember életének legma-
gasabb értékét és a népek közötti béke és testvériség követelményét. Ezzel nem tudott 
népszerű lenni.

Bár a katolikus mérvadó személyiségek nem kívánták a világháborút, mégis érté-
kelték a vallásos hit felé terelő hatásait. Ennek perspektívájában a béke időszaka, illetve 
a pacifizmus negatívumnak hatott.147 Illetve úgy tűnt, mintha a béke is csak harc, háború 
révén lenne elérhető. Minthogy – írja Prohászka – „a léleknek életigénye a béke”. Mind-
azonáltal „harc s háború a békéért folyik”.148 Az áldozatvállalás és a küzdelem ebben 

140	 Pröhle (1915) i. m. 54.
141	 Prohászka (1914) i. m. 118. Eredetileg megjelent az Élet 1914-i évfolyamában. A püspök a háborúban 
gyakorlandó erényeknek a Gondviselő tervével való lehetséges egybecsengése iránt lelkesedik, amelyből 
szerinte nagymértékben új erők, új és jó dolgok születhetnek. Prohászka (1914) i. m. 119. 
142	 Prohászka (1914) i. m. 115–116.
143	 Prohászka áttételesen utal a világháború általa érzékelt mélyebb kulturális, lélektani okaira. Prohászka 
(1914) i. m. 127. 
144	 Prohászka (1914) i. m. 108.
145	 Prohászka (1914) i. m. 119.
146	 Prohászka (1914) i. m. 120.
147	 Prohászka (1914) i. m. 128.
148	 Prohászka (1914) i. m. 120. 



167

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

a korban elterjedt felfogásban csak az ellenfél ellen irányulhat. Akit meg kell ölni, vagy 
legalábbis le kell győzni, hogy valami új, nemes születhessék. Ezért a vágyott erköl-
csi cél – e koncepcióban – csak vérontással érhető el. Mindezért Szent István király 
korát, a kereszténység terjesztéséért folytatott küzdelmeket nehézségek nélkül vették át 
az 1914-es háborús hónapokban. Miközben érhetetlen, hogy miféle ilyen küzdelemről 
lehetett szó az I. világháborúban? De nem is ezen volt a hangsúly, hanem hogy az eré­
nyesség eléréséhez háborúzni kell és vért kell ontani. Ezzel szemben Szent Pál a bennünk 
levő „régi ember” elleni küzdelemre indít Jézus nyomán.149 Az úr arra hívta a kereszté-
nyeket, hogy állhatatossággal, folyamatos újrakezdéssel az ő békéjét vigyék mindenhova. 
Úgy szeressék egymást, ahogy ő szerette övéit. Egészen addig, hogy életüket is készek 
legyenek egymásért adni.150 Ez természetesen nem az értelmetlen és bűnös háborúban 
a többiek önkéntes gyilkolása közben lelt halálra értendő. Ahol lehet, hogy az öl meg 
előbb engem, akit mint ellenséget, én akartam korábban a „másvilágra küldeni”. Az így 
lelt halál semmiképpen sem mártíromság. A másik értelmetlen meggyilkolása, illetve 
annak a szándéka és a szeretet egyébként is teljes mértékben kizárják egymást.

Elszomorító, hogy elvileg keresztény népek a krisztusi kölcsönös szeretetre és békére 
való törekvés, valamint a „régi emberrel” való küzdelem felvétele helyett ipari, tömeges 
méretekben öldökölték egymást, sokan talán a hősiesség erényességének elérése céljából. 
A békét mindeközben csak a túlvilágtól várhatták, ahol – egyes véleményformáló kato-
likus gondolkodók által vélten, ideértve Prohászkát is – Krisztust követve majd őbenne 
megbékélhetnek. A háborúban elesett hős katonák járnak elöl, a gyászolók feladata, 
hogy ehhez a maguk részéről úgy csatlakozzanak, hogy elengedik lelkükben szeretteiket 
az előbb elmondottak tudatában.151 Belátható, hogy kevés vigasz lehetett az özvegyek 
és az árvák számára, ha nem volt szó – a szó szoros értelemében vett – honvédő hábo-
rúról, és nem bizonyosodhattak meg afelől, hogy ez a vérfürdő nem volt elkerülhető.

Az egyetlen és legfőbb erény ebben a korban a háborúban megnyilvánuló, az életet 
is odaadni kész katonai hősiesség. Ezzel áll szemben a nagy szentek hétköznapokban 
vállalt küzdelme Isten és a többi ember szolgálatában, amely a béke és szeretet eré-
nyének hősies gyakorlásában testesül meg. A lovagkirályok (Szent István, Szent Imre, 
Szent László) életpéldája nyomán vélhették sokan – Prohászka is – a háború első két 
évében, hogy a csatában vállalt hősies önfeláldozás a legfőbb erény, követendő morális 
cél. A hétköznapok csendes, békés, hősies áldozatvállalásának erényeinek értéke aláren-
delt volt. Azzal a céllal szemben, amely minden férfi előtt lebegett, vagy velük szemben 
követelményként állítottak a világháború első éveiben: késznek lenni hősként meghalni 
a hazáért.152 Ez akkor is normatívaként hatott, ha több száz kilométernyi távolságra 
harcoltak a hazájuktól. Az amerikai fiatalok esetében ez a helyzet különösen szembetű-
nő.153 A cowboyhősök western romantikáját megteremtő Owen Wister (1860–1938) úgy 

149	 Kol. 3, 1–15. 
150	 „Az az én parancsom, hogy szeressétek egymást, amint én szerettelek benneteket. Senki sem szeret 
jobban, mint az, aki életét adja barátaiért.” (Jn, 15, 12–13.) 
151	 Prohászka (1914) i. m. 129.
152	 Prohászka (1914) i. m. 130.
153	 Buitenhuis (1987) i. m. 26.



168

Frivaldszky János

érezte, a közvélemény lelkiismeretét érzékennyé kell tenni, a háborús helyzetet tisz-
tázó, tudatosítását célzó tanulmányt kell írnia. Ezért 1915-ben megírta a The pentecost 
of calamity című művét, hogy az amerikai világháborús beavatkozást alátámassza.154 
A szent lovagkirályok és hercegek példái, illetve a Hős fiúk és a Pál utcai fiúk heroiz-
musa idehaza, a western cowboy-pisztolyhősök jófiúinak legendái pedig az Egyesült 
Államokban, hasonló mozgósító erővel bírhattak a frontra mozgósítottak lelkében, még 
ha ez utóbbiak esetében hiányzott is a vallási elem. A magyar bakák miként találhatták 
meg a vallási töltetet a frontra indulásukkor? És ez a kérdés áll a front túloldalán az olasz 
katonákra is. Nem véletlen, ha a világháború lezárásának századik évfordulóján a két 
nemzet eszmetörténészei újraértékelni kényszerülnek a háborús mozgatórugókat.

Talán Prohászka e soraival foglalhatnánk össze a korban általánosnak tekinthető 
keresztény konzervatív szemlélet állását: „A rosszat nem akartuk; a háborút Isten meg-
próbáltatásának nézzük; de ha rákényszerítettek, megálljuk helyünket. Imádkozzunk 
hát, bízzunk, küzdjünk, hogy győzzünk!”155 A háború tehát nem önmagában jó, éppen 
ellenkezőleg. Egyrészt hasznosak a következményei, másrészt meg nem kerülhető. Hiszen 
a „háborús világ” „lángoló szimbóluma a küzdelmes létnek”.156

Prohászka gondolkodásmódja jól tükrözi a társadalmi, gazdasági és kulturális életerő 
elterjedt biologista felfogását, így szükségszerűen kódoltan látja a háborús küzdelmet. 
Ezért a politikai pacifizmust irreálisnak és helytelennek tartotta. A háború tehát nem 
jó, de szükségszerű. Ilyenként megkerülhetetlen, mert az államokat belső növekedésük 
mennyiségi erőtörvényei mozgatják. Ez által szükségszerűen összeütközésbe kerül-
nek egymással. Ezt racionális elvekkel kivédeni, illetve megpróbálni megoldani nem 
lehet, csakis erőszakkal.157 Az igazi, tartós béke csak Istentől származhat, ezért arra kell 
vágyakozni. Így – szerinte – a békére törekedni politikai és jogi eszközökkel itt a földön 
hiábavalóság.158 Hogy milyen követelményt fogalmaz meg – ha egyáltalán megfogal-
maz – a konkrét cselekvés szintjét az ideális békére való vágyakozás és a háború említett 
törvényszerűsége mellett, az nem világos. Úgy tűnik, a béke óhaja pusztán a lélek belső 
vallásos világában értelmezhető, külső, evilági tettekben való megnyilvánulás köve-
telménye nélkül, nem is beszélve a politikai és nemzetközi jogi kötelezettségekbe való 
átfordulásáról. Ez utóbbi ugyanis e szemléleti alapállásban komolyan nem is merült fel.

Nem érthető az sem, hogy a háború emberölésen alapuló logikájából miképpen 
lehetne problémamentesen a békére való törekvésbe átváltani filozófiai antropológiai 
és morálfilozófiai tekintetben. Miképpen keverhették össze a legfőbb jóért való küzdelmet 
az erőszakos halált hozó háborúval, illetve az abba való belenyugvással? Éppen a krisz-
tusi szeretetparanccsal, amely az erőszakmentesség elvi bázisa?159 Prohászka nem hitt 
a humanizmus, a haladás, a fejlődés és a kultúra által elérhető, elvont filozófiai eszmények 
által vezérelt evilági béke realitásában. Ezzel az evangéliumi béke konkrét, valóságos 

154	 Buitenhuis (1987) i. m. 65–66.
155	 Prohászka (1914) i. m. 129.
156	 Prohászka (1914) i. m. 131.
157	 Prohászka (1914) i. m. 131.
158	 Prohászka (1914) i. m. 132.
159	 Prohászka (1914) i. m. 133. 



169

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

ideálját állította szembe.160 Arról nem tudunk meg semmit, hogy a kereszténynek kell-e 
valamit konkrétan tennie a háború közepette a békéért. Ha igen, akkor pontosan mit? 
Beszél ugyan érintőlegesen keresztény testvériségről, de annak nincs konkrét hozadéka 
a háborús eseményekhez való viszonyulásban.161

Sokat ír továbbá a szeretetről, azonban ez a hadba vonulókkal együtt megélt test-
véri egység érzését fedi. A háború miatt szenvedők tekintetében a részvét emóciójával 
azonos. (Prohászka maga is aktívan segítette a háborús árvákat.)162 A háború kitörésé-
nek évében keletkezett írásából úgy tűnik, mintha a háborús szolidaritási érzés tenne 
egymás testvérévé, lelki rokonná az egyébként egymás számára közömbös embereket. 
Sajnálatos, hogy a szeretet és a testvériség csak a háborúban képes megmutatkozni 
ebben a koncepcióban. Az az opció 1914-ben Prohászkánál nem is merült fel, hogy ezt 
a háborút mindenáron meg kellene akadályozni. Nem lelkesíteni kellene a hadba indu-
lókat, nem a halál elfogadására kellene ösztönözni a szeretteikért aggódókat. A háború 
értelmességét és szükségességét kellene mindenekelőtt megkérdőjelezni inkább az emberi 
élet és a béke védelme érdekében. Ily módon a szeretet nem ölelhette fel a békéért való 
küzdelmet és az emberi élet védelméért való kiállást. Mivel ezek az akkori viszonyok 
között a pacifizmust, a szekuláris humanizmust és a filantrópiát tételezték fel, Pro-
hászka számára ezek nem keresztényi, azaz profán tartalmuk miatt nagyon rosszul cseng-
tek.163 Az igazi szeretet, ahova érdemes tartani, szerinte csak keresztényi lehet. Az meg 
az ő olvasatában akkor az élet hősies feláldozását követelte. Prohászka szerint a legna-
gyobb szeretet az élet feláldozása a háborúban, amellyel Krisztusnak (?), a hazánknak, 
vértanú elődjeinknek és magunknak tartozunk. Az otthon maradók pedig úgyszintén. 
A legnagyobb mértékű szeretetet a hős saját véráldozatával biztosítja, így a hős adó­
sává teszi az otthon maradottakat és az utókort. A morális lekötelezettség okán a hősök 
önmagukat feláldozó szeretetét ugyanilyen odaadó szeretettel kell viszonozni. Ahhoz, 
hogy az utódok hűek maradhassanak hős elődjeikhez, a mártírokhoz, és hogy így a köz-
tük létrejött erkölcsi közösség fennmaradhasson, a hősi véráldozatot kell a legnagyobb 
becsben tartani.164 Az élet háborúban történő önkéntes odaadása a szeretet legnagyobb 
kifejeződése. Így a konkrét ember individuális élete nem lehet legfőbb érték, de a hős 
katonák élete sem, hiszen az élet védelme az élet feláldozását igényli. A szeretet legma-
gasabb szintű megélése is – ahova a keresztényi léleknek tartania kell – ugyanezt teszi 
szükségessé: ez a mártíromság lényege.

Prohászka teológiai és filozófiai antropológiája nagymértékben pesszimista: az ember 
jelenlegi természete szerinte ordas. Ezért a nemzetek természete is ragadozószörny-jel­
legű, még jelenlegi keresztény voltukban is.165 Ezért csak a krisztusi kegyelem lehet 
képes ezen változtatni azért, hogy előbb emberi arculatot öltsön az ember, utána majd 
krisztusi ember lehessen belőle. A jelenlegi „nemzetszörnyek” is ezt az utat kell, hogy 

160	 Prohászka (1914) i. m. 133–134.
161	 Prohászka (1914) i. m. 134.
162	 Lásd a hadiárvaház történetéhez Frenyó (2017) i. m. 383.
163	 Prohászka (1914) i. m. 139.
164	 Prohászka (1914) i. m. 139–140.
165	 Prohászka (1915) i. m. 151.



170

Frivaldszky János

bejárják, hogy előbb emberséges világ jöhessen létre, majd azt követően Isten Országa.166 
Prohászka nem bízik az emberi erőfeszítésekben. Sem a politikaiakban, sem a jogiakban, 
de a kulturális-erkölcsi haladásban sem, csakis a vallási megújhodásban. Úgy tűnik, 
hogy nem is lehet, és így nem is kell tenni semmit a békéért. Különösen, hogy az emberi 
erőfeszítéssel az nem is megvalósítható, csakis Krisztus kegyelme révén. Egy ilyen kiin-
dulópontban a természetes erkölcsi törvény nem segíti az emberiség egyetemes békés 
létrejöttét. Az ember természete – ebben a koncepcióban – ordasjellegű.

Meglehetősen zavaró, hogy Prohászka olyan morálteológiai fogalmakat használ 
1914-ben a háborús áldozatokkal és a harcban való hősiességgel összefüggésben (vérta-
núság, keresztútjárás, szeretetből való áldozatkészség, az élet feláldozása stb.), amelyek 
ilyen kontextusban összezavarják mind a háború erkölcsi megítélését, mind a keresztény 
hősies erénygyakorlás fogalmát. Tovább nehezíti a megértést, hogy az egész magyar 
nemzetet tekinti „vértanúi nemzet”-nek. A kereszténység, illetve a szabadság megvédése 
az Istentől kapott hivatás.167 Ez a megközelítés nehezen teszi értelmezhetővé a magya-
roknak a szerbekkel szembeni pozícióját az I. világháborúban. A magyar nemzet nem 
annyira a hazájáért küzd, hanem ezért, hogy „vértanú nemzetként” beteljesítse véráldo­
zati küldetését, amelyre a Gondviselés rendelte a Kárpát-medencében. A magyar „vértanúi 
nemzet”. Ebben a misztikus-vallásos történelmi vízióban bemutatott magasztos küldetés 
tehát, hogy annak tagjai ne a bárány vérében mossák tisztára lelküket, mint a keresztény 
vértanú szentek, hanem saját vérükben „mosdják tündöklő fehérre ruhájukat”. Ez szerinte 
a magyar nemzet mint „vértanúnép” Istentől rendelt küldetése. Ennek megfelelően várja 
majd a győzelem, az örök élet koszorúja a magyar „vértanúkat”.

„Minden léleknek, mely az élet pálmáját akarja elnyerni, valamiképpen meg kell tisztulnia 
Krisztus vérében: de a vértanúi nemzeteknek tisztára s tündöklő fehérre saját vérükben 
kell megmosniuk ruhájukat; akkor azután pálmával kezükben vonulnak el a világítélet 
bírájának trónja előtt s megnyerik tőle az örök élet koszorúját. Saját vérében megmosva, 
tündöklő fehérben, pálmával kezében látom én Magyarországot!”168

Prohászka megcsillanó páncélban, a harcra kihívóan, felfegyverzetten készen álló szim-
bolikus hős alakként169 képzeli el Magyarországot, aki sebzettként is „tiszteleg a népek 
harcát intéző isteni Fölségnek”.170 Zavarba ejtő ez a gondolati kép: a népek harcát Isten 
„intézné”, és ez lenne a keresztény Magyarország isteni küldetése, amellyel az I. világhá-
borúba indul? Tudatában lehetett Prohászka az ilyen képektől túláradó, buzdító beszéde 
súlyának? Az ifjakra gyakorolt hatásának, akik a frontra készültek olyan más nemzetek 
fiai ellen, akikkel korábban semmilyen konfliktusuk nem volt? Aligha hihető. Minden-
esetre ezt az imát adja a püspök a világháborúba induló Magyarország alakjának szájába: 
„Uram, ahogy Te akarod, úgy legyen. Ahogy Te parancsolod, úgy teszek; áldozok is, 
kitartok is, s ha letörök, becsülettel török le s karjaidba esem, mint kit szolgálataiért 

166	 Prohászka (1914) i. m. 135.
167	 Prohászka (1914) i. m. 136–137.
168	 Prohászka (1914) i. m. 137.
169	 Prohászka (1914) i. m. 137.
170	 Prohászka (1914) i. m. 137.



171

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

meg akarsz jutalmazni.”171 Miért adhatott Magyarország világháborúban való részvé-
telének ilyen magasztos vallási töltetet, miközben hazánk tekintetében sem honvédő 
háborúról, sem a kereszténység védelméről nem lehetett szó? Átérezte a székesfehérvári 
püspök, hogy e teológiai magyarázata legalábbis problematikus? Sajnos nem érezhető 
ennek nyoma. Problematikusak, ahogy párhuzamokat húz a csataterekre indulók, illetve 
az itthon gyászoló özvegyek és árvák helyzete és a teológiai fogalmak, illetve a bibliai 
szereplők között.

A vértanúság fogalmáról már ejtettünk szót. De a keresztáldozat, a vőlegényt váró 
tíz szűz példázatait172 is említhetnénk, amelyeket alkalmaz a harcba indulókra, illetve 
az elesett katonákat gyászolókra.173 Sehol sem bizonyítja a püspök, hogy Isten a háborús 
véráldozatot kérné most a magyaroktól; de hát ilyet nem is tudna tenni, mert nem talál-
hatók e helyzetre sem bibliai, sem morálteológiai érvek. Ezért nem is észérveket hoz, 
hanem víziószerű költői képeket, laza asszociációban teológiainak szánt párhuzamokat. 
Valójában csak poétikus és retorikai gondolattársításokat. Prohászka 1914-ben elhangzott 
beszédeiben észlelhető miszticizáló-vallásos, szinte már-már látomásszerű okfejtései, 
költői gondolatvezetései, szabad asszociációi teológiailag és morálfilozófiailag megala-
pozatlanok voltak. Arra voltak alkalmasak, hogy a háborúba vonulásra lelkesítsenek, 
a véráldozat elfogadását szorgalmazzák. Ez szomorú, mert a háború elfajulása után már 
alig mutatkozott remény a véráldozat beszüntetésére.

A vigasz a szeretteiket féltők, illetve az azokat gyászolók felé annyi, hogy minden 
emberi kapcsolatnál, ami anya és gyermeke, menyasszony és vőlegény, házaspárok, 
illetve testvérek és barátok között a lehetségesnél is nagyobb szeretetet Istenért megho-
zott háborús véráldozat. Nem szabad zúgolódni ellene. Istenben még jobban megtalálja 
mindenki az övéit.174

A háború azonban nemcsak az erőszakos halált hozza,175 hanem megannyi emberi 
nyomort, rokkantságot, soha be nem gyógyuló lelki sérülést. Ezért tagadhatatlan azoknak 
az erkölcsi felelőssége, akik a háború logikájának elfogadására buzdítottak. Prohászka 
1914 karácsonyán a háború logikájának passzív elfogadását sugallta. Eközben a krisz-
tusi béke elérését irreális vagy esetleg már szürreális dimenzióba helyezte.176 Ennek 
így mozgósító ereje sem volt. A pápa ugyanekkor a karácsonyi fegyverszünet konkrét 
tervével állt elő. Több száz katona sem volt hajlandó harcolni a frontokon karácsony-
kor. Érezték, hogy a szenteste eszmeisége, annak szeretet- és békeüzenete és a háborús 
öldöklés ellentétben áll.

Prohászka úgy látta, hogy az örök béke gondolata jó szándékú, de irreális ábránd,177 
ezért nem is törekedett a háború első évében a békét előmozdítani. Éppen ellenkezőleg, 
Prohászka végkonklúziója 1914-ben: „A világháború fölpezsdítheti a blazírt közszellemet, 

171	 Prohászka (1914) i. m. 137.
172	 Mt, 25, 1–13. 
173	 Prohászka (1914) i. m. 138.
174	 Prohászka (1914) i. m. 139.
175	 Prohászka (1914) i. m. 136.
176	 Prohászka (1914) i. m. 133.
177	 Prohászka (1914) i. m. 141–142. 



172

Frivaldszky János

de a kultúra igazi haladását csak a lelki értékek s a lelki élet fokozása határozhatják 
meg.”178 Egy évre rá már – talán éppen a háborús tapasztalatok birtokában – úgy tartja, 
hogy a háború semmilyen erkölcsi jónak sem forrása.

A fájó azonban, hogy időközben a háborús öldöklő gépezet is beindult, amit már 
reménytelen volt megállítani. Az erkölcsi felelősség azoké volt, akik ehhez asszisztáltak. 
A pápa mégis fáradhatatlanul újabb és újabb kísérleteket tett a béke, illetve legalább 
a tűzszünet elérésére. Sok meghatározó katolikus személyiség fentebb kifejtett állás-
pontjának hátterében érthető, hogy XV. Benedek pápa állhatatos küzdelme az evilági 
politikai békéért még a katolikus körökben is nehézségekbe ütközött. Éppen ezért külö-
nös tiszteletet és a legnagyobb elismerést érdemli a pápa lankadatlan békeküzdelme. 
Az ő munkája és elkötelezettsége hozzájárult ahhoz, hogy a tudományos és a katolikus 
közgondolkodásban és minden jóakaratú ember gondolkodásában a tömegeket megnyo-
morító háború a legnagyobb borzalomnak számítson, hogy a béke megőrzése és újraépí-
tése mellett szálljanak síkra. Az igazi lelki bátorság a hétköznapi hősiességet, kitartást, 
hitet és főleg a szeretet különböző erényeinek magas szintű gyakorlását kívánja meg.

Irodalomjegyzék

Agnoli, Francesco Mario: Benedetto XV: un italiano in guerra per la pace. In Franco 
Cardini – Francesco Mario Agnoli – Nicolò Dal Grande – Luigi Francesco Pedrone (szerk.): 
Grande guerra: le radici e gli sconfitti. Europei, Cattolici, Operatori di Pace. Rimini, Il Cerchio, 
2015. 78–99.

Aubert, Roger: La Chiesa negli stati moderni e i movimenti sociali. In Hubert Jedin (szerk.): Storia 
della Chiesa. 10. Milano, JacaBook, 1975. 628.

Audoin-Rouzeau, Stéphane: Weapons. International encyclopedia of the first world war. 2014. Online: 
https://encyclopedia.1914-1918-online.net/pdf/1914-1918-Online-weapons-2014-10-08.
pdf https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.
jpg?uselang=hu

Babits Mihály: A  Magyarok Istenéhez. 1929.  Online: www.szozat.org/index.php/lira/
tartalom/2699-babits-mihaly-a-magyarok-istenehez

Baggio, Antonio Maria: La riscoperta della fraternità nell’epoca del Terzo ’89. In Antonio Maria 
Baggio (szerk.): Il principio dimenticato, la fraternità nella riflessione politologica contempo­
ranea. Roma, Città Nuova, 2007.

Balázs Eszter: A magyar társadalom önmozgósítása az Első Világháború elején: a budapesti háborús 
előadássorozatok és a „háború kultúrái”. In Ifj. Bertényi Iván – Boka László – Katona Anikó 
(szerk.): Propaganda, politika, hétköznapi és magas kultúra, művészet és média a Nagy Háborúban. 
Budapest, Országos Széchényi Könyvtár, 2016. 143–166.Belloc, Hilaire: Europe and the Faith. 
1920. Online: https://ia801200.us.archive.org/14/items/EuropeAndTheFaithHilaireBelloc/
Europe%20and%20the%20Faith%20-%20Hilaire%20Belloc.pdf

Benda Jenő: Az  uszítók  –  a  világháború kulisszái mögül. Budapest, Légrády Testvérek 
Könyvnyomdája, 1918.

178	 Prohászka (1915) i. m. 146.

https://encyclopedia.1914-1918-online.net/pdf/1914-1918-Online-weapons-2014-10-08.pdf https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://encyclopedia.1914-1918-online.net/pdf/1914-1918-Online-weapons-2014-10-08.pdf https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://encyclopedia.1914-1918-online.net/pdf/1914-1918-Online-weapons-2014-10-08.pdf https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
http://www.szozat.org/index.php/lira/tartalom/2699-babits-mihaly-a-magyarok-istenehez
http://www.szozat.org/index.php/lira/tartalom/2699-babits-mihaly-a-magyarok-istenehez
https://ia801200.us.archive.org/14/items/EuropeAndTheFaithHilaireBelloc/Europe%20and%20the%20Faith%20-%20Hilaire%20Belloc.pdf
https://ia801200.us.archive.org/14/items/EuropeAndTheFaithHilaireBelloc/Europe%20and%20the%20Faith%20-%20Hilaire%20Belloc.pdf


173

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

Besana, Antonio: Introduzione. In Alberto Del Bono (szerk.): La tregua di natale, lettere dal fronte. 
Torino, Lindau, 2014.

Brucculeri, Angelo: Moralità della guerra. Roma, Edizioni La Civiltà Cattolica, 1953.
Buitenhuis, Peter: The Great War of Words. British, American, and Canadian propaganda and 

fiction, 1914–1933. Vancouver, University of British Columbia Press, 1987.
Charlier, Philippe – Philippe Froesch: Robespierre: The oldest case of sarcoidosis? The Lancet, 

382. (2013). 21–28.
Ciriello, Caterina: Benedetto XV, la guerra e le posizioni dei vescovi italiani. Anuario de historia 

de la iglesia, 23. (2014). 42–43.
Cleaver, Alan – Antonio Besana: Bevezető. In Alberto Del Bono (szerk.): La tregua di natale, 

lettere dal fronte. Torino, Lindau, 2014. 5–21.
Corrispondenza fra Benedetto XV e Carlo I D’Asburgo. In Giorgio Rumi (szerk.): Benedetto XV 

e la pace – 1918. Brescia, Morcelliana, 1990. 19–47.
Crowe, Michael Bertram: Eccentric seventeenth-century witness to the natural law: John 

Selden (1584–1654). Natural Law Forum, 1. (1967), 1. 187–188. Online: https://scholarship.
law.nd.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=www.google.hu/&httpsredir=1&article=1128& 
context=nd_naturallaw_forum

D’Alessandro, Francesco: Igino Giordani e la pace. Roma, Città Nuova, 1992.
Doyle, Conan Arthur: Famous british authors defend England’s war. 1914. Online: www.art-

hur-conan-doyle.com/index.php?title=Famous_British_Authors_Defend_England%27s_War
Doyle, Conan Arthur: The great boer war. London, Smith, Elder and Co., 1900. Online: www.

arthur-conan-doyle.com/index.php?title=The_Great_Boer_War
Doyle, Conan Arthur: The war in South Africa: its cause and conduct. London, 

Smith, Elder and Co., 1902.   Online: www.ar thur-conan-doyle.com/index.
php?title=The_War_in_South_Africa:_Its_Cause_and_Conduct

Ferenc József s. k. gróf Tisza István s. k. In Szabó Dániel (szerk.): Az első világháború. Budapest, 
Osiris, 2009. 73–74.

Francesco, Luigi: L’applicazione del diritto internazionale umanitario dei conflitti armati nella 
guerra 1914–18. In Franco Cardini – Francesco Mario Agnoli – Nicolò Dal Grande – Luigi 
Francesco Pedrone (szerk.): Grande guerra: le radici e gli sconfitti. Europei, Cattolici, Operatori 
di Pace. Rimini, Il Cerchio, 2015. 34–37.

Frenyó Zoltán: Prohászka Ottokár eszmevilága a Nagy Háború idején – Római lelkület, keresz-
tényszocializmus, magyar valóság. In Mózessy Gergely (szerk.): Prohászka-tanulmányok, 
2015–2017. Székesfehérvár, Székesfehérvári Püspöki és Székeskáptalani Levéltár, 2017. 374–384.

Frivaldszky János: Adalékok a „politikai barátság” klasszikus, természeti törvényhez és a ter-
mészetes igazságossághoz kötött értelmének vizsgálatához: Barátság-fogalom kialakulása 
és társadalmi-politikai jelentése az antik görögöknél, valamint a politikai barátság fogalma 
Arisztotelésznél, Cicerónál és a „caritas” eredeti keresztényi társadalmi értelme. In Komáromi 
László (szerk.): Doktori iskola, prelegálások 2: Tanulmányok, kommunikációk, recenziók 
és a PhD-közlemények. Budapest, Szent István Társulat, 2003. 79–101.

Frivaldszky János: Jó kormányzás és a közjó politikai és jogfilozófiai szemszögből. Budapest, 
Pázmány Press, 2016.

Frivaldszky János: Klasszikus természetjog és jogfilozófia. Budapest, Szent István Társulat, 2007.
Frivaldszky János: L’antropologia e i principi del buon governo. Teoria e critica della regolazione 

sociale, 1. (2012). 1–26. Online: www3.lex.unict.it/tcrs/numero/2013/Frivaldszky.pdf
Gajzágó László: A nemzetközi jog eredete annak római és keresztény összefüggései. Különösebben 

a spanyol nemzetközi jogi iskola. Budapest, Stephaneum, 1942.

https://scholarship.law.nd.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=www.google.hu/&httpsredir=1&article=1128&context=nd_naturallaw_forum
https://scholarship.law.nd.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=www.google.hu/&httpsredir=1&article=1128&context=nd_naturallaw_forum
https://scholarship.law.nd.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=www.google.hu/&httpsredir=1&article=1128&context=nd_naturallaw_forum
http://www.arthur-conan-doyle.com/index.php?title=Famous_British_Authors_Defend_England%27s_War
http://www.arthur-conan-doyle.com/index.php?title=Famous_British_Authors_Defend_England%27s_War
http://www.arthur-conan-doyle.com/index.php?title=The_Great_Boer_War
http://www.arthur-conan-doyle.com/index.php?title=The_Great_Boer_War
https://encyclopedia.1914-1918-online.net/pdf/1914-1918-Online-weapons-2014-10-08.pdf https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://encyclopedia.1914-1918-online.net/pdf/1914-1918-Online-weapons-2014-10-08.pdf https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
http://www3.lex.unict.it/tcrs/numero/2013/Frivaldszky.pdf


174

Frivaldszky János

Galli, Carlo: Introduzione. In Francisco de Vitoria: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 2005.
Gárdonyi Máté: A Szentszék és az I. világháború. Vigilia, 80. (2015), 5. 322.
Gorda Éva: A magyar haditudósítás az első és második világháborúban. Budapest, Nemzeti 

Közszolgálati Egyetem Hadtudományi Doktori Iskola, 2012.
Grotius, Hugo: A háború és a béke jogáról I–II. Budapest, Pallas Stúdió–Attraktor Kft., [1625] 1999.
Guiducci, Pier Luigi: Benedetto XV, pontefice in un mondo in crisi. 2015. Online: www.storiain.

net/storia/benedetto-xv-pontefice-in-un-mondo-in-crisi/
Gyáni Gábor: Arzénes asszonyok. Rendhagyó sorozatgyilkosság a Horthy-korban. Rubicon, 

2008. 7–8. 4–13.
Hankey, Donald: The Beloved Captain: The Honor of the Brigade. An Englishman Prays. New 

York, Dutton, 1917.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: A jogfilozófia alapvonalai vagy a természetjog és államtudomány 

vázlata. Budapest, Akadémiai, 1983.
Houlihan, J. Patrick: The Churches. International encyclopedia of the first world war. 2015. Online: 

https://encyclopedia.1914-1918-online.net/article/the_churches
Joó András: Három nagyhatalom diplomáciai háromszöge, 1900–1914.  Nagy-Britannia, 

Németország és Ausztria–Magyarország kapcsolatai és ezek háttere. Budapest, Budapesti 
Közgazdaságtudományi és Államigazgatási Egyetem, 2001. Online: http://phd.lib.uni-corvinus.
hu/117/1/joo_andras.pdf

Kant, Immanuel: Az örök béke. Budapest, Európa, [1795] 1985.
Karinthy Frigyes: A harcoló ember. In Szabó Dániel (szerk.): Az első világháború. Budapest, 

Osiris, 2009. 325–327.
Keegan, John: A csata arca. A közkatonák háborúja, 1415–1976. Budapest, Akadémiai, 2013.
Lencz Géza: Beszédek és imák háborúi alkalmakra. Debrecen, Hoffmann és Kronovitz, 1914.
Menozzi, Daniele: Chiesa, pace e guerra nel Novecento. Verso una delegittimazione religiosa dei 

conflitti. Bologna, il Mulino, 2008.
Mihályfi Ákos: Mihályfi Ákos beszédei. Az ünnepnapok és egyházi beszédek tetemesen bővített új 

kiadása. Egyházi beszédek. Budapest, Szent István Társulat, 1930a. https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu

Mihályfi Ákos: Rectori székfoglaló beszéd (1916. szeptember 30.) In Mihályfi Ákos (szerk.): Mihályfi 
Ákos beszédei, II. kötet. Társadalmi beszédek. Budapest, Szent István Társulat, 1930b. 197–198.

Molnár Ferenc: Egy haditudósító emlékei. Budapest, Franklin Társulat, 1916.
Monticone, Alberto: Benedetto XV e la Germania. In Giorgio Rumi (szerk.): Benedetto XV e la 

pace – 1918. Brescia, Morcelliana, 1990.
Müller, Heinrich Adam: Az államvezetés művészetének alapjai. In Kontler László (szerk.): 

Konzervativizmus 1593–1872. Szöveggyűjtemény. Budapest, Osiris, 2000.
Old Serbian priest blessing rifles, 1914. Online: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_

Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_
Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu

Pap László: Magyarország és a második angol–búr háború. Debrecen, Debreceni Egyetem BTK, 
2015. Online: https://dea.lib.unideb.hu/dea/bitstream/handle/2437/216626/Pap_Laszlo_erteke-
zes.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Péter László: A magyarok Istene. Acta Historiae Litterarum Hungaricarum, 24. (1994). 101–108.
Petőfi Sándor: Egy gondolat bánt engemet… 1846. Online: http://magyar-irodalom.elte.hu/sulinet/

igyjo/setup/portrek/petofi/egygondo.htm
Piva, Francesco: Uccidere senza odio. Pedagogia di guerra nella storia della Gioventù cattolica 

italiana (1868–1943). Milano, Franco Angeli, 2015.

http://www.storiain.net/storia/benedetto-xv-pontefice-in-un-mondo-in-crisi/
http://www.storiain.net/storia/benedetto-xv-pontefice-in-un-mondo-in-crisi/
https://encyclopedia.1914-1918-online.net/article/the_churches
http://phd.lib.uni-corvinus.hu/117/1/joo_andras.pdf
http://phd.lib.uni-corvinus.hu/117/1/joo_andras.pdf
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://dea.lib.unideb.hu/dea/bitstream/handle/2437/216626/Pap_Laszlo_ertekezes.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://dea.lib.unideb.hu/dea/bitstream/handle/2437/216626/Pap_Laszlo_ertekezes.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://magyar-irodalom.elte.hu/sulinet/igyjo/setup/portrek/petofi/egygondo.htm
http://magyar-irodalom.elte.hu/sulinet/igyjo/setup/portrek/petofi/egygondo.htm


175

Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei…

Prohászka Ottokár (szerk.): A háború lelke. Budapest, Szent István Társulat, 1915.
Prohászka Ottokár: Korunk lelke. Budapest, Szent István Társulat, 1914.
Pröhle Károly: Háború és theologia. Theologiai elmélkedés a világháború közepette. Theologiai 

Szaklap, 13. (1915), 1. 37–67.
Radó Polikárp: Tiszazugi történet. Pannonhalma, Verseghy Ferenc Megyei Könyvtár, 1990.
Rákosi Jenő: A háború és az esztétika. Hadi Beszédek. Budapest, Pallas Irodalmi és Nyomdai Rt., 

1915.
Rákosi Viktor: Hős fiúk. Budapest, Magyar Közlöny Lap- és Könyvkiadó, 2016.
Ratzinger, Joseph: La fraternità cristiana. Brescia, Queriniana, 2005.
Robespierre, Maximilien: A forradalmi kormányzat elveiről. In Maximilien Robespierre (szerk.): 

Elveim kifejtése, beszédek és cikkek. Budapest, Gondolat, 1988.
Rónay György: A boldog ember. (G. K. Chesterton, 1874–1936). Vigilia, 6. (1954). 293.
Rumi, Giorgio: Corrispondenza fra Benedetto XV e Carlo I D’Asburgo. In Giorgio Rumi (szerk.).: 

Benedetto XV e la pace – 1918. Brescia, Morcelliana, 1990. 19–47.
Russell, H. Frederick: The just war in the middle ages. Cambridge, Cambridge University Press, 

2003.
Schiller József: Rákosi Jenő. Egy magántitkár feljegyzései. Budapest, Káldor Könyvkiadóvállalat, 

1933.
Szabó Ádám: Erőszakos volt és utálta a gyerekeket a legnagyobb magyar ifjúsági regény szerzője. 

Fidelio, 2017. június. 30. Online: https://fidelio.hu/konyv/2017/06/30/molnar_ferenc/
Szántó Konrád: A katolikus egyház története II. Budapest, Ecclesia, 1988.
Taylor, Alan: World War I in Photos: Introduction. 2014. Online: www.theatlantic.com/photo/2014/04/

world-war-i-in-photos-introduction/507185/
Truini, Fabrizio: La pace in Tommaso D’Aquino. Roma, Città Nuova, 2008.
Vadász Sándor: Emberek és eszmék a francia forradalomban 1789–1799. Budapest, Gondolat, 1989.
De Vitoria, Francisco: De iure belli. Roma–Bari, Editori Laterza, 2005.
Von Bernhardi, Friedrich: Germany and the next war. (Deutschland und der nächste krieg). 

Stuttgart–Berlin, J. G. Cotta, 1912. Online: www.gwpda.org/comment/bernhardi.html
Wister, Owen: The pentecost of calamity. New York, The Macmillan Company, 1915.
Wolf, Hubert: Pope and Devil: The Vatican’s archives and the Third Reich. Cambridge–

Massachusetts–London, Belknap Press of Harvard University Press, 2010.
X. Pius: L’Osservatore Romano. 1914. 08. 03. Online: https://rorate–caeli.blogspot.com/2014/08/

exhortation–dum–europa–of–august–2–1914.html
XV. Benedek: Alloc., In occasione del primo incontro con il collegio cardinalizio svoltosi alla 

vigilia della solennità del natale. 1914. 12. 24. (1914d.) Online: https://w2.vatican.va/content/
benedict-xv/it/speeches/documents/hf_ben-xv_spe_19141224_accogliere.html

XV. Benedek: Enc., Ad Beatissimi Apostolorum. 1914. 11. 01. Acta Apostolicae Sedis, 6. (1914a), 
18. 585–599.

XV. Benedek: Es. ap., Allorché fummo chiamati. 1915. 07. 28. Acta Apostolicae Sedis, 7. (1915), 
13. 365–582.

XV. Benedek: Esortazione Apostolica: Ubi Primum. 1914c. Online: https://w2.vatican.va/content/
benedict-xv/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xv_exh_19140908_ubi-primum.html

XV. Benedek: Lit. Ap., Cum De Fidelibus. 1914. 12. 08. Acta Apostolicae Sedis, 6. (1914b), 
20. 668–669.

https://fidelio.hu/konyv/2017/06/30/molnar_ferenc/
http://www.theatlantic.com/photo/2014/04/world-war-i-in-photos-introduction/507185/
http://www.theatlantic.com/photo/2014/04/world-war-i-in-photos-introduction/507185/
http://www.gwpda.org/comment/bernhardi.html
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Old_Serbian_priest_blessing_rifles,_1914.jpg?uselang=hu
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/it/speeches/documents/hf_ben-xv_spe_19141224_accogliere.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/it/speeches/documents/hf_ben-xv_spe_19141224_accogliere.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xv_exh_19140908_ubi-primum.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/it/apost_exhortations/documents/hf_ben-xv_exh_19140908_ubi-primum.html


Vákát



Király Mihály István

A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása 
Izrael Állam biztonságára

Izrael Államot megalakulása óta számtalan veszély fenyegeti. Az ország rengeteg fegyve-
res konfliktust vívott meg túlélése érdekében. Habár az ország nemzetközi és regionális 
helyzete az idő múlásával javult, új ellenségek is megjelentek, például Irán. A legtöbb 
fenyegetés az államhatáron kívülről, illetve a megszállt területekről éri az ország bizton-
ságát. Ez azonban nem jelenti azt, hogy ne lennének olyan elemek akár az izraeli társa-
dalomban, akár a világ zsidóságán belül, amelyek problémát jelenthetnek az államnak. 
Ez az írás két ilyen belső, bár természetében eltérő problémás közösséget, a Neturei Karta 
nevű ultraortodox csoport és a vallásos cionista közösség hatását vizsgálja az ország 
biztonságára nézve.

A Neturei Karta története

Ahhoz, hogy megértsük, miért jött létre a szervezet, vissza kell tekintenünk időben leg-
alább az európai felvilágosodás koráig. Egészen odáig ugyanis a világ zsidósága – habár 
voltak különbségek az egyes csoportok között, gondoljunk csak az askenázi–szefárd 
ellentétre1 – nagyjából egységes volt. Vallási és nemzeti kisebbséget alkottak a külön-
böző társadalmakban, de fő szabály szerint elkülönülve, saját szokásaikat megtartva. 
A zsidó közösségek széles körű autonómiát élveztek: gazdasági, vallási, jogi, társadalmi 
és kulturális önállósággal rendelkeztek.2 A felvilágosodás, illetve az ezen elvek mentén 
átalakuló európai társadalmak azonban változásokat hoztak, ez a zsidóságon belül pedig 
újabb törésvonalakat eredményezett. Kelet- és Kelet-Közép-Európa egy részében megje-
lent a haszidizmus (a zsidó vallásnak egy pietista irányzata3), illetve Európa-szerte (igaz, 
különböző mértékben és ütemben) elkezdődött a zsidóságnak az egyes nemzetállamokba 
és birodalmakba való integrációja, asszimilációja. Ez utóbbi okozta a nagyobb változást, 
hiszen a felvilágosult zsidóság a zsidó vallás megreformálását, a modern időkhöz való 
adaptálását is kívánatosnak tartotta. Lényegében ez vezetett az ortodoxia és a különböző 
reformirányzatok szakadásához.4

1	 A két csoport között elsősorban nyelvi és liturgiakülönbségek vannak. Ashkenazic and Sephardic Jews 
(s. a.); David Shasha: Understanding the Sephardi-Ashkenazi split. The Huffington Post, 2010. június 20. 
2	 Carsten Schapkow: How Jews modernized: The western nations. In T. Alan Levenson (szerk.): The 
Wiley-Blackwell history of jews and judaism. Hoboken, Wiley-Blackwell, 2012. 327–342.
3	 Aryeh Wineman: The hasidic parable: an anthology with commentary. Philadelphia, The Jewish Pub-
lication Society, 2001. xiii.
4	 Schapkow (2012) i. m. 327–342.

https://doi.org/10.36250/00962_10

https://doi.org/10.36250/00962_10


Király Mihály István

178

Jelen írás számára azonban jelentősebb az európai nacionalizmusokból kinövő zsidó 
nacionalizmus, a cionizmus megjelenése.5 Ennek az ideológiának a megjelenéséig 
ugyanis a zsidó nemzeti otthon kérdését a vallási megközelítés jelentette: a Talmud sze-
rint a zsidók szétszóratását a nép bűnei eredményezték, és majd a Messiás eljövetelekor 
térhetnek vissza a zsidók Izrael földjére, hogy újra létrehozzák az államukat.6 Ezzel 
a felfogással szemben áll a cionizmus, amely szekuláris alapon, a gyakorlati tapasztala-
tokból (a vissza-visszatérő zsidóüldözések Európában) levezetve érvel a zsidó nemzeti 
haza létrehozásának szükségessége mellett.7 Ez az eltérés az alapja annak az ellentétnek, 
amely az ultraortodox (más néven haredi8) vallási csoportok, illetve a szekuláris erők 
között a mai napig fennáll mind Izraelben, mind nemzetközi szinten.

Az ellentét és a konfliktus a cionizmus megjelenése után szinte azonnal megjelent. 
1912-ben Katowicében (a mai Lengyelország területén, amely akkoriban a Német Csá-
szárság területéhez tartozott) létrejött az Agudat Yisrael (Izrael Egysége) párt, amely 
a cionizmust elutasító zsidók politikai érdekérvényesítő fóruma volt. A párt helyi szer-
vezettel rendelkezett az akkori Palesztina mandátumterületén is, a cionisták szervezett 
közösségének, az úgynevezett Jisuvnak az ellenzékeként működött.9 Az idő előrehalad-
tával azonban különböző kompromisszumokat kötött a párt előbb a Zsidó Ügynökséggel, 
majd Izrael Állammal.10 A holokauszt után a szervezet felmérte az önálló zsidó állam 
megteremtésének szükségességét, ezért bár továbbra sem támogatta Izrael létrejöttét, 
és annak felépítésében sem igazán vett részt, a korábbiaktól eltérően nem is ellenezte 
azt, egyfajta semleges pozíciót képviselt.11

Voltak azonban olyanok, akik számára ez a kompromisszumkész politika nem volt 
elfogadható: 1937-ben Rabbi Amram Blau az Agudat Yisraelből kilépve Rabbi Aharon 
Katzenelbogennel megalapította a Chevrat HaChayim (az Élet Társadalma) nevű szer-
vezetet, amely hamarosan Neturei Karta (a Város Őrzői) néven vált ismertté.12 A Neturei 

5	 Habár a modern cionizmusnak voltak előfutárai, atyjának a Budapesten született Theodor Herzl-t 
tekintik. Az eszmével kapcsolatos elképzeléseit a 19. század legvégén fejtette ki. Lásd Dan Cohn-Sherbok: 
Introduction to zionism and Israel: from ideology to history. New York, Continuum, 2012. 8–10.
6	 Dovie Schochet: Discover the four exiles of the jewish people. Chabad.org. s. a; J. Immanuel Schochet: 
Laws concerning kings and the Messiah. Chabad.org. s. a. 
7	 Herzl írja A zsidó állam című művében: „Nép vagyunk, mert külső ellenségeink kovácsoltak bennünket 
egy összetartozó néppé.” Theodor Herzl: A zsidó-állam: A zsidó-kérdés modern megoldásának kísérlete. 
Budapest, Jövőnk, 1919. 4, 15. 
8	 Harediknek, vagy más néven ultraortodoxoknak nevezzük azon zsidó csoportokat, akik a modern 
szekuláris kultúrát elutasítják, a vallási szövegeket fundamentalista módon értelmezik. A legtöbb ilyen 
csoport anticionista nézeteket vall, vagy valamiféle vallási fenntartása van a zsidó állammal kapcsolatban. 
Lauren Markoe: Should ultra-Orthodox Jews be able to decide what they’re called? The Washington Post, 
2014. február 06; Sholom Kesselman: Chabad and Zionism – complicated relationship. Chabad Currents, 
2016. május 12.
9	 Gadi Sagiv: A history of hasidism: origins and developments. In T. Alan Levenson (szerk.): The Wiley-
Blackwell history of jews and judaism. Hoboken, Wiley-Blackwell, 2012. 277–290.
10	 David: Israel’s status quo agreement. The Strange Side of Jewish History, 2012. december 13.
11	 Martin Edelman: Israel, state of: political parties. In Judith R. Baskin (szerk.): The Cambridge Dictio­
nary of Judaism and Jewish Culture. Cambridge, Cambridge University Press, 2011. 304.
12	 Motti Inbari: Rabbi Amram Blau founder of the Neturei Karta Movement: An abridged biography. 
Hebrew Union College Annual, 81. (2010). 193–232. 

http://Chabad.org
http://Chabad.org


A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

179

Karta arámi elnevezés, amely a Jeruzsálemi Talmud egyik történetéből ered, amelynek 
során Rabbi Judah haNasi két rabbit küldött egy ellenőrző útra. Amikor elértek egy tele-
pülésre, azt mondták, hogy látni szeretnék a város őrzőit, a fegyveres városi őrség pedig 
ennek megfelelően díszbemutatót tartott nekik. Ekkor a két rabbi azonban azt mondta, ők 
nem a város őrzői, hanem annak elpusztítói. A polgárok erre megkérdezték, hogy ha ők 
nem, akkor kik tekinthetők őrzőknek. A rabbik így feleltek: az írástudók és a tudósok. 
Ebből kiindulva a Neturei Karta tagjai úgy tekintenek magukra, mint akik beteljesítik 
a védelmét annak, ami szerintük a „Tóra és a hagyományos, meg nem változtatott zsidó 
vallás álláspontja”.13

A Neturei Karta tagjainak nagy részét két csoport tette/teszi ki: 1) magyar zsidók 
leszármazottai, akik a 19. század elején telepedtek le Jeruzsálem óvárosában, 2) litván 
zsidók leszármazottai, akik a Vilnai Gaon14 követői voltak, és valamivel korábban tették 
ugyanezt. A 19. század végén ez a két csoport részt vett a városfalon kívüli új lakónegye-
dek létrehozásában (ezt az óváros túlzsúfoltsága tette szükségessé), napjainkban pedig 
tagjaik főleg két ilyen negyedben, Batei Ungarinban és Meah Shearimban élnek. Létszá-
mukat nagyjából 5000 főre becsülik. A két csoport tagjai természetesen már a kezdetektől 
ellenezték a cionizmust, illetve a cionista ideológia által vezérelt bevándorlók érkezését.15

A vallásos cionizmus története

A cionizmussal, amely alapvetően egy szekuláris mozgalom volt, nagyjából egyidőben 
jelent meg az azt támogató vallási narratíva is. Ebből eredeztethető a későbbi vallásos 
cionizmus. Mivel a cionizmus alapító atyái, vezetői és aktivistái közül sokan egyáltalán 
nem voltak vallásosak, vagy éppen ellenérzéseket tápláltak a vallás iránt, a különféle 
ágazatokhoz tartozó vallásos zsidókban a következő dilemma alakult ki: hogyan viszo-
nyuljanak egy olyan mozgalomhoz, amely nem tartja központi kérdésnek a vallásos 
meggyőződést, de tagadhatatlanul sokat tett a zsidóság népként való létezéséért? A vála-
szokat erre a kérdésre az alábbi három kategóriába lehet sorolni:

1.	a cionizmust teljesen el kell elutasítani annak minden eredményével együtt, és vele 
tevékenyen szembe kell helyezkedni;

2.	a cionizmusra mint szükséges, pozitív politikai fejleményre kell tekinteni, amely 
talán közelebb segít minket a megváltáshoz, de amelynek jelenleg semmiféle külö-
nös vallási jelentősége nincs;

3.	a cionizmust teljességgel el kell fogadni, mint a megváltás folyamatának tényezőjét, 
még ha a legtöbben, akik részt vállalnak belőle, ennek nincsenek is tudatában.

13	 What is the Neturei Karta? (s. a.) 
14	 A Vilnai Gaon (Elijah ben Solomon Zalman) a 18. század legnagyobb zsidó vallástudósa volt, aki 
ellenezte az akkor megjelenő haszidizmust, és ragaszkodott a zsidó vallási szövegek tradicionális értel-
mezéséhez. Samuel Yaniv – Givat Shmuel: The Vilna Gaon and his vision of redemption. 2015.
15	 Neturei Karta (s. a.). 



Király Mihály István

180

Az első választ adta és különböző mértékig adja ma is a legtöbb ultraortodox közös-
ség. A második és a harmadik válasz szolgáltatja az alapot a vallásos cionizmusnak. 
A vallásos cionizmus történetének elején jobbára a második,16 később pedig a harmadik 
narratíva volt a világi cionizmussal való együttműködéséhez az alap. Ez az alterna-
tíva az úgynevezett geula- (megváltás-) orientált nézet.17 Ez a megközelítés az 1880-as 
évekre vezethető vissza, de más formában már korábban, a 19. század közepén is meg-
jelent.18 Ennek a nézetnek a legátfogóbb bemutatását Avraham Yitzhak HaCohen Kook 
(1865–1935) izraeli főrabbi írásaiban találjuk meg. Őt szokás a mai vallásos cionizmus 
atyjaként emlegetni. Kook rabbi szerint a szekuláris cionizmus – öntudatlanul – Izrael nép 
voltának isteni forrásaiból táplálkozik. Ezért támogatni kell azt, míg mindenki felismeri 
ezt az igazságot.19 A rabbi szerint a nemzeti újjászületés – a cionizmus – a geula folya-
matának kezdete, tehát a megváltás elkezdődött. Nézeteit a fia, Tzvi Yehudah HaCohen 
Kook rabbi (1891–1981) és annak tanítványai fejlesztették tovább. Központjuk a Mercaz 
HaRav jesiva volt. Az 1940-es és 1950-es években két rendkívüli történelmi esemény 
határozta meg a gondolkodásukat: a holokauszt és Izrael állam születése. E két történés 
eseményei mély érzelmi és spirituális reakciókat váltottak ki a különféle zsidó körökben. 
A geulamotívum így tehát egyre erősebbé vált a vallásos cionista közösségben. Ennek, 
valamint saját aktivitásának köszönhetően a Mercaz HaRav az 1950-es évek végétől 
kevesebb mint egy évtized leforgása alatt a vallásos cionizmus vezető erejévé vált.20

A hatnapos háború komoly fordulópont volt a vallásos cionista közösség történeté-
ben. Az akkor elfoglalt területek – Júdeában, Szamáriában, Gázában, a Sínai-félszigeten 
és a Golán-fennsíkon – ugyanis lehetőséget biztosítottak arra, hogy a történelmi Izrael 
földjének benépesítését tovább folytassák ezek a közösségek.21 E változás eredményeként 
született meg jobbára a Mercaz HaRavban tanult személyekből 1974-ben formálisan is 
a Gush Emunim („a hűségesek blokkja”) nevű szervezet, amely zsidó telepek létrehozását 
tűzte ki céljául a fent említett területeken.22 A Likud 1977-es hatalomra kerülése után 
ehhez nagyobb támogatást, illetve a vezető társadalmi pozíciókhoz is nagyobb hozzá-
férést kaptak.23 Az 1978-as Camp David-i egyezmény ebből a szempontból visszalépést 
jelentett, hiszen Izrael területeket adott fel (a Sinai-félszigetet). Ez a Gush Emunim egyes 
tagjait radikalizálta, és megalapították a Jewish Underground (‎HaMakhteret HaYehudit, 
röviden Makhteret) nevű szervezetet.24 Ezt később az izraeli bíróság terrorszervezetnek 

16	 Dan Michman: Izrael – A vallásos cionizmus történeti szempontból. s. a. 
17	 Motti Inbari: Religious zionism and the Temple Mount dilemma – Key trends. Israel Studies, 12. (2007), 
2. 32–34.
18	 Michman (s. a.) i. m.
19	 David Liepert: Muslim, christian and jew: Finding a path to peace our faiths can share. Toronto, Faith 
of Life Publishing, 2010. 206.
20	 Michman (s. a.) i. m. 
21	 Mitchell G. Bard: Facts about Jewish settlements in the West Bank. Jewish Virtual Library, s. a.
22	 Moshe Hellinger – Isaac Hershkowitz – Bernard Susser: Religious zionism and the settlement pro­
ject – ideology, politics, and civil disobedience. Albany, State University of New York Press, 2018. 1.
23	 Michman (s. a.) i. m.
24	 David S. New: Holy War: The rise of militant christian, jewish and islamic fundamentalism. London, 
McFarland and Company, 2002. 143.



A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

181

minősítette. Ehhez a csoporthoz volt köthető palesztin polgármesterek elleni autóbom-
ba-támadások végrehajtása, a muszlim diákok megölése Hebronban, az arab buszok 
elleni bombatámadások és a Sziklamecset felrobbantásának terve.25

Az oslói megállapodás újabb krízist jelentett a vallásos cionizmusban domináló geu-
lairányzat számára. A kormány újabb területi kompromisszumokra való nyitottságában 
ugyanis azok, akik az Erec Jiszraél teljes területében gondolták a nemzeti újjászületés 
garanciáját, a churbánhoz, a pusztuláshoz vezető folyamat kezdetét látták.26 Ennek tük-
rében érthető, hogy Yitzhak Rabint is egy szélsőséges vallásos cionista gyilkolta meg.27 
Jelenleg a Zsidó Otthon (Jewish Home, HaBayit HaYehudi) nevű párt képviseli a vallásos 
cionistákat a Knesszetben, habár sokan a közösségből a nagyobb Likudra szavaznak. 
A Zsidó Otthon 2009 óta folyamatosan a kormánykoalíció tagja. A legújabb felmérések 
szerint a vallásos cionizmussal szimpatizálók száma (a hagyományosan régóta ide tartozó 
6–700 ezer emberen felül) akár az izraeli társadalom 22%-át, mintegy 1,8 millió embert 
is kitehet. A csoport jó társadalmi beágyazottsággal rendelkezik, főleg a hadseregben, 
ott is leginkább alacsony és közepesen magas tiszti beosztásokban dolgozik sok vallásos 
cionista. 28

Összességében tehát elmondható, hogy a vallásos cionizmus, a Neturei Kartával 
ellentétben, komoly társadalmi-politikai erőnek számít Izraelben, amely nagyjából száz 
év alatt építette fel magát egy viszonylag marginális közösségből egy több százezer 
(vagy akár több mint másfél millió) főt számláló, a politikai döntéshozatalt is befolyá-
solni képes tömeggé. Igaz ugyanakkor az is, hogy a vallásos cionista közösségen belül 
az igazán szélsőségesek aránya elenyésző, míg a Neturei Karta tagjai mindannyian 
szélsőségeseknek tekinthetők.

A Neturei Karta vallási nézetei

A Neturei Karta a cionizmust vallási okokból ellenzi. A Smóna Eszre (Énekek éneke) 
bizonyos zsidó ünnepeken mondott változata tartalmazza, hogy a zsidó nép szétszó-
ratására Izrael földjéről annak bűnei miatt került sor. Ezzel összefüggésben a csoport 
tagjai fenntartják a Babilóniai Talmudból származó, úgynevezett „három eskü” szigorú 
értelmezését. 29

„Ez a három eskü mire [van]? Egy [arra], hogy ne menjen fel Izrael a Falra, egy [arra], 
hogy megeskette a Szent, áldott Ő, Izraelt, hogy ne lázadjon a világ népei ellen, és egy 

25	 Thomas L. Friedman: Jewish Settlers are convicted in terror cases. The New York Times, 1985. július. 
11.
26	 Michman (s. a.) i. m.
27	 John Kifner: A son of Israel: Rabin’s assassin – A special report; Belief to blood: The making of Rabin’s 
killer. The New York Times, 1995. november 19.
28	 Hellinger–Hershkowitz–Susser (2018) i. m. 15–16.
29	 Because we are Jews (s. a.). 



Király Mihály István

182

[arra], hogy megeskette a Szent, áldott Ő, a világ népeit, hogy ne sanyargassák Izraelt 
a kelleténél jobban.”30

A Neturei Karta tehát (és az anticionista ultraortodox zsidóság) a fenti, az Énekek 
énekének (2,7; 3,5; 8,4) verseit magyarázó sorokat úgy értelmezte, hogy Isten megtil-
totta a zsidóságnak az Izraelbe való tömeges visszatérést egészen addig, amíg el nem 
jön a Messiás. Ebből világosan következik, hogy egy zsidó állam megalapítását Izrael 
földjén szerintük nem lehet a nemzeti önrendelkezésre alapozni, az csupán a vallási 
próféciák beteljesülésével jöhet el. Nézeteik szerint e három eskü az Örökkévalóval 
köttetett, megszegésük (Izrael Állam megalapítása) tehát az isteni akarat semmibevétele, 
eretnekség.31

A vallásos cionizmus vallási nézetei

Miként a Neturei Karta és az ultraortodox irányzatok vallási alapon ellenzik a cioniz-
must, a vallásos cionisták ugyancsak a vallásra támaszkodva támogatják azt. Nézeteik 
lényege, hogy a megváltás nem egy pillanat alatt bekövetkező esemény, hanem szaka-
szosan, elhúzódva történik.32 Másképpen magyarázva a Messiás eljövetele – ameddig 
az ultraortodoxok szerint tilos a tömeges visszatérés a zsidók számára Izraelbe – már 
megkezdődött, tehát a zsidók visszatérhetnek, és vissza is kell térniük Izrael földjére.

A vallásos cionisták úgy tartják, a messiás eljövetele, a megváltás már elkezdődött, 
és ennek a folyamatnak ők is tevékeny szereplői. Nézetük szerint a történelmi Izrael 
területét33 a zsidóknak kell benépesíteni, mivel így tartják meg leginkább a Tóra parancso-
latait. Ez az, ami előrébb hozhatja a megváltó eljövetelét.34 Erre épül a telepesmozgalom, 
amely a mozgalom fő profilja. Egy másik fontos témakör a Harmadik Szentély felépítésé-
nek és magának a jeruzsálemi Templom-hegynek a kérdésköre. Vannak, akik úgy vélik, 
a Harmadik Szentély felépítése előfeltétele a Messiás eljövetelének, a többség ugyanakkor 
(és a legtöbb rabbinikus állásfoglalás is ezt tükrözi) a szentély felépülését nem sürgeti, 
a Templom-hegy felügyeletére azonban igényt tart. A Templom-hegyen való imádkozás 
kérdésköre is összetett: vannak, akik az egész területen való imádkozást tilosnak ítélik, 
mások csak az egykori szentély területén belül tartják azt nem megengedettnek.35

30	 Ketubot 111a (s. a.) 
31	 A három eskü (Ketubot 110b–111a) (s. a.). 
32	 Inbari (2007) i. m. 32–33.
33	 Más néven Nagy-Izraelt, amely alatt hagyományosan a mai Izraelt és a Palesztin Területeket értjük, de 
a Biblia többször beszél más határokról is. Igaz ugyanakkor, hogy nem következetesen. Van, amikor keleti 
határnak az Eufráteszt jelöli meg, máskor csupán a Jordán folyót. (Teremtés 15:18–21, Deuteronomium 
11:24, Deuteronomium 1:7, Számok könyve 34:1–15, Ezekiel 47:13–20.)
34	 „Aztán vegyétek birtokba a földet, és lakjatok rajta. Mert nektek adom az országot, legyen a birtokotok.” 
(Szám 33, 53.)
35	 Inbari (2007) i. m. 35–40.



A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

183

A Neturei Karta és a Sikrikim hatása Izrael Állam biztonságára

Habár a Neturei Karta tagjainak Izrael-ellenes tevékenysége széles skálán mozog, csak 
kevesen jelentenek biztonsági problémát az államra nézve. Sokan „csupán” ignorálják 
Izrael Állam létét, és legfeljebb Purim ünnepekor izraeli zászlókat égetnek.36 Vannak 
azonban, akik tovább mennek. Az egyik ilyen volt a Neturei Karta jeruzsálemi vezetője, 
Moshe Hirsch, aki Jasszer Arafat kabinetjében volt a zsidó ügyekért felelős tanácsadó.37 
Más tagjai a csoportnak olyan holokausztkonferencián vettek részt 2006-ban Teheránban, 
amelyen több ismert holokauszttagadó is jelen volt.38 Ezzel kapcsolatban megemlítendő, 
hogy egy másik ismert anticionista ultraortodox zsidó vallási csoport, a szatmári haszidok 
(akik egyébként szintén magyar gyökerekkel rendelkeznek, és a legnagyobb létszámú 
ultraortodox csoportnak tekinthetők39) hivatalos közleményt adott ki, amelyben embe-
riség elleni bűnténynek nevezik a konferencián való részvételt.40

Ami valódi veszélyt jelenthet az izraeli társadalomra, hogy a Neturei Karta tagjai 
ellenséges országok szolgálatába állnak. Erre is volt már példa: 2014-ben a csoport egy 
tagja az Iráni Iszlám Köztársaságnak ajánlotta fel a szolgálatait.41 Egy másik esetben 
a közösség delegációja magas rangú Hezbollah-vezetőkkel találkozott.42 A Neturei Karta 
tagjai ilyen szempontból potenciális nemzetbiztonsági fenyegetést jelenthetnek. Azonban 
az is valószínű, hogy az izraeli titkosszolgálatok is tisztában vannak ezzel a helyzettel. 
A tagok viszonylag alacsony létszáma miatt könnyebb őket ellenőrizni. A közösség 
rendkívül zárt, a sorkötelezettség alól felmentést élveznek, és állami hivatalokat elvi 
okokból nem viselnek. Ha mégis ezzel ellenkezően tennének, az már önmagában gyanús 
lenne. Ezek a körülmények mind az ellenőrzésüket segítik, és az esetleges észrevétlen 
beépülésüket nehezíti. Ettől függetlenül természetesen potenciális kockázatként érdemes 
őket kezelni.

Van egy másik szervezet, amely szintén az izraeli társadalomra káros tevékeny-
séget fejt ki: ez a Sikrikim43 nevű csoport. Ez egy, a Neturei Kartánál is radikálisabb 
közösség, amely magához a Neturei Kartához is inkább lazábban, mint szorosabban 
kapcsolódik. Olyan, lényegében szervezett bűnözői csoporthoz vagy helyi maffiához 
hasonló szervezet, amely olyan (akár ortodox) zsidó szervezeteket, egyéneket támad 
meg, amelyek valamilyen oknál fogva nem felelnek meg az általuk követendőnek vélt 

36	 Neturei Karta around the World (s. a.).
37	 Dennis Hevesi: Rabbi Moshe Hirsch, Israel Opponent, Dies at 86. The New York Times, 2010. május 4.
38	 Why are Jews at the ‟Holocaust denial” conference? (2006). 
39	 Jerome R. Mintz: Hasidic people: A place in the New World. Cambridge, Harvard University Press, 
1998. 27–30; Michael Powell: Succession unclear after Grand Rebbe’s death. The Washington Post, 
2006. április 26.
40	 Neta Sela: Satmar court slams Neturei Karta. 2006.
41	 Israeli Neturei Karta member sentenced for spying for Iran (2014). 
42	 Joanna Paraszczuk: Eldad to A-G: Investigate Neturei Karta in Beirut. The Jerusalem Post, 2012. április 
02.
43	 A Sikrikim név a latin Sicarii szóból ered, magyar elnevezése szikáriusok, jelentése tőrrel rendelkező 
ember. A szikáriusok eredetileg a zélóták radikális csoportja volt, akik lényegében terrorista akciókat 
hajtottak végre a megszálló rómaiak ellen, mivel úgy gondolták, így rábírhatják őket a távozásra. Israel 
Kasnett: Extreme or mainstream? The Jerusalem Post, 2011. december 16.



Király Mihály István

184

vallási parancsoknak.44 A Sikrikim taglétszámát nagyjából 100 főre becsülik, és főleg 
Jeruzsálem ultraortodox negyedeiben, Meah Shearimban és Ramat Beit Shemeshben 
koncentrálódnak.45 A csoport 2005 környékén tűnt fel,46 azóta többször is elkövetett nagy 
médiafigyelmet kiváltó eseményeket. 2011-ben például egy vallásos-cionista lányiskola 
nyílt Ramat Beit Shemeshben. Természetesen több haredi csoport ellenezte ezt. Feltételez-
hetően a Sikrikim tagjai tettekben is kimutatták nemtetszésüket: rendszeresen az iskola 
előtt álltak, zaklatták az ott tanulókat, kövekkel és tojásokkal dobálták a diákokat. Azt 
állították, hogy illetlenül öltözködnek.47 Szintén 2011-ben történt, hogy a csoport tagjai 
megrongáltak egy helyi üzletet, amely jégkrémet árult, mivel szerintük a jégkrémfo-
gyasztás illetlen viselkedést testesít meg. A bolt ezután táblákat tett ki, amelyeken arra 
kérik a vendégeket, hogy a férfiak és nők üljenek külön asztalnál, és ne fogyasszanak 
jégkrémet nyilvánosan.48 Az Or HaChaim könyvesboltot pedig azért rongálták meg, mert 
az „cionista” anyagokat árult.49 Ez utóbbi következményeként majdnem „utcai háború” 
alakult ki, ugyanis a bolt egy másik haredi csoport (a Gerrer vagy Guri haszidok) tagjának 
üzlete volt. A tulajdonosi kör bosszút akart állni a Sikrikim tagjain.50

A Sikrikim tevékenysége azonban az alacsony taglétszám miatt szintén nem tekinthető 
komoly biztonsági kihívásnak, ám megjelenésük mérsékelt aggodalomra adhat okot. 
A gúri haszidokkal fennálló, már-már bandaháború jellegű szembenállásuk ugyanis 
veszélyeztetheti a környéken lakó állampolgárok biztonságát, és idővel akár továbbgyű-
rűzhet, más, hasonló ellentétek kiéleződéséhez vezethet egyéb csoportok között.

A vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

A vallásos cionizmus Izrael biztonságára gyakorolt hatását két nagyobb téma köré tudjuk 
csoportosítani: a telepes mozgalom és a Templom-hegy köré.

A telepes mozgalom egyes szerzők szerint stratégiai kihívás,51 mivel hátráltatja 
az úgynevezett kétállami megoldást, amely keretében Júdea, Szamária és a Gázai öve-
zet egy önálló palesztin állam része volna. A vallásos cionisták szerint bűn lemondani 
ezekről a területekről, azokat ugyanis Isten adta a zsidóknak, így elleneznek minden 
erre irányuló tevékenységet. Ez viszont kihívást jelent az ország számára. Amennyiben 
ugyanis a fent említett területeket Izraelhez csatolják: 1.) kiszámíthatatlan nemzetközi 
reakciókat váltana ki; 2.) ugyancsak beláthatatlan regionális eseményekhez vezethetne; 

44	 Maayan Lubell: Jewish religious zealots attack „immodest” Jerusalem shops. Reuters, 2011. október 18.
45	 Melanie Lidman: Police arrest one of the leaders of Mea She’arim ‟mafia”. The Jerusalem Post, 
2011. szeptember 20.
46	 Kasnett (2011) i. m.
47	 Allison Kaplan Sommer: Throwing eggs and jeers at little girls. The Forward, 2011. szeptember 19.
48	 Ultra-strict Jewish sect trashes ice cream parlour claiming licking cones in public promotes promiscuity 
(2011).
49	 Luke Brownein: Jerusalem bookshop targeted by ‟mafia-like” extremists. The Guardian, 2011. szep-
tember 19.
50	 Sikrikim/Gur Warfare Escalates – One Person Seriously Beaten (2011).
51	 Hellinger – Hershkowitz – Susser (2018) i. m. xiv.



A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

185

3.) a demokratikus zsidó állam komoly problémával nézne szembe: vagy zsidó állam 
maradna, vagy demokratikus állam. A kettő együtt lehetetlen volna. Ennek oka, hogy 
jelenleg Izraelben körülbelül 6,2 millió zsidó (a lakosság 74,7%-a) és körülbelül 2,1 millió 
nem zsidó (a lakosság 25,3%) él, ráadásul ennek a nagy része arab.52 Júdeában, Szamá-
riában nagyjából 2,75 millió,53 a Gázai övezetben 1,8 millió arab él.54 Ha ez a terület 
egy ország részét képezné, 6,65 millió arab élne itt. Ha ehhez hozzáadjuk a különböző 
számítások szerint az 5–600 ezer zsidó telepest, a zsidók még éppen többséget alkot-
nának. A mostani természetes szaporulattal számolva azonban rövid időn belül az arab 
lakosság kerülne többségbe.55 Ez nyilvánvalóan az államérdek ellen lenne, hiszen így 
az ország nehezen tudná megtartani nemzeti karakterét. Ez csak úgy volna lehetséges, 
ha nem biztosítana azonos jogokat az arab lakosságnak, így viszont nem beszélhetnénk 
többet demokráciáról.56 Ebben az esetben viszont Izrael nemzetközi helyzete jelentősen 
megváltozhatna, a következmények pedig megjósolhatatlanok lennének.

A telepek azonban napjainkban is forrásai lehetnek bizonyos aktuális problémáknak. 
Egyrészt a telepek és a telepesek egyes esetekben mélyíthetik a két nép közötti konflik-
tust,57 alapot adva a radikalizmusnak, a terrorizmusnak, amely további erőszakspirál-
hoz vezet. Habár ma nem beszélhetünk zsidó terrorszervezetről, a fanatizált csoportok 
körében reális veszélynek kell tekinteni olyan kisebb, önálló csoportok vagy egyének 
esetleges megjelenését, amelyek vagy akik terrorcselekményeket követhetnek el.

Az ország politikai rendszerének és társadalmának biztonságára az is veszélyt jelent, 
hogyan reagál a vallásos cionista közösség egy illegális telep felszámolására. Itt előtérbe 
kerül ugyanis két fontos szempont. Az egyik, hogy melyiket tartják „szentebbnek”: 
Izrael Államot, amely szerintük a vallási parancsolatokkal ellentétes döntést hozott, 
vagy a telepeket. Eddig jobbára nem okozott problémát, ha az Izraeli Védelmi Erőknek 
(Israel Defense Forces – IDF) illegális telepeket kellett felszámolniuk, mivel kisebb 
atrocitásokon kívül nem találkoztak számottevő ellenállással.58 Még akkor sem, amikor 
2005-ben Izrael felszámolta az összes zsidó telepet a Gázai övezetben, kilakoltatva több 
ezer telepest.59 Szakértők azonban tartanak attól, hogy ez a gyakorlat megváltozhat.60 

52	 The World Factbook: Middle East: Israel (2020). 
53	 The World Factbook: Middle East: West Bank (2020). 
54	 The World Factbook: Middle East: Gaza (2020). 
55	 Israel, West Bank, Gaza.
56	 David Ben Gurion mondta azt az 1967-es sikerek után, hogy Izraelnek fel kell adnia az újonnan a fenn-
hatósága alá került területeket. Ha nem így tesz, az állandó konfliktusok belülről emésztik fel a demok-
ráciát. Max Fisher: Israel Picks identity over democracy. More nations may follow. The New York Times, 
2018. július 22.
57	 Habár arányait tekintve több palesztin terrortámadást követnek el a telepesek ellen, mint ahányat a tele-
pesek a palesztinok ellen (a legutóbbi a 2015-ös dumai merénylet volt), azonban a megbékélést mindkettő 
nehezíti. Ilan Ben Zion – Judah Ari Gross: Israel arrests Jewish terror suspects in deadly firebombing. The 
Times of Israel, 2015. december 3; Fatalities since Operation Cast Lead (s. a.); Jacob Magid – Michael 
Bachner: Palestinian stabs three after sneaking into West Bank settlement. The Times of Israel,  
2018. július 16. 
58	 Hellinger – Hershkowitz – Susser (2018) i. m. 18.
59	 Hellinger – Hershkowitz – Susser (2018) i. m. 77.
60	 Hellinger – Hershkowitz – Susser (2018) i. m. 26.



Király Mihály István

186

Nemcsak a telepesek, hanem a kilakoltatást végző IDF-katonák viselkedése is bizonyta-
lanná válhat, tekintve, hogy az IDF-ben harcoló alakulatoknál szolgáló katonák körülbelül 
egyharmada vallásos cionista körökből kerül ki.61 Igaz ugyanakkor, hogy a jelenlegi 
politikai helyzetben, amikor a vallásos cionisták 2009 óta a jobboldali kormánykoalíció 
tagjai, kevés esély mutatkozik arra, hogy jelentős, a vallásos cionisták többsége számára 
elfogadhatatlan területi kompromisszumot kössön az állam a palesztinok javára, vagy 
jelentős mennyiségű telepet számoljon fel.

A vallásos cionizmus másik fontos szimbóluma a jeruzsálemi Templom-hegy. Mivel 
ezen a helyen fog a próféciák szerint felépülni a Harmadik Szentély, e terület birtoklása 
elsődleges szempont. Vannak azonban, akik úgy vélik, a Templom-hegyen jelenleg álló 
muszlim vallási épületek (az Al-Aksza-mecset és a Szikladóm) gátolják a Harmadik 
Szentély felépülését.62 A múltban volt arra precedens, hogy szélsőséges vallásos cionisták 
ezek felrobbantását tervezték, mivel úgy gondolták, ez felgyorsíthatja a Messiás eljöve-
telét.63 Sajnos nem zárható ki, hogy a jövőben szintén lesznek erre irányuló törekvések, 
az izraeli szolgálatoknak figyelemmel kell kísérni a legradikálisabb csoportokat, hogy 
időben közbe tudjanak lépni, ahogyan az történt 1984-ben. Az ilyen, vallási célpontok 
ellen elkövetett támadások ugyanis könnyen hosszan tartó konfliktusokhoz vezethetnek.

Összegzés

Habár a Neturei Karta és a Sikrikim tevékenysége hordoz magában némi biztonsági 
kockázatot, biztonságpolitikai kihívásról a szervezetek alacsony létszáma miatt nemigen 
beszélhetünk. A Neturei Karta tagjaira mindemellett nyilvánvalóan érdemes odafigyelnie 
az izraeli elhárításnak. Mindazonáltal a jövőben élesebb társadalmi szembenálláshoz 
vezethet az izraeli társadalomban egyre növekvő létszámú, illetve egyre nagyobb poli-
tikai érdekérvényesítéssel rendelkező ultraortodox csoportok és a többségi társadalom 
között álló feszültség. Az ultraortodoxok többségi megítélését pedig a Neturei Karta, 
de még inkább a Sikrikim tevékenységei csak tovább rontják. Ezek a kis, szélsőséges 
csoportok látványos és még az ultraortodox többség ellenszenvét is kiváltó tevékeny-
ségük miatt nagy médiafigyelmet kaptak. Ez egészen odáig vezetett, hogy megjelentek 
olyan hangok, amelyek a két közösséget terrorista szervezetté nyilvánítanák. Az ország 
stabilitása szempontjából azonban sem a Neturei Karta, sem a Sikrikim nem jelent 
rendszerszintű fenyegetést.

A vallásos cionisták túlnyomó része törvénytisztelő polgár. Egyes fanatikus tagjai 
azonban terrorfenyegetettséget jelenthetnek a zsidó állam fennhatósága alá tartozó, első-
sorban nem zsidó állampolgárokra nézve. Mivel az ilyen szélsőségesek száma valószínűsít-
hetően alacsony, biztonságpolitikai kihívásról nem beszélhetünk. A titkosszolgálatoknak 

61	 Hellinger – Hershkowitz – Susser (2018) i. m. xiv.
62	 Inbari (2007) i. m. 31.
63	 Nachman Ben-Yehuda: Theocratic democracy: the social construction of religious and secular extre­
mism. New York, Oxford University Press, 2010. 90.



A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

187

és a rendőrségnek figyelemmel kell kísérnie a közösség radikális tagjait, hogy időben 
kiszűrjék a lehetséges támadásokat. A Júdeában és Szamáriában lévő zsidó telepek léte 
egyes szerzők szerint stratégiai kihívást jelent Izrael számára, ez ugyanis akadályozza 
a kétállami megoldást. Jelenleg nem látszik a politikai akarat e telepek közeljövőbeli 
felszámolására. A Templom-hegyen lévő status quo fenntartása létfontosságú, ennek 
érdekében az izraeli kormányzat mindent meg is tesz. Ezen a területen szintén a tit-
kosszolgálatok és a rendőrség feladata egy esetleges terrortámadás megakadályozása. 
Az ország stabilitása szempontjából ez utóbbi terület a legfontosabb. A Júdeában és Sza-
máriában lévő telepek és az itt elkövetett terrortámadások, a kétállami megoldás el nem 
érése nem jelentenek rendszerszintű fenyegetést, az ország stabilitását nem veszélyeztetik. 
Összességében elmondható, hogy habár többféle zsidó szélsőséges szervezet, közösség is 
megtalálható Izraelben, ezek a belső problémák még mindig eltörpülnek az olyan külső 
fenyegetések mellett, mint amit Irán, a Hezbollah vagy éppen a Hamász jelent.

Irodalomjegyzék

A három eskü (Ketubot 110b–111a) (s. a.). Online: www.zsido.com
Ashkenazic and Sephardic Jews (s. a.). Online: www.jewfaq.org/ashkseph.htm
Bard, Mitchell G.: Facts about Jewish settlements in the West Bank. Jewish Virtual Library, s. 

a. Online: www.jewishvirtuallibrary.org/facts-about-jewish-settlements-in-the-west-bank
Because we are Jews (s. a.). Online: www.nkusa.org/activities/speeches/nyc072602.cfm
Ben-Yehuda, Nachman: Theocratic democracy: the social construction of religious and secular 

extremism. New York, Oxford University Press, 2010.
Brownein, Luke: Jerusalem bookshop targeted by ‟mafia-like” extremists. The 

Guardian, 2011.  szeptember 19.  Online: www.theguardian.com/world/2011/sep/19/
jerusalem-bookshop-targeted-extremists

Cohn-Sherbok, Dan: Introduction to zionism and Israel: from ideology to history. New York, 
Continuum, 2012.

David: Israel’s status quo agreement. The Strange Side of Jewish History, 2012. december 
13. Online: http://strangeside.com/israels-status-quo-agreement/

Edelman, Martin: Israel, state of: political parties. In Judith R. Baskin (szerk.): The Cambridge 
Dictionary of Judaism and Jewish Culture. Cambridge, Cambridge University Press, 2011.

Fatalities since Operation Cast Lead (s. a.). Online: www.btselem.org/statistics/fatalities/
after-cast-lead/by-date-of-event

Fisher, Max: Israel Picks identity over democracy. More nations may follow. The New York Times, 
2018. július 22. Online: www.nytimes.com/2018/07/22/world/middleeast/israel-jewish-sta-
te-nationality-law.html?searchResultPosition=1

Friedman, Thomas L.: Jewish Settlers are convicted in terror cases. The New York Times, 
1985. július. 11. Online: www.nytimes.com/1985/07/11/world/jewish-settlers-are-convic-
ted-in-terror-cases.html?searchResultPosition=1

Hellinger, Moshe – Isaac Hershkowitz – Bernard Susser: Religious zionism and the settlement 
project – ideology, politics, and civil disobedience. Albany, State University of New York 
Press, 2018.

http://www.zsido.com
http://www.jewfaq.org/ashkseph.htm
http://www.jewishvirtuallibrary.org/facts-about-jewish-settlements-in-the-west-bank
http://www.nkusa.org/activities/speeches/nyc072602.cfm
http://www.theguardian.com/world/2011/sep/19/jerusalem-bookshop-targeted-extremists
http://www.theguardian.com/world/2011/sep/19/jerusalem-bookshop-targeted-extremists
http://strangeside.com/israels-status-quo-agreement/
http://www.btselem.org/statistics/fatalities/after-cast-lead/by-date-of-event
http://www.btselem.org/statistics/fatalities/after-cast-lead/by-date-of-event
http://www.nytimes.com/2018/07/22/world/middleeast/israel-jewish-state-nationality-law.html?searchResultPosition=1
http://www.nytimes.com/2018/07/22/world/middleeast/israel-jewish-state-nationality-law.html?searchResultPosition=1
http://www.nytimes.com/1985/07/11/world/jewish-settlers-are-convicted-in-terror-cases.html?searchResultPosition=1
http://www.nytimes.com/1985/07/11/world/jewish-settlers-are-convicted-in-terror-cases.html?searchResultPosition=1


Király Mihály István

188

Herzl, Theodor: A zsidó-állam: A zsidó-kérdés modern megoldásának kísérlete. Budapest, 
Jövőnk, 1919.

Hevesi, Dennis: Rabbi Moshe Hirsch, Israel Opponent, Dies at 86. The New York Times, 
2010.  május 4.  Online: www.nytimes.com/2010/05/05/world/middleeast/05hirsch.
html?searchResultPosition=1

Inbari, Motti: Rabbi Amram Blau founder of the Neturei Karta Movement: An abridged biography. 
Hebrew Union College Annual, 81. (2010). 193–232. Online: www.jstor.org/stable/23509957

Inbari, Motti: Religious zionism and the Temple Mount dilemma – Key trends. Israel Studies, 
12. (2007), 2. 29–47. Online: www.jstor.org/stable/30245660

Israeli Neturei Karta member sentenced for spying for Iran (2014). Online: www.jta.org/2014/01/28/
israel/israeli-neturei-karta-member-sentenced-for-spying-for-iran

Kasnett, Israel: Extreme or mainstream? The Jerusalem Post, 2011. december 16. Online: www.
jpost.com/Magazine/Opinion/Extreme-or-mainstream

Kesselman, Sholom: Chabad and Zionism  –  complicated relationship. Chabad 
Currents, 2016.  május 12.  Online: https://chabadcurrents.wordpress.com/2016/05/12/
chabad-zionism-complicated-relationship/

Kifner, John: A  son of Israel: Rabin’s assassin – A  special report; Belief to blood: The 
making of Rabin’s killer. The New York Times, 1995. november 19. Online: www.nytimes.
com/1995/11/19/world/son-israel-rabin-s-assassin-special-report-belief-blood-making-rabin-
s-killer.html?searchResultPosition=1

Lidman, Melanie: Police arrest one of the leaders of Mea She’arim ‟mafia”. The 
Jerusalem Post, 2011.  szeptember 20.  Online: www.jpost.com/national-news/
police-arrest-one-of-the-leaders-of-mea-shearim-mafia

Liepert, David: Muslim, christian and jew: finding a path to peace our faiths can share. Toronto, 
Faith of Life Publishing, 2010.

Lubell, Maayan: Jewish religious zealots attack „immodest” Jerusalem shops. Reuters, 2011. októ-
ber 18. Online: www.reuters.com/article/idUS217819525020111018

Magid, Jacob  –  Michael Bachner: Palestinian stabs three after sneaking into West 
Bank settlement. The Times of Israel, 2018.  július 16.  Online: www.timesofisrael.
com/3-wounded-one-of-them-critically-in-stabbing-attack-in-settlement-home/

Markoe, Lauren: Should ultra-Orthodox Jews be able to decide what they’re called? The 
Washington Post, 2014. február 06. Online: www.washingtonpost.com/national/religion/
should-ultra-orthodox-jews-be-able-to-decide-what-theyre-called/2014/02/06/99c2a506-8f74-
11e3-878e-d76656564a01_story.html

Michman, Dan: Izrael – A vallásos cionizmus történeti szempontból. s. a. Online: http://zsido.
com/fejezetek/izrael-a-vallasos-cionizmus-torteneti-szempontbol/

Mintz, Jerome R.: Hasidic people: A place in the New World. Cambridge, Harvard University 
Press, 1998.

Neturei Karta around the World (s. a.). Online: www.nkusa.org
New, David S.: Holy War: The rise of militant christian, jewish and islamic fundamentalism. 

London, McFarland and Company, 2002.
Paraszczuk, Joanna: Eldad to A-G: Investigate Neturei Kar ta in Beirut. The 

Jerusalem Post, 2012.  április 02.  Online: www.jpost.com/Diplomacy-and-Politics/
Eldad-to-A-G-Investigate-Neturei-Karta-in-Beirut

Powell, Michael: Succession unclear after Grand Rebbe’s death. The Washington Post, 2006. április 
26. Online: www.washingtonpost.com/archive/politics/2006/04/26/succession-unclear-after- 

http://www.nytimes.com/2010/05/05/world/middleeast/05hirsch.html?searchResultPosition=1
http://www.nytimes.com/2010/05/05/world/middleeast/05hirsch.html?searchResultPosition=1
http://www.jstor.org/stable/23509957
http://www.jstor.org/stable/30245660
http://www.jta.org/2014/01/28/israel/israeli-neturei-karta-member-sentenced-for-spying-for-iran
http://www.jta.org/2014/01/28/israel/israeli-neturei-karta-member-sentenced-for-spying-for-iran
http://www.jpost.com/Magazine/Opinion/Extreme-or-mainstream
http://www.jpost.com/Magazine/Opinion/Extreme-or-mainstream
https://chabadcurrents.wordpress.com/2016/05/12/chabad-zionism-complicated-relationship/
https://chabadcurrents.wordpress.com/2016/05/12/chabad-zionism-complicated-relationship/
http://www.nytimes.com/1995/11/19/world/son-israel-rabin-s-assassin-special-report-belief-blood-making-rabin-s-killer.html?searchResultPosition=1
http://www.nytimes.com/1995/11/19/world/son-israel-rabin-s-assassin-special-report-belief-blood-making-rabin-s-killer.html?searchResultPosition=1
http://www.nytimes.com/1995/11/19/world/son-israel-rabin-s-assassin-special-report-belief-blood-making-rabin-s-killer.html?searchResultPosition=1
http://www.jpost.com/national-news/police-arrest-one-of-the-leaders-of-mea-shearim-mafia
http://www.jpost.com/national-news/police-arrest-one-of-the-leaders-of-mea-shearim-mafia
http://www.reuters.com/article/idUS217819525020111018
http://www.timesofisrael.com/3-wounded-one-of-them-critically-in-stabbing-attack-in-settlement-home/
http://www.timesofisrael.com/3-wounded-one-of-them-critically-in-stabbing-attack-in-settlement-home/
http://www.washingtonpost.com/national/religion/should-ultra-orthodox-jews-be-able-to-decide-what-theyre-called/2014/02/06/99c2a506-8f74-11e3-878e-d76656564a01_story.html
http://www.washingtonpost.com/national/religion/should-ultra-orthodox-jews-be-able-to-decide-what-theyre-called/2014/02/06/99c2a506-8f74-11e3-878e-d76656564a01_story.html
http://www.washingtonpost.com/national/religion/should-ultra-orthodox-jews-be-able-to-decide-what-theyre-called/2014/02/06/99c2a506-8f74-11e3-878e-d76656564a01_story.html
http://zsido.com/fejezetek/izrael-a-vallasos-cionizmus-torteneti-szempontbol/
http://zsido.com/fejezetek/izrael-a-vallasos-cionizmus-torteneti-szempontbol/
http://www.nkusa.org
http://www.jpost.com/Diplomacy-and-Politics/Eldad-to-A-G-Investigate-Neturei-Karta-in-Beirut
http://www.jpost.com/Diplomacy-and-Politics/Eldad-to-A-G-Investigate-Neturei-Karta-in-Beirut
http://www.washingtonpost.com/archive/politics/2006/04/26/succession-unclear-after-grand-rebbes-death-span-classbankheadcourt-battle-over-control-of-hasidic-sect-continuesspan/b349e3a6-595b-4404-86f7-dc31c68022e3/


A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára

189

grand-rebbes-death-span-classbankheadcourt-battle-over-control-of-hasidic-sect-conti-
nuesspan/b349e3a6-595b-4404-86f7-dc31c68022e3/

Sagiv, Gadi: A history of hasidism: origins and developments. In T. Alan Levenson (szerk.): The 
Wiley-Blackwell history of jews and judaism. Hoboken, Wiley-Blackwell, 2012.

Schapkow, Carsten: How Jews modernized: The western nations. In T. Alan Levenson (szerk.): 
The Wiley-Blackwell history of jews and judaism. Hoboken, Wiley-Blackwell, 2012.

Schochet, Dovie: Discover the four exiles of the jewish people. Chabad.org. s. a. Online: www.
chabad.org/library/article_cdo/aid/3671017/jewish/Discover-the-Four-Exiles-of-the-Jewish-
People.htm

Schochet, J. Immanuel: Laws concerning kings and the Messiah. Chabad.org. s. a. Online: www.
chabad.org/library/article_cdo/aid/101744/jewish/Laws-Concerning-Kings-and-the-Messiah.
htm

Sela, Neta: Satmar court slams Neturei Karta. 2006. Online: www.ynetnews.com/artic-
les/0,7340,L-3340592,00.html

Shasha, David: Understanding the Sephardi-Ashkenazi split. The Huffington Post, 2010. június 
20. Online: www.huffpost.com/entry/understanding-the-sephard_b_541033

Sikrikim/Gur Warfare Escalates – One Person Seriously Beaten. 2011. Online: www.theyeshi-
vaworld.com/news/headlines-breaking-stories/106778/sikrikim-gur-warfare-escala-
tes-–-one-person-injured-seriously-in-beating.html

Sommer, Allison Kaplan: Throwing eggs and jeers at little girls. The Forward, 2011. szeptember 
19. Online: https://forward.com/sisterhood/143027/throwing-eggs-and-jeers-at-little-girls/

The World Factbook: Middle East: Gaza (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/
resources/the-world-factbook/geos/gz.html

The World Factbook: Middle East: Israel (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/
resources/the-world-factbook/geos/is.html

The World Factbook: Middle East: West Bank (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/
resources/the-world-factbook/geos/we.html

Ultra-strict Jewish sect trashes ice cream parlour claiming licking cones in public promotes 
promiscuity (2011). Online: www.dailymail.co.uk/news/article-2050573/Ultra-strict-Jewish-
sect-trashes-ice-cream-parlour-claiming-licking-cones-public-promotes-promiscuity.html

What is the Neturei Karta? (s. a.) Online: www.nkusa.org/AboutUs/
Why are Jews at the ‟Holocaust denial” conference? (2006). Online: http://news.bbc.co.uk/2/

hi/6171503.stm
Wineman, Aryeh: The hasidic parable: an anthology with commentary. Philadelphia, The Jewish 

Publication Society, 2001.
Yaniv, Samuel – Givat Shmuel: The Vilna Gaon and his vision of redemption. 2015. Online: 

www.biu.ac.il/JH/Parasha/eng/yomatz/yani.html
Zion, Ilan Ben  –  Judah Ari Gross: Israel arrests Jewish terror suspects in deadly fire-

bombing. The Times of Israel, 2015.  december 3.  Online: www.timesofisrael.com/
israel-arrests-jewish-terror-suspects-in-deadly-firebombing/

Zionism: Neturei Karta (s. a.). Online: www.jewishvirtuallibrary.org/neturei-karta

http://www.washingtonpost.com/archive/politics/2006/04/26/succession-unclear-after-grand-rebbes-death-span-classbankheadcourt-battle-over-control-of-hasidic-sect-continuesspan/b349e3a6-595b-4404-86f7-dc31c68022e3/
http://www.washingtonpost.com/archive/politics/2006/04/26/succession-unclear-after-grand-rebbes-death-span-classbankheadcourt-battle-over-control-of-hasidic-sect-continuesspan/b349e3a6-595b-4404-86f7-dc31c68022e3/
http://Chabad.org
http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/3671017/jewish/Discover-the-Four-Exiles-of-the-Jewish-People.htm
http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/3671017/jewish/Discover-the-Four-Exiles-of-the-Jewish-People.htm
http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/3671017/jewish/Discover-the-Four-Exiles-of-the-Jewish-People.htm
http://Chabad.org
http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/101744/jewish/Laws-Concerning-Kings-and-the-Messiah.htm
http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/101744/jewish/Laws-Concerning-Kings-and-the-Messiah.htm
http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/101744/jewish/Laws-Concerning-Kings-and-the-Messiah.htm
http://www.ynetnews.com/articles/0,7340,L-3340592,00.html
http://www.ynetnews.com/articles/0,7340,L-3340592,00.html
http://www.huffpost.com/entry/understanding-the-sephard_b_541033
http://www.theyeshivaworld.com/news/headlines-breaking-stories/106778/sikrikim-gur-warfare-escalates-–-one-person-injured-seriously-in-beating.html
http://www.theyeshivaworld.com/news/headlines-breaking-stories/106778/sikrikim-gur-warfare-escalates-–-one-person-injured-seriously-in-beating.html
http://www.theyeshivaworld.com/news/headlines-breaking-stories/106778/sikrikim-gur-warfare-escalates-–-one-person-injured-seriously-in-beating.html
https://forward.com/sisterhood/143027/throwing-eggs-and-jeers-at-little-girls/
http://www.cia.gov/library/publications/resources/the-world-factbook/geos/gz.html
http://www.cia.gov/library/publications/resources/the-world-factbook/geos/gz.html
http://www.cia.gov/library/publications/resources/the-world-factbook/geos/is.html
http://www.cia.gov/library/publications/resources/the-world-factbook/geos/is.html
http://www.cia.gov/library/publications/resources/the-world-factbook/geos/we.html
http://www.cia.gov/library/publications/resources/the-world-factbook/geos/we.html
http://www.dailymail.co.uk/news/article-2050573/Ultra-strict-Jewish-sect-trashes-ice-cream-parlour-claiming-licking-cones-public-promotes-promiscuity.html
http://www.dailymail.co.uk/news/article-2050573/Ultra-strict-Jewish-sect-trashes-ice-cream-parlour-claiming-licking-cones-public-promotes-promiscuity.html
http://www.nkusa.org/AboutUs/
http://news.bbc.co.uk/2/hi/6171503.stm
http://news.bbc.co.uk/2/hi/6171503.stm
http://www.biu.ac.il/JH/Parasha/eng/yomatz/yani.html
http://www.timesofisrael.com/israel-arrests-jewish-terror-suspects-in-deadly-firebombing/
http://www.timesofisrael.com/israel-arrests-jewish-terror-suspects-in-deadly-firebombing/
http://www.jewishvirtuallibrary.org/neturei-karta


Vákát



Csutak Zsolt

A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék 
fontossága az amerikai politikai diskurzusban

Eszmetörténészek szerint az Egyesült Államok nem létezhetne az Európából elüldözött 
és az új világban egy teljesen új, protestáns biblikus hit alapján egyházat és félteokratikus 
államalakulatokat létrehozó „puritán zarándok atyák” szellemi, kulturális és társadalmi 
öröksége nélkül. Az amerikaiak jelentős részének napjainkig sajátja a dogmatikus, bibli-
kus és egyben pragmatikus, hétköznapi életüket és gondolkodásmódjukat meghatározó 
hitvilág, annak számtalan, elsősorban protestáns gyülekezetével. Nagy tévedés lenne 
a döntéshozók vagy a társadalomtudós elemzők részéről egyaránt, ha a több tízmillió 
hívőt számláló újjászületett neoprotestáns, újkeresztény, illetve evangelikál egyházi 
közösségek erejét, szellemi, gazdasági potenciálját és különösképpen választások idején 
az országos nagypolitikát is befolyásoló hatalmát figyelmen kívül hagynák. A 21. századi 
Egyesült Államok végletesen polarizált, többféle értékrendű, ideológiájú, illetve hitű 
társadalom és közösségek mozaikja. Azonban ebben az antagonisztikus, „poszt-poszt-
modern” társadalomban úgy tűnik, a leghatékonyabb és legösszetettebb erőtér az új 
protestáns, úgynevezett evangelikál közösségek vezetői, véleményformálói kezében 
összpontosul, akik nélkül nem lehet bevenni még a Fehér Házat sem.

Kard és szellem

Amerika „a hegyen lévő város” biblikus víziójának fogságában élt évszázadokig, mint 
a romlott európai Óvilágtól különböző, magas erkölcsi és igaz keresztény vallási funda
mentumokon nyugvó, mintaértékű utópikus társadalom, amelyről a puritán zarándok
atyák álmodtak, és részben sikeresen megvalósítottak.1 Ez az immanens amerikai esz-
meiség kevésbé nyíltan, burkolt formában még napjainkban is létezik, tetten érhető 
a multikulturális, posztmodern amerikai társadalom és politikum világában egyaránt. 
A szubszidiaritás és önfenntartó önkormányzatiság elvét hirdető protestáns egyházi 
szervezetek a 17. századi angol gyarmatokon létrehozták máig működő intézményrend-
szerüket, amelyek sok tekintetben az amerikai demokrácia eszmei alapozását is biz-
tosították. A puritán telepesek és vezetőik kiválasztottságtudata, isteni gondviselésbe 
és elrendeltetésbe vetett hite, magas bibliai alapú erkölcsössége és törvénytisztelete hoz-
zájárult 1606-ban Virginiában az angolszász világ első módszeres írott törvénykönyvének 

1	 1630-ból John Winthrop prédikátor kormányzótól származó, továbbá számos amerikai elnök által is 
előszeretettel idézett hasonlat Jézus Hegyi beszédéből az újvilági kolóniákra vonatkoztatva: „[a] hegyen 
épülő város, amely nem rejthető el”. (Mt 5,14.)

https://doi.org/10.36250/00962_11

https://doi.org/10.36250/00962_11


Csutak Zsolt

192

megalkotásához. Hasonlóképpen alapot szolgáltatott a modern demokráciák első írott 
alkotmányának megszövegezéséhez, az 1638-as connecticuti Alapszabályzathoz is.

Az angolszász puritánok és követőik többnyire üldözött európai vallásos felekeze-
tek, kisegyházak tagjai voltak. Mindennél fontosabbnak tartották az új exodus révén 
a szellem, a hit erényeit és a Biblia tanításainak gyakorlatba ültetését az új, az igazi 
Sion, az új Izrael megvalósítását az Új Világban. E vallási messianisztikus elhivatottság, 
az úgynevezett újjászületett cionista keresztények révén – amint a későbbiekben látni 
fogjuk még a 21. századi amerikai külpolitikában is – szimbolikus, ellenben legitimációs 
erejű szerepet kap Jeruzsálem mint Izrael fővárosa, elismerésének kényes, világpolitikai 
kihatású ügyének esetében.

Ahogy Alexis de Tocqueville, Amerika lényegének egyik legbehatóbb európai isme-
rője az 1830-as években megjegyezte: „Érdekes és említésre méltó tény, hogy szinte 
minden amerikai polgár tagja valamilyen egyházi gyülekezetnek és polgári egyesü-
letnek, valamint aktív résztvevője a közélet alakításának.”2 Felvetődik a jogos kérdés, 
hogy mindez milyen relevanciával rendelkezik a harmadik évezred fordulóján, az egyre 
heterogénebb multikulturális, posztmodern Egyesült Államok társadalmi berendezke-
désében, a jelentősebb amerikai véleményformálók, valamint a politikai döntéshozók 
világában. Milyen jelentőséggel, befolyással bírnak a hitalapú, magasabb rendű erköl-
csös életvitelt hirdető konzervatív, különösképpen a protestáns csoportosulások, illetve 
a bevett intézményesült egyházak az amerikai kormányzati intézkedések, a politikai 
döntések folyamatában, akár a stratégiaalkotás hátterében? Nyilvánvalóan, a tanulmány 
terjedelmének függvényében ezekre a nagy, összetett kérdésekre nem tudunk kielégítő, 
empirikus és mélyreható válaszokkal szolgálni – a téma jellege folytán sem –, ugyanak-
kor kísérletet teszünk egy eszmei keret felvázolására, valamint gondolatébresztő össze-
függések feltárására ebben a vonatkozásban. E téma, meglátásunk szerint, önmagában 
is izgalmas intellektuális vizsgálódásra nyújt lehetőséget.

Liddell Hart, a modern kori stratégiaelemzés brit nagymestere szerint a II. világhá-
borút követő korszak katonai és társadalmi eseményeinek tükrében egy nemzet létét, 
állapotát vagy jövőjét meghatározó több szegmensen átívelő nagystratégiában fontos 
szerepet játszik a vallási, dogmatikus eszmerendszer. Ez egyben erkölcsi és civilizációs 
alapot is jelent a társadalom és a politikai, katonai döntéshozók számára.3 A hadtudo-
mány és a vallásos szellemiség bonyolult összefüggésrendszere mentén haladva Joseph 
S. Nye, harvardi professzor híres erőkifejtés-tipológiája4 régi felismerést és bölcsességet 
öntött könnyen megragadható, modern formába a hidegháború utolsó éveiben. Nye sze-
rint három fő típusú erőkifejtésről vagy hatalomról beszélhetünk egy ország esetében: 
kemény, puha és okos erőről.5 A hadviselés szempontjából nyilvánvalóan a legátütőbb 
és legeredményesebb erőkifejtés a katonai kemény erő bevetésében rejlik, ugyanakkor 
hosszú távon az ellenség stratégiai legyőzése, teljes szellemi, kulturális meghódítása 

2	 Alexis de Tocqueville: Democracy in America. New York, Vintage Books, 1958. 22.
3	 Basil Henry Liddell Hart: Stratégia. Budapest, Európa, 2002.
4	 Joseph S. Nye eredeti szóhasználatában hard, soft and smart power. S. Joseph Nye: Bound to lead: the 
changing nature of american power. New York, Basic Books, 1990. 42–43.
5	 Nye (1990) i. m. 236.



A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

193

a puha erő alkalmazása révén valósítható meg a leghatékonyabban. Ez megmutatkozik 
az erőteljes kulturális, civilizációs vonzerőben, a szellem és a vallás kifinomult, ellenben 
mélyreható befolyásoló hatalmában. Valószínűleg a kiváló hadvezér Napóleon is erre 
gondolhatott, amikor bölcsen kijelentette, hogy „[cs]ak két hatalom létezik a világon: 
a kard és a szellem. Hosszú távon azonban a szellem mindig meghódítja a kardot”.6

Az emberiség ókori történelme során a kemény és puha erő együttes térhódítása 
és sikeres alkalmazása látványosan megnyilvánult az ókori Róma katonai és civilizációs 
birodalomépítő potenciáljában, a római jog, az egyetemes latin nyelv és a római légiók 
révén. Az újkorban ugyanezt elmondható volt Őfelsége Brit Birodalmáról. A Földgo-
lyó közel felét tartotta irányítása alatt a brit flotta ereje és az angol nyelv, civilizáció 
és adminisztráció terjesztése által. A világháborút követően ez a kombinált erőkifejtés, 
a lehengerlő és páratlan katonai potenciál civilizációs és nyelvi vonzerővel párosulva, 
illetve a vallásos alapú messianisztikus küldetéstudattal kiegészülve kizárólag az Egye-
sült Államok esetében mutatható ki szembetűnően. Ahogy egyetlen nemzet vagy hatalmi 
erőcsoport sem tudja felvenni a versenyt, vagy akár megközelíteni az Egyesült Államok 
katonai potenciálját,7 úgy a több mint 2,2 milliárd ember által beszélt angol nyelv abszolút 
globális dominanciáját sem fenyegeti egyetlen komoly kihívó sem a 21. század elején.8

Hitek és egyházak

„Mi Isten nemzete vagyunk […] a világ világossága […]”
Ronald Reagan9

A bölcs mondásairól is közismertté vált angol szociológus, Gilbert K. Chesterton sokat 
idézett megjegyzése többé-kevésbé napjainkban is jellemző, miszerint „Amerika egyházi 
lelkületű nemzet […] az egyetlen ország a világon, amelyet egy hitelven hoztak létre”.10 
Ez a felismerés megkopva és sajátosan idomulva a 21. századi komplex társadalmi, 
politikai miliőhöz a mai napig érvényes Amerikában. Azonban a legutóbbi felméré-
sek tükrében jelentősen visszaesett az amerikai polgárok egyházi és civil társadalmi 
aktivitása, legalábbis a 17., illetve 19. században érzékelt közel 90%-os rendszeres heti 
templomlátogatási részvételhez képest. 2017-ben ez az arány 36%-ra csökkent. Ugyan-
akkor a „fejlett”, szekularizált nyugati világban ez az adat még mindig a legmagasabb 
templomlátogatási és vallásossági aránynak számít.11

6	 Bonaparte Napoleon (61 idézet) (s. a.) 
7	 IISS: The Military Balance – Report (2017). 
8	 Rick Noack – Lazaro Gamio: The world’s languages in 7 maps and charts. The Washington Post, 
2015. április 23. 
9	 Ronald Reagan: Inaugural Address. 1981.
10	 Dale Ahlquist: Lecture 37: What I saw in America. Chesterton’s account of his 1921 trip to America. 
(s. a.).
11	 Pew Research Center: Attendance at religious services (s. a.). 



Csutak Zsolt

194

Az Egyesült Államokban abszolút vallásszabadságról beszélhetünk. Az Alapító Atyák 
idealizált elképzelései szerint a sokféleségből, legyen az etnikai vagy vallási, majd egy 
amerikai nemzet lesz. Ezt jelképezi az 1776-os félhivatalos amerikai jelmondat: E plu­
ribus unum. Ugyanakkor megfontolandó az igen éles és közismert ellentét a vidéki 
kisvárosok Amerikájának „tocqueville-i” életmódja és az óceánparti világvárosokban 
lakó milliók globalizálódott kozmopolita életérzése és életstílusa között. Személyes élet-
tapasztalatok és szociokulturális tanulmányok sora erősíti meg bennünk azt az amerikai 
életérzést, miszerint nem tisztességes és megbízható polgár, aki nem tagja semmilyen 
felekezetnek vagy egyházközségnek. Amint fentebb említettük, e tanulmány célke-
resztjében elsősorban a legnagyobb és legbefolyásosabb amerikai egyházi és vallási 
csoportosulások, nevezetesen a régi, fősodorbelinek tekintett protestáns (mainstream 
protestant), illetve az újabb protestáns szervezetek helyezkednek el. Ezek a közössé-
gek a Pew Research felekezeti hovatartozást és templomba járókat, illetve istenhívőket 
vizsgáló felmérése szerint a felnőtt lakosság felét – közel 100 millió hívőt – tesznek ki.

Az angolszász és skandináv származású bevándorlókból kialakuló erős amerikai 
protestáns közösséget az ír, olasz, lengyel és spanyol ajkú bevándorlók tízmillióiból álló 
római katolikus hitű népességcsoport követi. Ez a lakosság megközelítőleg 20%-át teszi 
ki. Az előbbiekhez képest sokkal kevesebb lélekszámmal, de annál nagyobb politikai, 
társadalmi befolyással rendelkeznek a zsidó származásukat számontartó és azt tudatosan 
megvalló vagy izraelita hitüket aktívan gyakorlók; összesen 7 millióra tehető az amerikai 
zsidó közösség száma.12 Az antiszemitizmustól sem távol álló radikális, fehér fajvédő 
amerikaiak rendszeresen a befolyásos zsidó érdekvédelmi és lobbiszervezeteket okolják 
az Egyesült Államok elkötelezett Izraelt támogató és megosztó politikája miatt. Az is igaz, 
hogy a szintén jobboldali republikánus szavazónak számító evangelikál és újjászületett 
fundamentalista protestáns közösségek a zsidó szervezeteknél is elkötelezettebben és igazi 
hitbéli meggyőződéssel támogatják a „régi Izraelt”. Az új, tiszta, idealizált, megvalósult 
utópiát képviselő Egyesült Államoknak mint „új Izraelnek, a város a hegyen” erkölcsi 
kötelessége és külpolitikai küldetése minden eszközzel támogatni a keresztény és zsidó 
hittestvéreinek fennmaradását a vallási fundamentumainak is helyet adó Szentföldön, 
a régi Izraelben. Ezt a hitbéli meggyőződést vallotta a vasárnapi egyházi iskolákban is 
tanító mélyen vallásos Ronald Reagan elnök is,13 akárcsak az alkoholproblémáiból Billy 
Graham segítségével a hit által újjászülető presbiteriánus ifjabb George Bush elnök is.14

Az Egyesült Államok felnőtt lakosságának közel 21%-át, mintegy 55 millió hívőt 
számláló katolikusok helyzetének vizsgálata15 és az Amerikai Katolikus Egyház befo-
lyásának elemzése számos mélyreható tanulmány tárgyát képezi. A jelen munka elsőd-
legesen a nem katolikus keresztény felekezetekre fókuszál. Ettől függetlenül fontosnak 
tartjuk néhány összefüggésre felhívni a figyelmet. Az Amerikai Katolikus Egyház mint 
a legnagyobb amerikai keresztény felekezet, jelentős etnikai, politikai és társadalmi 

12	 Pew Research Center: Evangelicals rally to Trump, religious ‘Nones’ back Clinton. (2016. július 13.). 
13	 Paul Kengor: God and Ronald Reagan: A spiritual life. New York, Harper Perennial, 2005.
14	 Laura Bush híres televíziós beszámolóját lásd Russel Goldman: Laura Bush reveals how George W. 
stopped drinking. ABCNews, 2010. május 4.
15	 Pew Research Center: Catholics. (s. a.). 



A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

195

megosztottságtól szenved. Hírnevét, elismertségét komolyan csorbították a 2002-ben 
nagy botrányt kiváltó pedofilügyek, a Boston Globe Spotlight16 csapatának tényfel-
táró cikksorozata. Ennek folytán sokan elfordultak a katolicizmustól, vagy elhagyták 
az egyházat, például az idézett Rod Dreher vallásos bestseller újságíró is. Úgy tűnik, 
a katolikus dogmatika, hittételek sem tudják áthidalni az Egyesült Államokon belül 
az új-angliai Massachussetts, Vermont, Rhode Island és a dél-nyugati napfényövezet, 
Új-Mexikó, Kalifornia vagy Florida államai között húzódó társadalmi, politikai és egy-
házi különbözőségeket és híres huntingtoni belső civilizációs, kulturális törésvonalakat. 
Az elsősorban ír, olasz és közép-európai bevándorlókból álló és csökkenő részarányú 
keleti parti katolicizmus, Boston és Chicago nagyvárosi központokkal sok tekintetben 
ellentétben áll az új keletű, elsősorban spanyol ajkú latin-amerikai bevándorlókból álló 
és erőteljesen növekvő lélekszámú hispán katolikus közösségekkel. 1991-ben tíz meg-
kérdezett katolikusból kilenc fehér és európai származású volt, 2016-ban az arányuk 
tízből négyre csökkent. Napjaink átalakuló amerikai katolicizmusának belső problémái 
mellett szólnunk kell a többségi, protestáns, illetve világi társadalomnak a katoliku-
sokhoz fűződő ambivalens viszonyáról. Ez szintén régi, évszázados bizalmatlanságot 
és törésvonalakat rejt. A 21. században már kevésbé meghatározó, ellenben látens módon 
még létező jelenség a befolyásos angolszász fehér protestánsok katolikusokkal szembeni 
hagyományos gyanakvása. Elsősorban a híres új-angliai egyházi és politikai WASP-elit 
tagjai gondolják úgy, hogy a katolikusokat egy megfoghatatlan távoli politikai és szel-
lemi hatalom, az óvilági Róma és a Szentszék irányítja, ezért ők nem igazán lojálisak 
a protestáns hagyományokra épülő jeffersoni amerikai köztársaság iránt. Az ír katoli-
kus származású John F. Kennedy elnök megválasztásakor egyik fő negatív vonásának 
a katolikus hátterét tekintették az amerikai választók és politikustársai egyaránt, bár 
ő határozottan amerikainak tartotta magát és nem ír katolikusnak.17

Egyáltalán nem elhanyagolható jelentőségű a körülbelül 40 millió embert szám-
láló afro-amerikai lakosság,18 amelynek közel harmada az 1895-ben létrejött Országos 
Baptista Gyülekezet egyház tagja, amely a harmadik legnagyobb egyházi szervezet 
az Egyesült Államokban az Amerikai Római Katolikus és a Déli Baptista Egyház után. 
A muszlim hitű amerikai közösségnek megközelítőleg 3,5 millió „fekete” tagja van, így 
ők alkotják a harmadik legnagyobb csoportot a pakisztáni és a közel-keleti származású 
amerikai muszlimok között.19 Külön tanulmány témája lehetne az amerikai muszlimok 
hite és az amerikai polgári hitvallás, alkotmányra tett hűségeskü közötti viszony val-
láspszichológiai kapcsolata. Ez különösen az amerikai haderő kötelékeiben szolgáló 

16	 A massachussettsi Bernard Law érsek bostoni egyházmegyéjében egészen 1981-ig visszamenő szexuális 
visszaélések, gyerekmolesztálások ügyében kiderült, hogy az egyház vezetésének is régóta tudomása volt 
a súlyos esetekről, csak megpróbálták eltussolni, belső ügyként megoldani. Church allowed abuse by priest 
for years (2002).)
17	 „Én nem egy katolikus amerikai elnökjelölt vagyok” – mondta John F. Kennedy 1960-ban. Online: 
www.wbur.org/news/2017/05/25/kennedy–catholicism–presidential–campaign 
18	 QuickFacts – United States (s. a.). 
19	 Pew Research Center: Demographic portrait of muslim americans (2017. július 26.).

http://www.wbur.org/news/2017/05/25/kennedy–catholicism–presidential–campaign


Csutak Zsolt

196

több ezer muszlim katona20 esetében a legérdekesebb. Számos alkalommal előfordult, 
hogy vallási, politikai vagy pszichológiai, lelkiismereti feszültségek oda vezettek, hogy 
muszlim hitű amerikai katonák nem muszlim amerikai bajtársak életére törtek.21

Elidegenedő társadalom

„A szocializmus – és a konszumerizmus – az a vallás,
amelyet akkor szereznek az emberek, amikor elveszítik a hitüket.”

Richard John Neuhaus, teo-konzervatív gondolkodó22

Az amerikaiak hagyományosan pragmatikus életszemléletűek, az elvont eszmék iránt 
közömbösek, illetve adott esetben értelmiségellenesek.23 Ezért a híres harvardi filozófus, 
George Santayana a számára fojtogató szellemi légkör miatt döntött az Európába költözés 
mellett 1912-ben. Sokan cselekedtek hasonlóan akkor a „nagy generáció”, az Európába 
vándorló amerikai értelmiség tagjai közül. Santayana – aki önmagát szellemesen csak 
„ateista katolikus esztétának”, spanyol–amerikai gondolkodónak tartotta – véleménye 
szerint az amerikai protestantizmus nyárspolgár követői a kálvinista gyakorlatiasság 
és a puritán őseik földiutópia-hajszolása miatt elveszítették a kapcsolatukat a transz-
cendenssel. Eltávolodtak a szellem önmagáért való kibontakoztatásának lehetőségétől, 
amely a misztikusabb katolicizmus és elsősorban az évezredes európai vagy távol-keleti 
filozófiai rendszerek és kultúrák sajátja maradt.24

Az önfenntartó amerikai polgár tocqueville-i idealizálása, kiegészülve a kálvinizmus 
sajátos változatával25 és az egészséges locke-i, Adam Smith-i gazdasági önérdek üzle-
ties, versengő gyakorlatának megvalósításával, az amerikai polgárokat predesztinálta 
a sikeres egyéni és kisközösségi boldogulásra (vagy szégyenteljes bukásra). A versengő 
amerikai szellem számára nincs második vagy harmadik helyezett, csakis első. Ez a cél-
ratörő irányelv a mérvadó a hétköznapi életben, az üzleti világban és a nagypolitikában 

20	 Az amerikai Védelmi Minisztérium adatai szerint az 1,3 millió fős aktív állományból 5896 katona 
vallotta magát muszlim hitűnek, ugyanakkor 400 ezren nem nyilatkoztak a hitükről, vagyis a valós szám
arányuk jóval magasabb is lehet. Mariam Khan – Luis Martinez: More than 5,000 muslims serving in the 
US Military, Pentagon Says. ABCNews, 2015. december 9. 
21	 Pew Research Center: U.S. muslims concerned about their place in society, but continue to believe in 
the american dream (2017. július 26.). Lásd még Michelle Malkin: Not all U.S. muslim soldiers are equal. 
National Review, 2016. augusztus 3. 
22	 George W. Bush elnök igen befolyásos, „nem hivatalos” vallásügyi, spirituális tanácsadója, aki lutherá-
nus lelkészből hithű katolikus pappá konvertált és a liberális The Atlantic publicistái által csak úgynevezett 
teo-konzervatív politikai gondolkodók legismertebb és legbefolyásosabb alakjává is vált. Randy Boyagoda: 
Richard John Neuhaus: A life in the public square. Toronto, Pengiun Random House, 2015; Richard John 
Neuhaus: American Babylon. Notes of a Christian exile. New York, Basic Books, 2009.
23	 Beck András (szerk.): A filozófus az amerikai életben. Pécs–Szeged, Tanulmány – Pompeji, 1995. 10, 
86–90.
24	 George Santayana: The genteel tradition in American philosophy. New York, Harcourt, 1968. 36–52.
25	 Tocqueville (1958) i. m. 208.



A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

197

egyaránt. Ez ugyanakkor köztudottan jelentős lelki terhet jelent, a polgárok és az ország 
életében küzdelmes és elidegenítő erőként jelentkezik napjainkig.

Robert D. Putnam Bowling alone című híres művében megdöbbentő társadalmi 
és mentalitásbeli változásokról nyújt elgondolkodtató leírást és megállapításokat. Műve 
az átalakulóban lévő, önmaga értékeivel, hitével meghasonlott széttöredezett, individua-
lizmusában elidegenedett amerikai társadalom képét tükrözi.26 Rod Dreher a The Benedict 
option: a strategy for christians in a post-christian nation című bestsellerkönyvében 
a napjainkban zajló keresztény Amerika múltba révedő mítoszáról szól. Dreher továbbá 
a vallásos meggyőződés politikai marketingáruvá silányuló eszmeiségéről értekezik. 
A népszerű teológiai jellegű művei által híressé vált szociológus újságíró szerint az Egye-
sült Államok általánosságban ma már egyáltalán nem az a keresztény szellemiségű, 
amerikai polgári hitvalláson alapuló nemzet, mint amely a II. világháborúban volt. Dreher 
szerint társadalmi és főleg nagypolitikai szinten mélyreható szellemi megújulásra lenne 
szükség. Ez azt szolgálná, hogy a kereszténység ne csupán politikai marketingtermék 
módjára, szavazatszerző üres szlogenek szintjén jelenjen meg a választási kampányokban, 
ahogy az sok hitszónok szerint a legutóbbi elnökválasztás alkalmából is történt. Más 
szóval egy újabb, immár ötödik vallásos hitbéli újjászületési mozgalomra lenne igény 
még az olyan kereszténynek tartott vagy gondolt országban is, mint az Egyesült Álla-
mok. Nem is beszélve más nyugati, teljesen elvilágiasodott országokról: ezek ugyanis 
kulturális értelemben még mindig a zsidó–keresztény civilizáció tagjainak vagy örö-
köseinek mondhatják magukat. Keserű megállapításai szerint azonban egyre nehezebb 
hiteles, biblikus keresztény életmódot folytatni a kiüresedő, a felszínes, az értelmetlen 
fogyasztásba menekülő társadalomban. Továbbá sarkos, mondhatni radikális meglátása 
szerint érdemesebb volna inkább – a mennonita amishok módjára – teljesen visszavo-
nulni az „eredeti alapértékeitől” elidegenedő posztmodern és posztkeresztény amerikai 
társadalomból egy párhuzamos keresztény értékalapú világba. Dreher értékelése nyomán 
a szekuláris nihilizmus, a fogyasztói társadalom sekélyes csábításai, a multikulturalizmus 
kihívásai és az erőteljes globális iszlám térhódítás a nyugati országokban egyre jobban 
veszélyeztetik a keresztény hit gyakorlását és a keresztény értékek szerinti életet.27

Erre az összetett társadalmi problémára és szellemi kihívásra felettébb és változatos 
politikai válaszok születtek az elmúlt évtizedek során. A legradikálisabb momentum 
Reagan elnök 1984-es kezdeményezése volt. Az elnök az állami iskolákban szorgalmazta 
és újra bevezettette a rendszeres iskolakezdési imát, a csendes órát, illetve a hitgyakorlást. 
Ezt egyébként 1962-ben az amerikai Legfelsőbb Bíróság már egyszer alkotmányellenes-
nek ítélte, és be is tiltotta. Reagan 1984. február 25-én a nemzethez intézett rádióbeszéde 
a keresztény Amerika legitimitására vonatkozó összes „hittani” alapelvet tartalmazta.28 
A reagani beszéd és hitbéli kiállás azóta is hivatkozási alap a keresztény fundamenta-
listák és a jobboldali politikai képviselőik számára. Az iskolai ima a vallásszabadság 

26	 D. Robert Putnam: Bowling alone: the collapse and revival of American community. New York, Simon 
and Schuster, 2001.
27	 Rod Dreher: The Benedict option: a strategy for christians in a post-christian nation. New York, Pen-
guin Random House LLC, 2017.
28	 Ronald Reagan: Radio address to the nation on prayer in schools. 1984.



Csutak Zsolt

198

alkotmányos alapelvei és az állam–egyház elkülönítésének politikai doktrínája alapján 
azonban továbbra is tiltva maradt. Az iskolakezdési reggeli ima továbbra is megosztja 
az amerikaiakat és viták tárgyát képezi. Felszínre hozza a katolikusellenes és antisze-
mita indulatokat és sérelmeket leginkább a protestáns keresztények oldaláról. Az első 
iskolai ima tilalmát ugyanis 1886-ban Wisconsin állam joghatósági területén, Edgerton 
városkában a katolikus szülők kezdeményezésére hozták. Így tiltakoztak a katolikusok 
a híres protestáns (anglikán) King James-féle Biblia iskolai használata ellen. A második, 
immár országos joghatású és napjainkig hatályos Legfelsőbb Bíróság által hozott tiltó 
határozat 1962-ben született. Erre Steven I. Engel, New-York-i zsidó édesapa feljelen-
tése alapján került sor. Az édesapát felháborította és zavarta kisfia iskolában elsajátított 
keresztény imádkozási szokása.29 Mindezek fényében az állami oktatási rendszeren belül, 
a konfliktusok megelőzése érdekében, ildomosnak tűnik az iskolai ima és a hitoktatás 
mellőzése, illetve az összehasonlító vallásoktatás támogatása.

Hitben újjászületve

„Amerika soha nem lehet igazán önmaga,
amennyiben nem áll magas erkölcsi elveken.”

George W. Bush

A napjainkra jellemző párhuzamos valóságokat és aszimmetrikus világunkat ábrázolva 
a francia Gilles Kepel összehasonlító vallástudós nagyhatású művének címe La revanche 
de Dieu, amely magyarra fordítva Isten, avagy a hit bosszúja/visszavágása. A mű címe 
rövid idő alatt szállóigévé vált a posztmodern világban.30 A gyorsan változó, technológiai 
innovációk fétisében rajongásig elmerülő emberek tömegeivel, illetve a hit, a klasszikus 
vallásosság és tradíción alapuló létformát elveszítő társadalmak térhódításával talál-
kozunk. Emellett párhuzamosan vallásos reakcióként megjelentek az új vallásos hit, 
az újjászületést hirdető csoportok világméretű széles közösségei, amelybe oldalágon 
még bekapcsolódnak a new age-es ezoterikus, transzcendentális mozgalmak is. Kepel 
megállapításai szerint a fenti hitbéli megújulás tömeges jelensége elsősorban az iszlámot 
követő országokban, valamint a keresztény többségű, de erőteljesen szekularizált, hete-
rogén Egyesült Államokban bizonyult a legszembetűnőbbnek az utóbbi fél évszázadban. 
Ezt az amerikai hitbéli megújhodási, a karizmatikus evangéliumi mozgalmat és a velejáró 
közel 70 milliós választói tömeget egyetlen számottevő amerikai politikai erő vagy párt 
sem hagyhatta figyelmen kívül az utóbbi fél évszázadban.31 Nem túlzás kijelenteni, hogy 
a legutóbbi amerikai elnökválasztáson – amelyet az eddigi legmegosztóbbnak és leg-
botrányosabbnak tartanak az elemzők – a fehér evangélikál, neoprotestáns szavazók 

29	 Philip Schwade: Changes in Americans’ Views of prayer and reading the Bible in public schools: Time 
periods, birth cohorts, and religious traditions. Sociological Forum, 28. (2013), 2. 261–282; Stephen Griffith: 
Prayer in public school. Public Affairs Quarterly, 1. (1987), 2. 97–109. 
30	 Gilles Kepel: La revanche de Dieu. Paris, Le Seuil, 2003.
31	 Evangelicals Rally to Trump, Religious ‘Nones’ Back Clinton (2016) i. m.



A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

199

támogatása nélkül ma nem Donald J. Trump lenne az Egyesült Államok 45. elnöke.32 
Politikai és vallási befolyásuk mérlegelése előtt azonban érdemes egy kis figyelmet szen-
telni a sokat emlegetett új vagy inkább megújulási mozgalom alapelveinek, hittételeinek, 
ezek ugyanis sok mindenre magyarázatul szolgálnak.

A hit lázadásának, illetve a negyedik megújulási mozgalomnak, avagy a társadalom-
tudósok szerint csak Fogel paradigmájának aposztrofált protestáns ortodox megújulási 
mozgalom – a túl intellektuális és szűk körű neokonzervatív politikai eszmeáramlattal 
együtt – az 1960-as évek újbaloldali, háború-, nemzet- és vallásellenes, nihilista jegye-
ket is mutató polgári radikalizmus ellenreakciójaként értelmezhető. Robert Fogel neves 
gazdaságtörténész szerint a vallásos fehér munkás középosztály és a vallásos déli fekete 
baptista közösség között egyaránt szárnyra kapó evangéliumi megújulási mozgalom 
10 milliós tömegeket megmozgató hitbéli, vallásos irányzatként igen jelentős gazdasági 
és politikai hatású napjainkig is, bár politikai felértékelődésük a Reagen-korszakkal 
kezdődött igazán.33

Az evangéliumiak karizmája

„Ha nem vagy újjászületett keresztyén,
emberként kudarcot vallottál.”

Jerry Falwell, Amerika prédikátora34

Az evangéliumi mozgalom, amelyet protestáns ortodoxia jelzővel is szoktak illetni, egy-
háztörténeti szempontból az angol metodizmus és a lutheránus pietizmus keretein belül 
már 1738-ban megjelent. Kodifikált teológiai meghatározása azonban váratott magára. 
Az 1876 és 1897 között a kanadai Niagara-on-the-lake nevű kisvárosban megrendezett 
Niagara Biblia Konferenciasorozat alkalmával került csak erre sor. Az 1878-as Niagara 
Hitvallás egy tizennégy főtételen alapuló újító szándékú protestáns reformmozgalomként 
határozta meg önmagát. Alaphittételei közül kiemelendőek a következők: visszatérés 
a bibliai alapokhoz és a 16. században is hirdetett lutheri–kálvini sola scriptura funda-
mentumához, vagyis fundamentalisták a kifejezés eredeti, pozitív jámbor keresztyényi 
értelmében.35 Az agresszív radikalizmustól mentesek és millenaristák, avagy Krisztus 
második, rövidesen bekövetkező visszatérésére várnak, és ezeréves uralmába fektetik 
bizalmukat. Ugyancsak fontos tételük a kiválasztott bibliai zsidó nemzet küldetésének 
és fontosságának hangsúlyozása. Izraelnek mint globális fontosságú, teokratikus elvű 

32	 D. Daniel Miller: The mystery of evangelical Trump support? Constellations, 26. (2019). 43–58.
33	 Robert Fogel: The fourth great awakening: and the future of egalitarianism. Chicago, University of 
Chicago Press, 2000.
34	 Jerry Falwell Quotes (s. a.).
35	 A protestáns magyar terminológia szerint keresztyén kifejezés használatos megkülönböztetve a kato-
likusok és laikusok által használatos keresztény elnevezéstől.



Csutak Zsolt

200

és etnikai alapú államnak a létrehozása,36 és mindenkori ügyének feltétlen támogatása. 
A keresztyén fundamentalizmus alapokmánya, magna chartája tartalmazza a legfonto-
sabb sarkalatos hittételeiket: például Krisztus történelmi csodáinak igaz hitét, az Újszö-
vetség és Jézus Krisztus személyének primátusát az Ószövetség felett, vagy Jézus bűn-
megváltó küldetésének fontosságát és visszatérésének valós ígéretét. Ezeket a dogmatikus 
tételeket már 1910-ben ratifikálta az akkor még presbiteriánus és református kálvinista 
többségű Északi Presbiteriánus Egyház zsinata.37

A sokat említett újjászületési, keresztyén ébredési hullámok a 18., a 19. és a 20. század 
folyamán négy alkalommal elsősorban az amerikai metodista, baptista és lutheránus 
(evangélikus) egyházi közösségekben találtak követőkre, különösképp a Biblia-övezet-
ként is ismert vallásos közép-nyugati, délkeleti államokban. A híres philadelphiai föld-
rajztudós, Wilbur Zelinsky nevéhez is köthető fogalom szerint a Biblia-övezet államai 
a neoprotestáns egyházak fellegvárainak tekinthetők.38 Itt a karizmatikus és evangéliumi 
protestáns közösségek olyan erős társadalmi, szellemi kisugárzással rendelkeznek, hogy 
még a mélyen vallásos első és második generációs spanyol ajkú katolikus bevándorlók 
is tömegesen válnak a protestáns felekezetek tagjaivá.39

A 20. században az igazi nagy, tömegtársadalmi áttörést a modern telekommunikációs 
eszközök karizmatikus evangéliumi protestáns mozgalmak részéről való hatékony hasz-
nálata jelentette az új jellegű, stílusú karizmatikus evangéliumi protestáns mozgalmak 
javára. Ahogy a sorsdöntő 1960. szeptember 26-i első amerikai elnökválasztási tévévita 
eldöntötte a versenyt a fiatal, jóképű és energikus Kennedy szenátor javára a sápadt, 
betegesnek és kimerültnek tűnő Nixon ellenében,40 hasonlóképpen óriási hatásúnak 
bizonyultak a rádióközvetítéseken és legfőképpen a televízió képernyőjén keresztül 
terjesztett tömeges evangelizációs műsorok. A tanulmány korlátozott terjedelme miatt 
csak azt a három kiragadott és fontosnak tartott személyiséget ismertetjük, akik a legna-
gyobb szellemi, politikai befolyással rendelkező véleményformáló televíziós hitszónokok 
és politikaalakítók voltak az utóbbi fél évszázadban.

Az 1930-as években a nagy gazdasági válság idején a katolikus, majd a pünkösdi 
szentek mozgalom pentechostal, illetve a déli baptista egyház prédikátorai által szer-
kesztett rádiós műsorok jelentősen növelték mind a hívők számát, mind a megaegy-
házakká alakuló szervezeteik erejét. 1951-ben a hírneves Fulton J. Sheen rádiós-tévés 
evangelizátor prédikátort a Time magazin az „első televangelista” titulussal ruházta fel.41 

36	 A 19. század végén még nem létezett Izrael állam a brit fennhatóságú Palesztinában egészen 1948-as 
létrehozásáig.
37	 A keresztyén fundamentalizmus története, az evangelikalizmussal való viszonya/tévhitek és előítéletek 
(2016). 
38	 Zelinsky fő műve Az Egyesült Államok kulturális földrajza címet viselte 1973-ban, ahol a vallásföldrajz 
elnevezést is alkalmazta.
39	 Michael J. O’Loughlin: The US catholic experience is increasingly hispanic and south western. America. 
The Jesuit Review, 2017. szeptember 6; Pew Research Center: America’s Changing Religious Landscape. 
2015. május 12. 
40	 E. Robert Gilbert: The mortal presidency. Fordham, Fordham University Press, 1998.
41	 Ann Rodgers: Emmy-winning televangelist on path toward sainthood: Sheen would be 1st American-born 
man canonized. 2006. 



A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

201

Ő volt az, aki tulajdonképpen elindította az új hittérítő és toborzó műfajt az Egyesült 
Államokban. Érdekes módon azonban e műfaj koronázatlan királya mégsem Sheen lett, 
hanem a méltán világhíres William, avagy Billy Graham déli baptista prédikátor, aki 
korának összes amerikai elnökének spirituális tanácsadójává is vált. Döbbenetes nép-
szerűsége és karizmája miatt kérték ki a tanácsát. Közeli kapcsolatban állt Eisenhower 
és Nixon elnökkel, de különösen szívélyes, bizalmas baráti viszony fűzte Lyndon B. 
Johnson elnökhöz is. A „Krisztus személyes keresztes lovagjának” is tekintett Grahamet 
élete során – az audiovizuális adatok értékelése alapján – körülbelül 2,2 milliárd ember 
hallgatta végig 185 országban. Személyes felhívására, asszisztenseinek dokumentációja 
szerint, körülbelül 3,2 millió ember tért meg és született újjá Krisztus-követőként42 – töb-
bek között ifjabb Bush elnök is. Graham, a legtöbb fehér déli baptista prédikátortársával 
ellentétben, a faji integráció híve és terjesztője volt, elsősorban a „megtért” Krisztus-kö-
vető hívőkre vonatkoztatva elképzeléseit.

A prédikátorként és elnöki spirituális tanácsadóként jelentős szellemi és politikai 
befolyással is rendelkező Graham mellett feltűnt egy másik nagyon népszerű, hatékony 
egyházi szervezetépítő és politizáló személyiség is, a szintén déli baptista hitszónok, 
a virginiai Jerry L. Falwell. Egy agnosztikus, szeszcsempész apa gyermekeként, fiatalon, 
22 évesen, de hitében megerősödve, megtért keresztyénként szülővárosában, a virginiai 
Lynchburgben megalapította a 35 hívőből álló Thomas Road-i baptista egyházi közösséget. 
Ebből a közösségből egy évtized alatt több ezer hívőt számláló, a társadalmi szükségletek 
minden szegmensében szolgáltatásokat nyújtó óriásegyház vált (megachurch). Falwell 
1956-ban, a sikeres rádiós hitszónoki tapasztalatai alapján, elkezdte az Evangélium órája 
című heti rendszerességgel sugárzott televíziós prédikációit. 2007-ben bekövetkezett 
halála után fia, Jonatán vette át a műsort, és máig sikeresen viszi. Grahammal ellentétben 
Falwell, az amerikai Déli Baptista Egyházra jellemzően, a keresztény tanítással össze-
egyeztethetőnek tartotta a faji szegregációt, a fekete hívők kirekesztését. Ezt a tézisét 
pedig radikális, jobboldali republikánus ideológiával párosította. Falwell konzervatív 
ideológiájának és evangéliumi küldetésének sikeres ötvözete eredményeképpen 1979-ben 
egy katolikus és egy zsidó származású hitszónok társával együtt megalapította az Erkölcsi 
Többség névre hallgató radikális, keresztény-konzervatív és társadalmi-politikai mozgal-
mat. Ez a szervezet rövid idő alatt óriási hatásúvá és megkerülhetetlen politikai tényezővé 
vált. A választói preferenciák és hitbéli meggyőződés összefüggéseinek vizsgálata azt 
bizonyítja,43 hogy a hit, az ideológia és a politikai marketing hatékony alkalmazásának 
eredményeképpen az Erkölcsi Többség mögött álló több milliós választótömeg az elnöki 
székbe juttatta Ronald Reagant.44 A szociológiai felmérések alapján nem túlzás kijelen-
teni, hogy a reagani kormányzás sikereitől lendületet és energiát nyert több tízmilliós 

42	 M. Brian Howell: Anthropology and the making of Billy Graham: evangelicalism and anthropology in 
the 20th-century United States. American Anthropologist, 117. (2015), 1. 59–70. 
43	 Evangelicals Rally to Trump, Religious ‘Nones’ Back Clinton (2016). 
44	 Doug Banwart: Jerry Falwell, the rise of the moral majority, and the 1980 election. Western Illinois 
Historical Review, 5. (2013). 133–157. 



Csutak Zsolt

202

mozgalom hatalomra segítette az ifjabb és az idősebb Bush elnököt, illetve 2016-ban 
a botrányhős New York-i ingatlanmágnás Donald J. Trumpot is.45

Falwell munkásságának jelentőségét és szellemi befolyásának hatékonyságát nem csak 
az Erkölcsi Többség mozgalom jelzi. 1971-ben szülővárosában megalapította a Liberty 
Egyetemet is, ahol 350 szakon több ezer diákot tanítanak nappali, továbbá közel százezer 
hallgatót oktatnak innovatív, online távoktatásos képzés keretében. Falwell teológiája 
sokkal gyakorlatiasabb, politikacentrikusabb, mondhatni világiasabb volt, mint például 
Grahamé. Ez konkrét ellenségképet is nyújtott követői számára. Harcot hirdettek a sze-
kularizáció, az abortusz, az ateizmus, a homoszexualitás, a feminizmus, a faji egyenlőség 
és következésképp a mindezeket elutasító amerikai liberális demokraták ellen. A sokat 
hangoztatott és nem túl pozitív tartalmú „keresztyén cionista” (Christian Zionism) kifeje-
zés is tőle eredeztethető. A falwelli evangéliumi teleológikus felfogásban az új Izraelnek 
(Amerikának) kötelessége támogatni ó-Izraelt és a zsidó népet, harcolva a „sátáninak” is 
bélyegzett iszlám ellen. A drámai hatású 9/11-es események is a végítélet napjait idéző 
kontextusba ágyazódtak az evangéliumi hitszónokok értelmezésében. 2006-ban John 
Hagee tiszteletes létrehozta az Egyesült Keresztyének Izraelért elnevezésű szövetséget, 
a deklaráltan keresztény cionista, iszlámellenes szervezetet. A Republikánus Párt radi-
kális jobboldali szárnyaihoz tartozó Tea Party és Alt-right mozgalom prominensei, mint 
Sarah Palin, Ted Cruz elnökjelöltek vagy Trump elnök elhíresült egykori főtanácsadója, 
Steve Bannon is tevékenyen támogatták a szervezet elképzeléseit és egyetértettek annak 
Izrael-politikájával.46

Falwell 2007-ben bekövetkezett halála óta sokan napjaink amerikai keresztény jobbol-
dali közösségének igazi szellemi vezetőjének a déli baptista hitszónokot, Marion Gordon 
„Pat” Robertson tiszteletest, a milliárdos médiamogult és befolyásos televangelizátort 
tekintik, aki a Regent Egyetem rektora és egy műholdas keresztény televízió alapító tulaj-
donosa. Híres 700-as Klubja hazánkban is nézhető televíziós program. A szerkesztő-mű-
sorvezető Robertson ugyancsak a „modern Krisztus-lovag”. A keresztény jobboldali 
közösségekben úgy tartják, hogy támogatása nélkül – avagy ellenében – nagyon nehéz 
a mai amerikai közéletben boldogulni. A fenti megállapításaink mentén kijelenthetjük, 
hogy az Erkölcsi Többség mozgalom és Robertson támogatása nélkülözhetetlen ténye-
zőnek bizonyult az idősebb és az ifjabb Bush elnökké, illetve Rudy Giuliani New York 
polgármesterévé választásában is. A Yale-en diplomázott Robertson, miután 1955-ben 
furcsa módon elbukta a New York-i jogász szakvizsgáját, megtért, és új keresztyén pré-
dikátorként az 1960-ban alapított országos keresztény televízió segítségével hamarosan 
a neoprotestáns amerikai közösség meghatározó médiaszemélyiségévé vált.47 1987-ben, 
a nagy jobboldali fordulat időszakában és a Reagan-korszak végén, Robertson népsze-
rűsége és ambíciója csúcsán úgy érezte, hogy a republikánus párt belső elnökjelölti elő-
választási kampányában (the GOP primaries) is megméretteti magát az akkori alelnök 

45	 Frances FitzGerald: The evangelicals – the struggle to shape America. New York, Simon and Schuster, 
2017. 65–75.
46	 Célia Belin: Trump’s Jerusalem decision is a victory for evangelical politics. Brookings, 2017. december 
15.
47	 Pat Robertson: Something’s missing. 2018. 



A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

203

George Bush ellenében. Azonban az előválasztási kampány nem sikerült túl szerencsésen 
Alaszka és Hawaii államok kivételével. Emiatt visszalépett, illetve lelkes támogatásáról 
biztosította a későbbi győztes republikánus elnökjelöltet, George H. W. Busht.

Összegzés

A racionális, tudományos világképpel is kiegyezni igyekvő hívő ember számára döbbe-
netes és visszatetsző lehet az a vallási fanatizmus és bigott hitvilág, amely több millió 
keresztény állampolgár sajátja az Egyesült Államokban. Amerika végletesen polarizá-
lódott, aszimmetrikus és párhuzamosan egymás mellett élő társadalmak szövevényes 
rendszerévé vált a 21. századra. Egymás mellett élnek és egymással versengenek a világi 
élvhajhász fogyasztói társadalom tagjai, a Marsra készülő és a világháló virtuális valósá-
gában élő tudomány és technika fétisű új generáció fiataljai, a középkori szemléletmóddal 
és vallási fanatizmussal az élő hitben örvendező evangéliumi közösségek hívő tömegei.48

A visszafogott, konzervatív keresztény Dreher alapelvei szerint Amerikának és a pol-
gárainak vissza kell térniük a biblikus, hitalapú, magasabb erkölcsiségű életmódhoz. Igaz, 
más formában, de a konzervatív politikai filozófiában ez a gondolat már az ezredforduló 
idején megjelent, elég csak William Kristol és Robert Kagan írásaira gondolunk. A neves 
neokonzervatív gondolkodók, republikánuspárti tanácsadók szerint példaértékű volt 
a Ronald Reagan által fémjelzett vallásos erkölcsiséggel bíró elnöki politikai iránymutatás 
az amerikaiak és a világ számára.49 Büszke tartással és messianisztikus küldetéstudattal 
felvértezve, ugyanakkor a realista külpolitika talaján maradva kimagaslóan nagy telje-
sítményre és megbecsülésre volt képes.50 Ez a morális példamutató kiállás és vallásos 
ihletésű politikai vízió jelentősen megkopott, illetve átalakult az idősebb és ifjabb Bush 
elnök kormányzása idején, a demokratapárti Clinton és Obama elnök felfogásából pedig 
teljesen eltűnt. A jelenlegi konzervatív jelzővel is illetett republikánus Trump elnök sem 
az „emelkedett keresztény moralitást” tükrözi döntéseiben vagy gyakran megbotrán-
koztató nyilatkozataiban, inkább a Dreher által is megvetéssel említett, a kereszténység 
politikai marketing szerinti szavazatmaximalizáló árucikké silányításának visszatetsző 
taktikáját követi. Érdekes nyelvészeti és szemantikai elemzés tárgya lehetne a jobboldali 
keresztény konzervatív elnöki retorikai fogásainak a vizsgálata. Elég felidézni Reagan 
elnök szavait a gonosz, sátáni birodalmáról, amellyel a Szovjetuniót illette és George 
W. Bush istentelen, terrorista lator államait vagy immár a teológiai tartalmaktól mentes,
sajátosan szókimondó Trump elnök-féle „szeméthalom államok” jelzőit.

Amint fentebb láthattuk, Amerikában nem lehet eltekinteni a milliós szavazótáborral 
rendelkező mélyen vallásos, a kollektív irracionalitás jegyeit hordozó, radikális, funda-
mentalista neoprotestáns közösségek igényeitől. Őket a hitbéli meggyőződésük alapján 

48	 De emellett még hivatalosan bejegyzett amerikai Sátán-egyház is működik.
49	 Reagan elnök mélyen vallásos szülők, katolikus ír apa és presbiteriánus skót–angol származású anya 
gyermeke volt. Kengor (2005) i. m. 
50	 Magyarics Tamás (szerk.): Konzervatív amerikai gondolkodók. Budapest, Antall József Tudásközpont, 
2017. 18–32.



Csutak Zsolt

204

jobban érdekelnek bizonyos elvek és politikai eszmék, mint a gazdasági, pénzügyi muta-
tók, a globális környezeti problémák vagy az ország külpolitikai helyzete. Ugyanakkor 
a kevésbé iskolázott és a bonyolult tudományos-társadalmi kérdésekben nem igazán 
járatos keresztény konzervatív választópolgár nem Reinhold Niebuhr bonyolult protestáns 
politikai filozófiájából, Molnár Tamás katolikus eszméiből vagy éppen Roger Scruton 
környezettudatos konzervatív filozófiájából fog elsősorban erőt és hitet meríteni. Inkább 
a Jerry Falwell és a Pat Roberston-féle karizmatikus személyiséggel bíró közérthető 
és mindentudó posztmodern bölcsek, médiaszemélyiségek prédikációiban találja meg 
a követendő utat és igazodási pontot.

Ebből a megközelítésből már más megvilágításba kerül és érthetőbbé válik Trump 
elnök népszerűsége. Ahogy a 2017 decemberében hozott nemzetközi vitát és konfliktust 
gerjesztő döntése is Jeruzsálemről, amelyet Izrael „igaz fővárosának” ismert el.51 Trump 
elnök egyrészt érvényt szerzett az 1995. évi az Amerikai Nagykövetség Jeruzsálembe 
költözéséről szóló törvénynek, másrészt szimbolikus politikai gesztust is tett Izrael-
nek, illetve saját, elkötelezett Izrael-párti evangéliumi és ortodox zsidó támogatóinak. 
Ezen a ponton is tetten érhető a vallásos hit és eszmeiség jelentős hatása a politikára, 
a jézusi tanítás nagyon világias átértelmezéseképpen megadva az elnöknek, ami az elnöké 
és a hívőknek, ami a hívőké.

Irodalomjegyzék

A keresztyén fundamentalizmus története, az evangelikalizmussal való viszonya/tévhitek és elő­
ítéletek (2016). Online: www.evangelikalcsoport.hu/2016/09/01/a-keresztyen-fundamentaliz-
mus-tortenete-evangelikalizmussal-valo-viszonya-tevhitek-es-eloiteletek/

Ahlquist, Dale: Lecture 37: What I saw in America. Chesterton’s account of his 1921 trip to 
America. (s. a.). Online: www.chesterton.org/lecture-37/

Banwart, Doug: Jerry Falwell, the rise of the moral majority, and the 1980 election. Western 
Illinois Historical Review, 5. (2013). 133–157. Online: www.wiu.edu/cas/history/wihr/pdfs/
Banwart-MoralMajorityVol5.pdf

Beck András (szerk.): A filozófus az amerikai életben. Pécs–Szeged, Tanulmány – Pompeji, 1995.
Belin, Célia: Trump’s Jerusalem decision is a victory for evangelical politics. Brookings, 

2017. december 15. Online: www.brookings.edu/blog/markaz/2017/12/15/trumps-jerusalem- 
decision-is-a-victory-for-evangelical-politics/

Bonaparte Napoleon (61 idézet) (s. a.). Online: www.citatum.hu/szerzo/Bonaparte_Napoleon
Boyagoda, Randy: Richard John Neuhaus: A life in the public square. Toronto, Pengiun Random 

House, 2015.
Church allowed abuse by priest for years (2002). Online: www.bostonglobe.com/news/

special-reports/2002/01/06/
Dreher, Rod: The Benedict option: a strategy for christians in a post-christian nation. New York, 

Penguin Random House LLC, 2017.

51	 Belin (2017) i. m. 

http://www.evangelikalcsoport.hu/2016/09/01/a-keresztyen-fundamentalizmus-tortenete-evangelikalizmussal-valo-viszonya-tevhitek-es-eloiteletek/
http://www.evangelikalcsoport.hu/2016/09/01/a-keresztyen-fundamentalizmus-tortenete-evangelikalizmussal-valo-viszonya-tevhitek-es-eloiteletek/
http://www.chesterton.org/lecture-37/
http://www.wiu.edu/cas/history/wihr/pdfs/Banwart-MoralMajorityVol5.pdf
http://www.wiu.edu/cas/history/wihr/pdfs/Banwart-MoralMajorityVol5.pdf
http://www.brookings.edu/blog/markaz/2017/12/15/trumps-jerusalem-decision-is-a-victory-for-evangelical-politics/
http://www.brookings.edu/blog/markaz/2017/12/15/trumps-jerusalem-decision-is-a-victory-for-evangelical-politics/
http://www.citatum.hu/szerzo/Bonaparte_Napoleon
http://www.bostonglobe.com/news/special-reports/2002/01/06/
http://www.bostonglobe.com/news/special-reports/2002/01/06/


A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban

205

Ferenc pápa: Enc. Laudato si’. Acta Apostolicae Sedis, 107. (2015), 9. 847–945. Magyarul: Ferenc 
pápa: Laudato si’ – Ferenc pápa Áldott légy kezdetű enciklikája. Budapest, Szent István 
Társulat, 2015.

FitzGerald, Frances: The evangelicals – the struggle to shape America. New York, Simon and 
Schuster, 2017.

Fogel, Robert: The fourth great awakening: and the future of egalitarianism. Chicago, University 
of Chicago Press, 2000.

Gilbert, E. Robert: The mortal presidency. Fordham, Fordham University Press, 1998.
Goldman, Russell: Laura Bush reveals how George W. stopped drinking. ABCNews, 2010. május 

4. Online: http://abcnews.go.com/Politics/laura-bush-reveals-george-stopped-drinking/
story?id=10552148

Griffith, Stephen: Prayer in public school. Public Affairs Quarterly, 1. (1987), 2. 97–109.
Howell, M. Brian: Anthropology and the making of Billy Graham: evangelicalism and anthropo-

logy in the 20th-century United States. American Anthropologist, 117. (2015), 1. 59–70. Online:
https://doi.org/10.1111/aman.12168
Huntington, P. Samuel: Kik vagyunk mi? Az amerikai nemzeti identitás dilemmái. Budapest, 

Európa, 2005.
IISS: The Military Balance – Report (2017). Online: www.iiss.org/en/publications/military%20

balance/issues/the-military-balance-2017-b47b/mb2017-02-headline-tables-086a
Jerry Falwell Quotes (s. a.). Online: www.brainyquote.com/authors/jerry_falwell
Johnson, D. Stephen – B. Joseph Tamney – Ronald Burton: Pat Robertson: Who supported his 

candidacy for president? Journal for the Scientific Study of Religion, 28. (1989), 4. 387–399.
Kengor, Paul: God and Ronald Reagan: A Spiritual Life. New York, Harper Perennial, 2005.
Kepel, Gilles: La revanche de Dieu. Paris, Le Seuil, 2003.
Khan, Mariam  –  Luis Martinez: More than 5,000  muslims serving in the US Military, 

Pentagon Says. ABCNews, 2015.  december 9.  Online: http://abcnews.go.com/
US/5000-muslims-serving-us-military-pentagon/story?id=35654904

Kristol, Ivan: Neoconservatism: the Autobiography of an Idea. New York, Free Press, 1995.
Liddell, Hart – Henry Basil Budapest, Európa, 2002.
Magyarics Tamás (szerk.): Konzervatív amerikai gondolkodók. Budapest, Antall József 

Tudásközpont, 2017.
Malkin, Michelle: Not all U.S. muslim soldiers are equal. National Review, 2016. augusztus 

3. Online: www.nationalreview.com/2016/08/muslim-soldiers-attack-troops/
Miller, D. Daniel: The mystery of evangelical Trump support? Constellations, 26. (2019). 43–58.
Molnár Tamás: A Liberális Hegemónia. Budapest, Gondolat, 1993.
Neuhaus, Richard John: American Babylon. Notes of a Christian exile. New York, Basic Books, 

2009.
Noack, Rick – Lazaro Gamio: The world’s languages in 7 maps and charts. The Washington 

Post, 2015. április 23. Online: www.washingtonpost.com/news/worldviews/wp/2015/04/23/
the-worlds-languages-in-7-maps-and-charts/?utm_term=.c2c98dfbcea2

Nye, S. Joseph S: Bound to lead: the changing nature of american power. New York, Basic 
Books, 1990.

O’Loughlin, Michael J.: The US catholic experience is increasingly hispanic and south western 
America. The Jesuit Review, 2017. szeptember 6. Online: www.americamagazine.org/
politics-society/2017/09/06/us-catholic-experience-increasingly-hispanic-and-southwestern

Pat Robertson says Haiti paying for ’pact to the devil’ (2010). Online: http://edition.cnn.com/2010/
US/01/13/haiti.pat.robertson/index.html

http://abcnews.go.com/Politics/laura-bush-reveals-george-stopped-drinking/story?id=10552148
http://abcnews.go.com/Politics/laura-bush-reveals-george-stopped-drinking/story?id=10552148
https://doi.org/10.1111/aman.12168
http://www.iiss.org/en/publications/military%20balance/issues/the-military-balance-2017-b47b/mb2017-02-headline-tables-086a
http://www.iiss.org/en/publications/military%20balance/issues/the-military-balance-2017-b47b/mb2017-02-headline-tables-086a
http://www.brainyquote.com/authors/jerry_falwell
http://abcnews.go.com/US/5000-muslims-serving-us-military-pentagon/story?id=35654904
http://abcnews.go.com/US/5000-muslims-serving-us-military-pentagon/story?id=35654904
http://www.nationalreview.com/2016/08/muslim-soldiers-attack-troops/
http://www.washingtonpost.com/news/worldviews/wp/2015/04/23/the-worlds-languages-in-7-maps-and-charts/?utm_term=.c2c98dfbcea2
http://www.washingtonpost.com/news/worldviews/wp/2015/04/23/the-worlds-languages-in-7-maps-and-charts/?utm_term=.c2c98dfbcea2
http://www.americamagazine.org/politics-society/2017/09/06/us-catholic-experience-increasingly-hispanic-and-southwestern
http://www.americamagazine.org/politics-society/2017/09/06/us-catholic-experience-increasingly-hispanic-and-southwestern
http://edition.cnn.com/2010/US/01/13/haiti.pat.robertson/index.html
http://edition.cnn.com/2010/US/01/13/haiti.pat.robertson/index.html


Csutak Zsolt

206

Pew Research Center: America’s Changing Religious Landscape. (2015. május 12.) Online: www.
pewforum.org/2015/05/12/americas-changing-religious-landscape/

Pew Research Center: Attendance at religious services (s. a.). Online: www.pewforum.org/
religious-landscape-study/attendance-at-religious-services/

Pew Research Center: Catholics. (s. a.). Online: www.pewforum.org/religious-landscape-study/
religious-tradition/catholic/

Pew Research Center: Demographic portrait of muslim americans (2017. július 26.). Online: 
www.pewforum.org/2017/07/26/demographic-portrait-of-muslim-americans/

Pew Research Center: Evangelicals rally to Trump, religious ‘Nones’ Back Clinton. (2016. július 
13.). Online: www.pewforum.org/2016/07/13/evangelicals-rally-to-trump-religious- 
nones-back-clinton/

Pew Research Center: U.S. muslims concerned about their place in society, but continue to 
believe in the american dream (2017. július 26.). Online: www.pewresearch.org/wp-content/
uploads/sites/7/2017/07/U.S.-MUSLIMS-FULL-REPORT.pdf

Putnam, D. Robert: Bowling alone: the collapse and revival of American community. New York, 
Simon and Schuster, 2001.

QuickFacts – United States (s. a.). Online: www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045216
Reagan, Ronald: Inaugural Address. 1981.  Online: www.presidency.ucsb.edu/ws/index.

php?pid=43130
Reagan, Ronald: Radio address to the nation on prayer in schools. 1984. Online: www.presi-

dency.ucsb.edu/ws/?pid=39565
Robertson, Pat: Something’s missing. 2018. Online: www.patrobertson.com/SpiritualJourney/

SomethingMissing.asp
Rodgers, Ann: Emmy-winning televangelist on path toward sainthood: Sheen would be 1st 

American-born man canonized. 2006. Online: https://web.archive.org/web/20121025120553/
www.highbeam.com/doc/1P2-1634110.html

Santayana, George: The genteel tradition in American philosophy. New York, Harcourt, 1968.
Schwade, Philip: Changes in Americans’ Views of prayer and reading the Bible in public 

schools: Time periods, birth cohorts, and religious traditions. Sociological Forum, 28. (2013), 
2. 261–282.

Tocqueville, Alexis de: Democracy in America. New York, Vintage Books, 1958.
United States Census Bureau: QuickFacts – United States. (2016). Online: www.census.gov/

quickfacts/fact/table/US/PST045216

http://www.pewforum.org/2015/05/12/americas-changing-religious-landscape/
http://www.pewforum.org/2015/05/12/americas-changing-religious-landscape/
http://www.pewforum.org/religious-landscape-study/attendance-at-religious-services/
http://www.pewforum.org/religious-landscape-study/attendance-at-religious-services/
http://www.pewforum.org/religious-landscape-study/religious-tradition/catholic/
http://www.pewforum.org/religious-landscape-study/religious-tradition/catholic/
http://www.pewforum.org/2017/07/26/demographic-portrait-of-muslim-americans/
http://www.pewforum.org/2016/07/13/evangelicals-rally-to-trump-religious-nones-back-clinton/
http://www.pewforum.org/2016/07/13/evangelicals-rally-to-trump-religious-nones-back-clinton/
http://www.pewresearch.org/wp-content/uploads/sites/7/2017/07/U.S.-MUSLIMS-FULL-REPORT.pdf
http://www.pewresearch.org/wp-content/uploads/sites/7/2017/07/U.S.-MUSLIMS-FULL-REPORT.pdf
http://www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045216
http://www.presidency.ucsb.edu/ws/index.php?pid=43130
http://www.presidency.ucsb.edu/ws/index.php?pid=43130
http://www.presidency.ucsb.edu/ws/?pid=39565
http://www.presidency.ucsb.edu/ws/?pid=39565
http://www.patrobertson.com/SpiritualJourney/SomethingMissing.asp
http://www.patrobertson.com/SpiritualJourney/SomethingMissing.asp
https://web.archive.org/web/20121025120553/www.highbeam.com/doc/1P2-1634110.html
https://web.archive.org/web/20121025120553/www.highbeam.com/doc/1P2-1634110.html
http://www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045216
http://www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045216


Novák Varró Virág

Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

„Különböző vallásaink vannak.
De az emberiség egy és oszthatatlan.

Olyan, mint egy kert, amelyben különböző virágok vannak,
de a kertész ugyanúgy gondozza mindet,

megkülönböztetés nélkül.”
Gajinder Singh1

A vallásnak, vallásos hitnek mindig is kiemelt jelentősége volt és van a mai napig a tár-
sadalmakban, különösen az olyan premodern országokban, mint amilyen Afganisztán 
is. Afganisztánban azonban az iszlám a társadalom egy olyan formáját konzerválta, 
amelyben a vallás nem mint ideológia jelenik meg, hanem egy mindent átfogó életmódot 
jelent. Ha megvizsgáljuk az országról készült felméréseket, statisztikákat, azt találjuk, 
hogy a lakosság szinte 100%-a muszlim, mégis érdemes figyelmet fordítani az egyéb 
vallási közösségekre, illetve a régmúlt vallásaira, hiszen ezek nyomai a jelenkori Afga-
nisztán vallási gyakorlataira nagy hatással vannak. Jelen tanulmány célja, hogy történelmi 
perspektívában átfogó képet adjon az afganisztáni vallásokról és azok politikaalakító 
szerepéről.

Afganisztáni vallások

Az Afganisztáni Iszlám Köztársaság államvallása az iszlám, ahogy azt a 2004-es alkot-
mány második cikke2 is rögzíti. A CIA World Factbook3 adatai szerint jelenleg Afganisz-
tán lakosságának 99,7%-a muszlim, és csupán a maradék 0,3% egyéb vallású. A muszlim 
vallásúak azonban korántsem egységesek, bár többségük az iszlám szunnita ágához 
tartozik (84,7–89,7%), jelentős síita kisebbség (10–15%) is jelen van az országban.4 Ám 
ez nem jelenti azt, hogy soha nem létezett más vallás az országban. Habár mára az iszlám 
uralja a hitéletet, történelme során a területén átvonuló és megtelepedő különböző kul-
túrák magukkal hozták a vallásaikat, amelyeknek lenyomatai megtalálhatók a jelenkori 
Afganisztánban.

1	 Szikh parlamenti képviselő 1988–1992. Kabul, Afganisztán.
2	 The Constitution of Afghanistan (2004). 
3	 The World Factbook: South Asia: Afghanistan (2020). 
4	 A megadott tág intervallumok annak köszönhetők, hogy Afganisztánban nem készíthetők pontos nyil-
vántartások a lakosságra vonatkozóan, mivel hiányoznak az ehhez szükséges tárgyi és humán feltételek, 
illetve a kiterjedt közigazgatás. 

https://doi.org/10.36250/00962_12

https://doi.org/10.36250/00962_12


Novák Varró Virág

208

Iszlám előtti vallások és nyomaik

Zoroasztrizmus

A zoroasztrizmust a Kr. e. 6. században alapította Zarathustra iráni próféta. A vallása-
lapítót több legenda is Balkh városához köti: egyesek szerint születési helyének vagy 
halálának adott otthont5 az akkori Baktria fővárosa. Más források az első prédikációjának 
helyszíneként tartják azt számon.6 A vallás földrajzi kiterjedtsége az Iráni-fennsíktól 
Transzoxánián7 át Észak-Indiáig terjedt.8 A legnagyobb istenek között tisztelték Anahit-át, 
az égi folyó istennőjét, akinek templomot is emeltek Balkhban. Ugyan a szentélynek 
mára nem maradtak nyomai, az Oxus folyó (Amu-darja) istennőjének képével díszített 
érméket tártak fel egy bagrâmi ásatás során.9 A zoroasztrizmus az iráni birodalmak 
államvallása volt az iszlám hódításáig. A vallás nyomai felfedezhetők a mai perzsául 
beszélő közösségek hagyományaiban, különös tekintettel a vallási ünnepekre, például 
noruz – perzsa újév idején tűzugrás – és az imádkozás külső jegyeire: egy irányba – tűz 
felé – való imádkozás, harang szólít az imára, rituális mosakodás.

Az iszlám hódítás előtti Afganisztán egyik legjelentősebb vallása a buddhizmus volt, 
amely egészen a 13. század végéig meghatározó szerepet játszott a területen élő népek 
életében. Az első fennmaradt, Afganisztánhoz köthető buddhista legenda szerint10 Balkh 
városát egy, a buddhizmusra áttért afgán kereskedő, Bhallika alapította az i. e. 500-as 
években.11 A hínajána buddhizmus a Kr. e. 6. századtól jelen van az országban, a főbb 
buddhista központjait az ország középső-északi részén, a Hindukus-hegység völgyei-
ben – különösképp Bâmyân és Balkh térségében – alakította ki. Az évszázadok során 
az afgán földek felett uralkodó, egymást váltó birodalmak és dinasztiák kimondva-kimon-
datlanul is magukévá tették a vallásszabadság elvét, ha uradalmuk e távol eső részéről 
volt szó. A vallási tolerancia lehetővé tette, hogy olyan virágzó buddhista központok 
alakulhassanak ki, mint a Nava Vihāra kolostor Balkhban vagy mint a Hadda kolostor 
Jalâlâbâd közelében.12 Ezek a vallási központok nemcsak a hívőket szolgálták ki, hanem 
a szent helyekre látogató zarándokok révén a városokat is felvirágoztatták.

A buddhizmus az arab hódítást követően sem veszített jelentőségéből. Bár megje-
lent a területen az iszlám, az Omajjád-dinasztia (665–750) a nem muszlimok számára 
meghagyta a lehetőséget a saját vallásuk további gyakorlására – adófizetés ellenében. 
A dinasztia legvallásosabb uralkodója, II. Omár volt az első, aki birodalma minden 

5	 Shaista Wahab – Barry Youngerman,: A brief history of Afghanistan. New York, Infobase Publishing, 
2007. 37–38.
6	 K. E. Eduljee: Zoroastrian Heritage. Bakhddhi, Balkh – Fourth Vendidad, Avestan Nation. 2005. 
7	 Transzoxánia történelmi tartomány Közép-Ázsiában, az „Oxus folyón túli” (a mai Amu-darja folyó) 
területeket jelöli. 
8	 Prods Oktor Skjærvø: Introduction to Zoroastianism. Cambridge, Harvard University, 2005.
9	 Hamid Naweed: Art through the ages in Afghanistan Vol. I. Bloomington, Author House, 2013. 63.
10	 Afghanistan: Eight strands for Afghanistan (s. a.). 
11	 The story about the Royal Tree (Tapussa and Bhallika) (s. a.). 
12	 Taran N. Khan: The Buddha of Kabul. Guernica, 2016. március 1. 



Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

209

szegletébe el akarta vinni az iszlámot, azonban mindezt önkéntes alapon, azaz a vallás 
megismerését követő, saját akaratból történő áttérésként képzelte el.13 Az Abbászida-di-
nasztia (750–1258) ideje alatt görög és szanszkrit nyelvű művek mellett több buddhista 
vallási szöveget is lefordítottak arabra. Erre az időszakra a szellemi pezsgés volt a jel-
lemző, amely az afganisztáni buddhizmus tekintetében a perzsa nyelvű versekben mani-
fesztálódott leginkább. A perzsa irodalomban a buddhizmusból vett képek, helyszínek, 
alakok egészen a 13. századig, a mongol hódításig markánsan jelen voltak.14

A mongol terjeszkedés idején is működtek az afganisztáni buddhista központok, ebben 
Dzsingisz kán sem változtatott – addig tolerálta más vallások gyakorlását, amíg azok 
az ő sikereiért imádkoztak. Az őt követő mongol uralkodók is támogatták a buddhizmust, 
azonban a Csagatáj Kánság szétszakadásakor (1321) a kánok felvették az iszlámot.15 Innentől 
kezdve Afganisztánban a buddhizmus meghatározó vallási szerepét az iszlám váltotta fel.

Az iszlám és a buddhizmus első, több évszázadon keresztüli, működőképes és békés 
együttélésére példa épp a jelenkori világ egyik legforrongóbb szeglete, Afganisztán volt. 
Habár a buddhizmus a mai Afganisztánra direkt hatást nem gyakorolt, a több évszáza-
dos jelenléte otthagyta a lenyomatát a helyi szokásokon (buddhista kolostorok mintá-
jára alakították ki a madrasakat, a vallási iskolákat16) és gondolkodásmódon (filozófiai 
szkepticizmus, részleges igazság megjelenése a szúfizmusban).17 A buddhisták jelenléte 
a mai Afganisztán társadalmában szinte érzékelhetetlen, azonban az évszázadok során 
a tárgyi emlékek egész halmazát hagyták hátra, ezzel is gyarapítva az afgán föld kul-
turális értékeit.18

Hinduizmus – hindu és szikh közösségek

A hinduizmus afganisztáni megjelenését a bronzkorra lehet datálni, amikor a terület még 
az Indus-völgyi civilizáció részét képezte. A hinduk szerint az ország neve a szanszkrit 
„Upa-Gana-stan”-ból ered, ami annyit tesz, „a szövetséges törzsek által lakott hely”. 
Az India északnyugati határterületein élő törzseket már a védikus irodalom is megem-
líti, a pastunok neve a Védákból ismert paktha törzsből származhat.19 Az Afganisztánt 
északkelet–délnyugati irányban átszelő hegység, a Hindukus elnevezésének eredetéről 
bár megoszlanak a vélemények,20 már a 14. századi marokkói utazó, Ibn Battúta is úgy 

13	 Alexander Berzin: History of Buddhism in Afghanistan. s. a. 
14	 Alexander Berzin: Historical survey of the buddhist and muslim world’s knowledge of each other’s 
customs and teachings. The Muslim World, 100. (2010), 2–3. 194–195.
15	 Berzin (s. a.) i. m. 
16	 Imtiyaz Yusuf: Islam and buddhism relations from Balkh to Bangkok and Tokyo. The Muslim World, 
100. (2010), 2–3. 178.
17	 Berzin (2010) i. m. 198.
18	 Afghanistan 2018 International Religious Freedom Report (2019). 16. 
19	 Subodh Kapoor: The hindu history of Afghanistan. Canadian Hindu Link, 6. (2014), 4. 14–15.
20	 A Hindukus elnevezés származhat a perzsa „hinduk hegye” (Hindū Kūh [ھندوکوه] vagy Kūh-e Hind  
 kifejezésből, ugyanakkor létezik olyan értelmezés is, miszerint a „kus” („koš”) a perzsa gyilkolni ([ھند کوه]
(koštan کشتن) igéből ered.



Novák Varró Virág

210

hivatkozott rá, mint „az a hely, ahol halál vár a hindukra”.21 Ezek az etimológia által 
vizsgált kifejezések mind azt bizonyítják, hogy hindu közösségek már jóval az iszlám 
érkezése előtt is éltek Afganisztán területén.

Az 5. és a 8. század között több kínai zarándok (Fa-hszien, Hszüan-cang) is eljutott 
az afgán területekre, beszámolóikból lehet tudni, hogy a virágzó buddhizmus mellett 
hindu vallási központok is működtek az országban.22 Az iszlám hódítása után a hinduk 
továbbra is gyakorolhatták vallásukat, ennek biztosítékát a „könyves népek” kategóriájá-
nak kiterjesztése adta meg, amelynek révén a hinduizmus és a buddhizmus is zavartalanul 
tovább élhetett az iszlám mellett.23 Később, a Ghaznavida-dinasztia Ézaknyugat-Indiában 
való terjeszkedésének következtében azonban sok hindu tért át az iszlám hitre.24

A hindu és szikh közösségek bár évszázadok óta tagjai az afgán társadalomnak, 
az elmúlt évtizedek megpróbáltatási jelentősen megtizedelték ezeket a vallási kisebb-
séget. Habár a muszlimok alkották az ország többségét, a vallási tolerancia miatt nem 
próbálkoztak erőszakos hittérítéssel, és a felekezeti hovatartozásnak sem volt politikai 
jelentősége egészen 1992-ig.25 A polgárháborút megelőző időszakban együttesen körül-
belül 200 ezer tagja volt a két közösségnek.26 A kilencvenes évek háborúi következté-
ben azonban jelentős mértékű kiáramlás kezdődött, amelynek eredményeképpen mára 
hozzávetőlegesen csupán 180 család (körülbelül 900 fő) maradt az ország területén.27 
A főbb hindu és szikh csoportok Kabul, Jalâlâbâd és Ghazni városában összpontosulnak.

A hinduk és a szikhek hagyományosan az ország gazdaságában töltöttek be fontos 
szerepet, elsősorban a pénzpiacot tartották ellenőrzésük alatt.28 Jelenleg azonban szinte 
teljes mértékben kiszorulnak a munkaerőpiacról a vallási diszkrimináció miatt, ráadásul 
a többségnek a földjét is elvették (gyakran a helyi vezetők), így abból sem származik 
bevételük.29 Ezért sokan kénytelen a gurdwarákban30 és templomokban élni, amelyet 
a közösség tart fent a jobb módúak adományaiból. Gyakran ezek az imahelyek adnak 
lehetőséget a tanulásra azoknak a hindu és szikh tanulóknak, akik kiesnek az állami 
oktatásból.31

A szikh és hindu közösségek hagyományosan (történelmi és a társadalomban betöl-
tött szerepükből fakadóan) nem vettek részt jelentős mértékben az államigazgatásban. 
A 20. század első felében egy hindu politikus, Diwan Naranjan Das került pénzügymi-
niszeri pozícióba, ő volt az első, aki a hindu és szikh vallási kisebbségeket képviselte 

21	 Willem Vogelsang: The Afghans. Oxford, Blackwell Publishers, 2002. 9.
22	 Thomas O. Höllmann: A selyemút. Budapest, Corvina, 2006. 27–31.
23	 Yusuf (2010) i. m. 178.
24	 Peter Marsden: A tálibok titkai. Háborúk Afganisztánban. Budapest, Carving, 2002. 25–28.
25	 Ahmed Rashid: Taliban. Militant islam. Oil and fundamentalism in Central Asia. London, Yale Uni-
versity Press, 2001. 82.
26	 Habib Mina Abdali: Tough times for Afghan hindus and sikhs. 2013. 
27	 International Religious Freedom Report (2016). 
28	 Rashid (2001) i. m. 82–83.
29	 Balpreet Singh: Plight os afghan sikhs and hindus in Afghanistan. 2015. 3.
30	 A gurdwara jelentése: szikh imahely, szó szerint: „ajtó a guruhoz”.
31	 Singh (2015) i. m. 



Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

211

kormányzati szinten.32 A két közösségnek ugyanakkor nem volt biztosított mandátuma 
a parlament alsóházában, amelyen a 2016-os választási törvény módosítása változtatott; 
már egy közös képviselővel vehetnek részt a Wolesi Jirga munkájában.33

A hindu és szikh közösségek jövője a szélsőséges iszlamista csoportok egyre növekvő 
befolyásával és területi kiterjedtségével napról napra bizonytalanabbá válik. Az állam 
nem képes (nem mutat hajlandóságot) a vallási kisebbségek jogainak garantálására, sok 
esetben az állami intézmények helyezik nyomás alá a más vallásúakat az iszlám vallás 
felvételére.34

A kereszténység

A kereszténység közép-ázsiai megjelenése a 2. századra tehető, Tamás és Bertalan apos-
tolok baktriai utazásának nyomán tértek át először afgánok keresztény hitre. Számottevő 
közösség azonban ekkor még nem alakult ki, bár a 6. századtól kezdve Herât a Keleti 
Asszír Egyház egyik jelentős püspökségének adott helyet.35 Az iszlám és a keresztény-
ség közel 600 éven keresztül jól megfért egymás mellett, az iszlámra való áttérés okai 
mögött kezdetben a saját, belső késztetés állt, és nem a kényszerítés. Ennek a 13. szá-
zadban a mongol hódítással vége szakadt, amikor Ghazan urakodó felvéve az iszlámot, 
államvallássá nyilvánította azt. A Timuridák ideje alatt is folytatódott a keresztények 
üldöztetése, így a 15. századra szinte teljes mértékben felmorzsolódtak a keresztény 
közösségek – vagy áttértek az iszlámra és beolvadtak, vagy elhagyták az országot.36

A mai Afganisztán területén élő keresztények létszámáról nincsenek megbízható friss 
adatok, egy 2009-es riport becslése szerint 500 és 8000 fő között lehet(ett) a számuk.37 
Az afgán közbeszédben nem jelenik meg a vallási kisebbségek témája, így a kereszté-
nyek jogi helyzetének tisztázatlansága vagy a politikai képviseletének hiánya sem.38 
Bár az alkotmány biztosítja a vallásszabadságot, ugyanakkor a nem muszlimok nem 
tölthetnek be bizonyos tisztségeket (például a köztársasági elnök csak muszlim lehet).39 
Jelenleg nem működnek az országban keresztény iskolák. A nem kormányzati szervek 
és segélyszervezetek munkáját pedig sokszor gyanakvással követik a muszlim lako-
sok, attól tartva, hogy keresztény hittérítő tevékenységet folytatnak.40 A muszlimok 

32	 Fabrizio Foschini: The other fold of the turban: Afghanistan’s hindus and sikhs. Afghanistan Analysts 
Network, 2013. szeptember 23. 5.
33	 Afghan Election Law (2016). 
34	 Singh (2015) i. m. 2.
35	 Claes Tande: Chronology of Catholic Dioceses: Afghanistan. 2008. 
36	 Brittany Tierney: Christianity in Afghanistan. Saeculum Journal, 8. (2012), 1. 1–10.
37	 Roger Ballard: The history and current position of Afghansitan’s hindu and sikh population. 2011. 30.
38	 Thomas Kunze: The situation of christians in Central- and South Asia. KAS International Reports, 
6. (2011). 55.
39	 The Constitution of Afghanistan (2004). 16. 
40	 International Religious Freedom Report (2016). 16. 



Novák Varró Virág

212

és keresztények közötti vegyes házasságok kötésére elméleti síkon van lehetőség, azonban 
ez a gyakorlatban ritkán történik meg.41

A keresztények jelenlétét Afganisztánban ugyanúgy veszélyeztetik a szélsőséges 
csoportok, mint a hindukét és szikhekét, ráadásul a politikai érdekképviselet hiánya 
miatt ők még inkább marginalizált szereplői az afgán társadalomnak. Tovább nehezíti 
a helyzetet, hogy Afganisztán a világ azon hét országa közé tartozik, amelynek egyáltalán 
nincs diplomáciai kapcsolata a Szentszékkel.

A zsidóság

Az afganisztáni zsidók jelentős vallási kisebbségként működtek, létszámukról az első 
feljegyzés 1080-ból származik, ekkor az afgán zsidóság 40 ezer főt számlált. A 12. szá-
zadra ez a szám megkétszereződött, a fejlődést azonban itt is megakasztotta a mon-
gol hódítás.42 A zsidók és az afgánok (pastunok) közötti kapcsolat szoros volt, mivel 
mindkét csoport Izrael tíz elveszett törzséhez tartozónak vallotta magát.43 A következő 
ismert adat 1840-ből származik, ekkor körülbelül 1500 zsidó élt Afganisztán területén. 
A 20. század elején a közösség 5000 főre gyarapodott, azonban az Afganisztánt is elérő 
náci befolyás a zsidók üldöztetéséhez vezetett. Innentől kezdve felgyorsult az afgán 
zsidók kivándorlása elsősorban palesztin területekre és Indiába, majd 1948-tól Izrael, 
illetve az Egyesült Államok voltak a fő célállomások. 1968-ra 800 főre csökkent a zsidó 
közösség száma,44 a hivatalos statisztikák szerint pedig mára csupán egy ember vallja 
magát zsidónak Afganisztánban.45

Az iszlám

Az iszlám nem sokkal keletkezése után, a 7. században már megjelent Afganisztánban. 
Miután az arabok győzedelmeskedtek a Szaszanida Birodalom felett, folytatták hódí-
tásaikat keletre.46 A 651-ben megvívott herâti csata arab győzelemmel zárult, amely 

41	 Kunze (2011) i. m. 62.
42	 Esther Frogel: Afghan Jews and their children. Boston, Northeastern Boston University, 2015. 2.
43	 A pastun törzsek jelentős része meg van győződve a legenda valódiságáról, miszerint az elveszett izraeli 
törzstől származnak. Sok pastun „Bani-Israel”-nek, Izrael fiának nevezi magát. A 19. században a nyugati 
tudósok is elfogadták ezt az elméletet, lásd George Moore: The lost tribes and the saxons of the East and of 
the West: With new views of buddhism. Whitefish, Kessinger Publishing, [1861] (2010), sőt az afgán királyi 
család is Benjámin törzsére vezette vissza az eredetét. Az izraeli törzs Afganisztánban való felbukkanását 
a következő legendával magyarázzák: Izrael első királyának egyik fiát Jeremiásnak hívták, akinek a fia 
Afghana volt. Miután az izraeli törzsek hazatértek a jeruzsálemi fogságból, az afgánok elődei Jeruzsá-
lem helyett a mai Hazaradzsat területén telepedtek le. Varga Csaba Béla: Afganisztán – a legyőzhetetlen. 
Budapest, Kelet, 2010. 35–36.
44	 Frogel (2015) i. m. 2–3.
45	 International Religious Freedom Report (2016). 3.
46	 P. M. Holt – Ann K. S. Lambton –Lewis Bernard (szerk.): The Cambridge history of islam. Volume 1A. 
Cambridge University Press, 1970. 61–62.



Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

213

szabad utat engedett az iszlám terjeszkedésének Afganisztán keleti részeibe. Azonban 
az iszlám térhódítása az afgán törzsek között nem ment zökkenőmentesen. Különösen 
a keleti városok lakói álltak ellen az új vallásnak, az e területeken élők a 9. század végéig 
nem is tértek át. A változást a Szaffárida-dinasztia hozta meg, amikor az iszlám mind 
elterjedtségében, mind jelentőségében a maihoz hasonló állapotot mutatott.47 A muszlim 
vallás igazán hangsúlyossá, a kultúrát átható és tudományokra is nagy hatással bíró 
jelenséggé a 14. században, a Timuridák alatt vált. Az afgán lakosságra és az ʿulamâra 
a 19. századtól kezdve a szunnita iszlámhoz kapcsolható két iskola, a hanafi jogi iskola 
és az indiai deobandi iskola volt kiemelkedően nagy hatással.48 A politikai iszlám megje-
lenésére az 1960-as évekig „várni kellett”, ugyanis ekkorra emelkedtek ki azok a főként 
városi értelmiségi, egyetemet végzett fiatalok, akik megismerve a Muszlim Testvériséget, 
saját szervezetet alapítottak Afganisztánban.

Az afgán lakosság döntő többsége (mintegy 85%-a) a szunnita iszlám híve, míg 
10–15%-a síita hitű. A szunniták többsége a hanafita jogi iskolához tartozónak vallja 
magát. A hanafiták hagyományosan decentralizált és hierarchia nélküli rendszerbe szer-
veződtek, ez a felfogás kihatott az afgán államszervezésre is. A legtoleránsabb vallásjogi 
iskola mivolta révén a vallásjogi ítélkezésben teret engedett a szabad vélekedésnek, 
ugyanakkor a ḥadīthoknak nem tulajdonít nagy jelentőséget, csupán a kétségtelenül 
hiteleseket tekinti az ítélkezés alapjául.49 Afganisztánban a legtöbb síita a tizenkettesek, 
kisebb részük a hetes irányzatához tartozik. A tizenkettesek többségét a hazara etnikai 
csoport alkotja, míg a hetesek az Északkelet-Afganisztán területén élő „hegyi tadzsikok”. 
A siíták a dzsafari vallásjogi iskolához tartoznak.

Az afganisztáni szúfi rendek50 meglehetősen hagyománykövetők, leginkább az orto-
dox vonalat képviselik. Két jelentős szúfi rend működik az országban: a Qaderija 
és a Naqshbandija rend.51 A szúfi mesterek (pirek) vallási közösségekben betöltött sze-
repük kissé eltérő a mollâkétól, már a tisztség elnyerésében is különbség mutatkozik, 
hiszen a pireknél ez örökletes alapon történik.52 Afganisztánban a vallások között a szúfi 
rendeknek volt a legnagyobb mozgástere a mindenkori uralkodóktól, kormányoktól. 
Amellett, hogy viszonylagos függetlenséggel tudtak működni, politikai befolyásra is 
szert tettek, köszönhetően a törzsi határok közötti szabad mozgásuknak.53 A szúfi rendek 

47	 Cultural Islam in Afghanistan. Marine Corps Intelligence Activity, 2012. 
48	 Kaja Borchgrevink: Religious actors and civil society in post-2001 Afghanistan. Oslo, PRIO, 2007. 22.
49	 Simon Róbert: Iszlám kulturális lexikon. Budapest, Corvina, 2009. 18–19.
50	 A szúfizmus Perzsiából és Közép-Ázsiából származik, az iszlám misztikus irányzata, amely eredeti-
leg középkori mozgalomként jött létre a hatalommal, intellektualizmussal, a törvényekkel és mollâkkal 
szemben. Rashid (2001) i. m. 84.
51	 James R. Ferguson: Meeting on the road: islamic culture and the politics of sufism. Centre for East-West 
Cultural and Economic Studies, 4. 1996.
52	 Kaja Borchgrevink – Kristian Berg Harpviken: Afghanistan’s religious landscape: politicising the 
sacred. Noref Policy Brief, 3. (2010a). 
53	 Thomas J. Barfield: An islamic state is a state run by Good Muslims: religion as a way of life and not an 
ideology in Afghanistan. In Robert W. Hefner: Remarking muslim politics. Princeton, Princeton Universiy 
Press, 2005. 



Novák Varró Virág

214

szerepe a szovjetek elleni háborúban felértékelődött, mivel ők voltak azok, akik az egyes 
etnikumok és mudzsahed pártok között hálózatot tudtak kiépíteni.54

Vallások összefonódása

Afganisztánban a 7. századot követően az iszlám előtti vallások fokozatosan kezdtek 
eltűnni, azonban erőteljes ráhatás és keveredés volt kimutatható az új vallással. A régi 
vallások egyes elemei az iszlámhoz köthető alakokkal, történetekkel beolvadtak az afga-
nisztáni iszlám hitbe és vallásgyakorlásba. Erős fúzió különösen a szúfi irányzatnál 
figyelhető meg, ahol a misztikus iszlám vallásgyakorlásába beleférnek a sámánizmus 
hagyományainak részei is.

A preiszlám hagyományok főként a babonákban élnek tovább, amely az iszlám térhó-
dítása ellenére is az afgán hétköznapok részét képzik. Ilyen például a szentek sírhelyeinek 
(ziârat) látogatása, amelynek természetfeletti jellemzőket tulajdonítanak. Ziârat lehet 
egy grandiózus mecset, de akár egy egyszerű sírhely is szolgálhat zarándokhelyként. 
A közép-ázsiai sámánizmus hagyományaiból ismert szalagokkal, színes anyagdarabokkal 
való díszítés mellett (amelynek funkciója, hogy felhívja a figyelmet a zarándokhelyre) 
egy afgán jellegzetesség jelenik meg a ziârat falain, a kerítésein, mégpedig a kecskeszar-
vak. A kecske a neolitikumtól kezdve jelentős szerepe töltött be az afgánok hétköznapi 
és vallási életében egyaránt, amelynek gyakran természetfeletti tulajdonságokat tulaj-
donítanak. A ziâratokat misztikus helyeknek tartják, ahol Isten teret enged a lelkeknek, 
szellemeknek, hogy visszatérjenek a földre, az emberek pedig „áldozatot” (ételt, pénzt, 
tömjénégetést) mutatnak be a „tanácsadásért”. A szent helyekről és környékéről származó 
tárgyakat (kavicsot, faldarabot, a ziârat udvaráról származó port, falevelet) sokszor amu-
lettként használják a gonosz szellemek, ártások ellen, sőt gyógyító erőt is tulajdonítanak 
ezeknek.55 Ziâratok a mai napig működnek az országban, és bár az iszlám előírásaival 
ellenkezők a zarándokhelyekhez fűződő hagyományok, még a Talibánnak sem sikerült 
kitörölnie ezeket az afgán szokásokból.

A ziâratok körüli misztikumokon túl az afgánok egy jelentős része hisz a „fekete 
és fehér démonokban” (jinnd), amelyeket a malangok (dervisek, szúfik) „természetfeletti 
adottságaikkal” uralni tudnak. A malangok leginkább a sámánokra emlékeztető misz-
tikus alakok, akik amellett, hogy Isten nevében képesek kapcsolatba lépni a jinndekkel, 
gyógyító képességekkel is rendelkeznek.56 A sámánizmus hagyományainak az iszlámmal 
való keveredését és együttélését jól példázza a jinndek kiűzésének egyetlen lehetősége; 
ha valakit megszáll egy démon, csak a shahada (tanúságtétel) recitálásával van esély 
az ártó szellemtől való megszabadulásra.57

54	 Rashid (2001) i. m. 84–85. 
55	 M. Homayun Sidky: Malang, sufis, and mystics: an ethnographic and historical study of shamanism in 
Afghansitan. Asian Folklore Studies, 49. (1990), 2. 285–288.
56	 Sidky (1990) i. m. 289–290.
57	 Sidky (1990) i. m. 292.



Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

215

Zhun kultuszát Hszüan-cang kínai buddhista zarándok is megörökítette, aki a 7. szá-
zadban, röviddel az iszlám érkezése előtt, bejárta Afganisztánt. A kultuszhoz kapcsolódó 
hagyományok nagyban hasonlítanak a buddhizmus előtti Tibet sárkányistenhívő vallásá-
hoz. A Zhun-kultusz középpontjában egy rubinszemű aranyszobor áll, amelyhez a hívők 
imádkoztak. Miután az afgán lakosság java része áttért az iszlámra, a kultusz is átalakult: 
a rubinszemű szobor sárkánnyá változott, akit Ali kalifa győzött le. A Bámijánhoz közeli 
híres geológiai képződményt a legyőzött sárkány maradványaiként, az ott látható mély 
hasadékot pedig a sárkány sebeként értelmezik, amelyet Ali ejtett rajta. A régészek több 
ezer kecskeszarvat és -csontot találtak a repedésben, ami a kecskék feltételezett vallási 
jelentőségét támasztja alá.58

A preiszlám vallási hagyományok kezdetben párhuzamosan léteztek az iszlámmal, 
majd fokozatosan, az új vallásból vett kifejezésekbe, magyarázatokba burkolva lettek 
átmentve az újabb generációk számára. A vallások ilyen mértékű, egyidejű keveredése 
az iszlám különböző megjelenési formáit eredményezte.59

Az iszlám mint életmód

Afganisztánban a vallás szerepe megtartotta „középkori” formáját, vagyis nem mint 
ideológia került be a modern kor társadalmi-politikai rendszerébe, hanem egy mindent 
átható életformaként jelentkezik a mai napig.60

A vallásos civil társadalom a mai Afganisztánban

Az afgán tradicionális vallásos civil társadalom sokban hasonlít a „klasszikus”, iszlám 
előtti szervezetekhez, és a résztvevők terén sem igen térnek el ettől. A helyiek mellett 
a legfőbb szereplői a mollâk, az ʿulamâ, a mecsetek, a šurák és jirgák, illetve a vallási 
oktatási intézmények. Ezek segítik a teológiai tanácsadás és spirituális vezetés mellett 
az emberek eligazodását a társadalom, a politika és a morál világában.61

58	 Sidky (1990) i. m. 279–280.
59	 Arezou Azad: The beginnings of islam in Afghanistan. Conquest, acculturation, and islamization. In 
Nile Green (szerk.): Afghanistan’s islam. From conversion to the taliban. Berkeley, University of California 
Press, 2017. 55.
60	 Barfield (2005) i. m. 214.
61	 Borchgrevink (2007) i. m. 26.



Novák Varró Virág

216

Vallási vezetők, befolyásos csoportok

A helyi mollâ a „falu papja”. Mivel az iszlámban nem létezik hierarchikusan tagolódó 
egyházszervezet,62 ezért a helyi mollâk nem függnek a nagyobb befolyással bíró vallási 
vezetőktől. Kinevezésük a helyi közösségen múlik, amely a mollâjelölt törzsi, családi 
kötődései, tettei, tudása alapján dönt a pozíció odaítéléséről. Az afgán társadalomban 
elfoglalt helyük eltérő lehet, attól függően, hogy a helyi közösség mennyire ismeri el 
a tudását, hogy a családja mennyire fontos a falu számára.63 A legtöbb mollâ viszonylag 
kevés tudással rendelkezik, azok, akik magasabb szinten szeretnék a tanulmányaikat 
folytatni, Afganisztánon kívül (legfőképpen Pakisztánban vagy Egyiptomban) tehetik 
ezt meg.64 Ez a tényező még inkább rávilágít Pakisztán kulcsszerepére az afgán konflik-
tusban.

Alim (többes száma ʿulamâ) – vallásjogtudós. Az afgán vallásjogtudósok többsége 
nem állami képzésben szerezte meg a tudását, hanem úgynevezett madraszákban (vallási 
tanító köré szerveződött teológiai iskola). Az afgán állami teológusképzés 1951-ben indult 
be, amikor is minden egyes tartományi fővárosban létrehoztak egy madraszát, a fel-
sőoktatásban egy évtizeddel később, a hatvanas években jelent meg a teológia a Kabuli 
Egyetem önálló karaként. Többek közt itt végzett Burhanuddin Rabbani, a mudzsáhed 
kormány második miniszterelnöke is.

A szúfi pírek karizmatikus vallási vezetők, akik egy-egy tariqát (rendet) vezetnek. 
Jelentőségük abban áll, hogy a törzsi területeken is képesek voltak összefogni, mozgó-
sítani az embereket, így kiemelkedő szerepük volt az antikolonialista mozgalmakban.65

Vallásos oktatás

Míg az 1960-as, 1970-es évek fiatal iszlamistáit az iskolarendszer és vallási felsőoktatási 
intézmények „termelték ki”, addig az 1980-as évektől kezdődően az egyre radikálisabb 
nézeteket valló fiatalok leginkább a menekülttáborokban működő (főként a deobandi 
mozgalom nézeteire építő) madraszákból kerültek és kerülnek ki.

Afganisztánban jelenleg nem beszélhetünk egységes iskolarendszerről, az állami 
oktatással párhuzamosan rengeteg különböző madrasza is működik. A madraszákban 
a diákok az írás-olvasás elsajátítása mellett főként az iszlámról tanulnak. Habár az afgán 
alkotmány 45. cikke kimondja, hogy az államnak a feladata az egységes tanrend kialakí-
tása, amelynek az iszlám vallás tanain, a nemzeti kultúrán és az akadémiai elveken kell 
alapulnia,66 az iszlámon belül jelen lévő több irányzat és a többi vallási kisebbség eltérő 

62	 A szunnita iszlámban nem alakult ki az egyház intézménye, azonban a síita iszlámban már megfigyel-
hető a hierarchikusabb tagolódás, kvázi egyházszerkezet. 
63	 Oliver Roy: Islam and resistance in Afghanistan. Cambridge, Cambridge University Press, 1990. 56–58.
64	 Barfield (2005) i. m. 217.
65	 Roy (1990) i. m. 60.
66	 The Constitution of Afghanistan (2004). 



Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

217

tanai miatt ez a folyamat hosszadalmasnak ígérkezik.67 A jelenlegi átláthatatlan rendszer, 
illetve a kétes minőségű „tanrendek” és a kormányzati ellenőrzés hiánya azonban felveti 
az iskolákon belüli radikalizálódás lehetőségének kérdését. A madraszák és a militáns 
csoportok közötti kapcsolatoknak több megnyilvánulási formája lehet; a vallási iskola 
segíthet az utánpótlás biztosításában, a szervezet alapját képezheti, a madrasza vezetői 
közeli kapcsolatban lehetnek a felkelőkkel, vagy épp a katonai kiképzést biztosíthatja 
a fegyveresek számára. Természetesen nem minden madrasza tölti be ezeket a funkci-
ókat.68

A vallás társadalom- és politikaalakító szerepe és megjelenési formái Afganisztánban

A vallás mint a politikai élet szereplője

Afganisztán sokszínű, multietnikus társadalmában nagyjából a 10. századtól kezdve 
az egyedüli összetartó erőt az iszlám képviselte.69 A pastun törzsek közötti rivalizálásban 
a patunwali hagyományain túl az iszlám is egy olyan erőt képviselt, amely képes volt 
összefogásra sarkallni a szemben álló feleket. Ez Thomas Barfield szerint két formá-
ban történhet meg: amikor a nem iszlám hívőkkel szemben lépnek fel, szent harcosok-
ként – mudzsáhedként –, ekkor viszont nem rendelkeznek kifejezetten vallási vezetéssel, 
míg a másik esetben maguk a vallási vezetők (általában a szúfi pírek) szervezik meg 
a seregüket, amelyet ők is vezetnek. Míg az első típusra példaként lehet hozni a mudzsá-
hedin szovjet megszállással szemben tanúsított tevékenységét az 1980-as években, addig 
az utóbbi leginkább a 19. századi, britekkel szembeni helyi felkelésekre volt jellemző.70

Abdur Rahman kán (1880–1901) volt az első afgán uralkodó, aki az iszlámot eszköz-
ként használta fel az államépítéshez. Habár reformjai elsősorban az ország modernizálását 
célozták meg, mindvégig hangsúlyozta, hogy az iszlám védelmében lép fel, és ezt mi 
sem bizonyítja jobban, minthogy az uralkodása alatt távol tudta tartani Afganisztántól 
a „nagy játszma” két nagyhatalmát. A hirtelen változások azonban ellenállást váltott ki 
a lakosságból.71 Hatalma megtartása és a létrehozott egység érdekében nem riadt vissza 
a törzsfők hatalmának megtörésétől és a vallási kisebbségekkel szembeni erőszaktól sem.

Az I. világháború után hatalomra kerülő Amanullah kán (1919–1929) uralkodása 
elején vált az ország függetlenné a harmadik angol–afgán háború eredményeképpen. 
Az uralkodót a modernizálás igénye hatotta át, a bevezetett intézkedései pedig több 
esetben is a hagyományos iszlám szokásokkal ellentétben álltak,72 amelyek az afgán nép 

67	 Kaja Borchgrevink – Kristian Berg Harpviken: Teaching religion, taming rebellion: religious education 
reform in Afghanistan. PRIO Policy Brief, 7. (2010b).
68	 Borchgrevink–Harpviken (2010b) i. m. 2.
69	 Rashid (2001) i. m. 82.
70	 Barfield (2005) i. m. 217–218.
71	 Stephen Tanner: Afghanistan. A military history form Alexander the Great to the war against the taliban. 
Philadelphia, Da Capo Press, 2009. 218–219.
72	 Amanullah Khan legnagyobb vihart kavart intézkedése többek közt előírta, hogy a férfiak vágassák 
le a szakállukat, a hagyományos öltözék helyett pedig viseljenek a kor nyugati divatjának megfelelően 



Novák Varró Virág

218

ellenérzését váltották ki. 1928-ban egy felkelés következtében Amanullah-t leváltották, 
és 1930-ban Nadir kán került a trónra. Ő már a reformok óvatos, fokozatos bevezetése 
mellett érvelt. A hanafi saría törvénykezést tette kötelezővé az országban, azonban 
az 1931-es alkotmány bevezetésével a két eltérő jogrend miatt zavar keletkezett.73

Az utolsó afgán király, Zahir sah (1933–1973) folytatta az Amanullah által megkezdett 
reformokat (főként a nők jogaira és a gazdaság fejlesztésére összpontosított). Az 1964-es 
alkotmány pedig már a világi jogrendszer elsődlegességét hirdette, habár végső eset-
ben (amennyiben nincs világi szabályozás) megengedte a hanafi saría alkalmazását. 
Az 1960-as évekre Kabul virágzó kulturális központtá nőtte ki magát, ami táptalajul 
szolgált a különböző, modernizációpárti és modernizációellenes radikális csoportok 
kialakulásának.74

Politikai iszlám, radikalizáció

Az ország történelmét végigkísérő modernizációs törekvések és a hagyományokhoz 
való ragaszkodás szembenállása gyakran vallási színezetet kapott, amely a szekulá-
ris és vallási nézetek közötti vitává, konfliktussá alakult át.75 Az „egyház” és az állam 
szétválasztásáról nyugati értelemben vett módon nem beszélhetünk, a vallási vezetők, 
a helyi mollák a mai napig jelentős politikai szereplők.

Afganisztánban a vallási indíttatású csoportosulások az 1960-as évek végén, 1970-es 
évek elején jelentek meg először – az egyiptomi, pakisztáni és az iráni iszlám mozgalmak 
mintájára. Az afgán iszlamista pártok (tanzimok) vezetőinek többsége egyetemet (főként 
iszlám teológiát) végzett, a modernizált elitből kerültek ki, akik külföldi tapasztalataik 
és kapcsolataik hatására visszanyúltak a vallási gyökereikhez.76 A vallás és politika 
közötti eredendően is erős összefonódást az 1980-as évek szovjetek elleni dzsihádja 
csak még inkább megerősítette. Az ekkoriban megszülető mudzsáhid77 „pártok” amel-
lett, hogy etnikai alapon szerveződtek – ezzel felerősítve az etnikai ellentéteket –, erős 
vallási jellemzőkkel is bírtak. Az általuk hangoztatott elvek és nézetek ugyanakkor 
inkább képviseltek egy hagyományokhoz ragaszkodó, konzervatív és erősen átpolitizált 
szemléletmódot, mintsem tisztán az iszlámból levezethető normákat.78 A síita tanzimokat 
Irán, míg a szunnita pártokat Pakisztán igyekezett egységbe foglalni a Teheráni Nyolcak, 
illetve a Peshawari Hetek ernyőszervezet segítségével.79

A mudzsáhid tanzimok között már az 1980-as években, a háború alatt is folyt rivali-
zálás a politikai hatalom megszerzéséért, ezt a jelenséget a közös ellenség megszűnése, 

frakkot és keménykalapot.
73	 Marsden (2002) i. m. 34.
74	 Marsden (2002) i. m. 36–37.
75	 Borchgrevink (2007) i. m. 5. 
76	 Borchgrevink–Harpviken (2010a) i. m. 4.
77	 A mudzsáhid jelentése (többes száma: mudzsáhidín): aki erőfeszítést tesz, küzd Isten útján.
78	 Katona Magda: A soknemzetiségű Afganisztán. Budapest, Bíró Family, 2002. 229–231.
79	 Thomas Rutting: Islamists, leftists – and a void in the center: Afghanistan’s political parties and where 
they come from (1902–2006). 2006. 2.



Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

219

vagyis a szovjet csapatok kivonulása csak felerősítette. A harcok 1992-ig a Nadzsibullah 
(szovjetbarát) kormányra összpontosultak, majd miután sikeresen átvették a hatalmat, 
két éven keresztül a mudzsáhid koalíció irányította az országot. Azonban a béke helyett 
kiújultak a harcok, a mudzsáhidek véres polgárháborúba kezdtek egymással. Az újabb 
kaotikus helyzet kedvezett a radikális eszméknek, ekkor léptek színre a tálibok.

A Talibán eredetét tekintve ugyanoda vezethető vissza, mint a mudzsáhedin, vagyis 
a pakisztáni menekülttáborokban működő madraszák egykori tanulói voltak ők is.80 
Habár az alapok szinte teljesen azonosak voltak a két szervezetnél, a fő különbséget 
az indíttatásukban lehet megtalálni. Míg a mudzsáhedin a politikai iszlám szerint műkö-
dött (politikai célok elérése érdekében használta az iszlám terminológiát), addig a tálibok 
az iszlámra, annak is az egyik legszélsőségesebb válfajára mint vallás tekintettek.81 
A Talibán ideológiai alapjait a deobandi, vahhábita mozgalom és a törzsi szokásjog 
(pastunwali) adja.82 Azonban az iszlámértelmezésüket még az iszlamisták többsége is 
elutasítja.83

Az elmúlt évtizedben a Talibánnak fokozatosan nőtt a befolyási övezete, minde-
mellett a környező országok felkelő és terrorszervezetei84 is meg tudták vetni a lábukat 
az afgán földeken. 2019-ben az afganisztáni területeknek körülbelül a 20%-át birtokolták 
a felkelők,85 ami arra enged következtetni, hogy sem az afgán kormány, sem a nemzet-
közi koalíció nem volt képes olyan keretet biztosítani, amelyben megállítható lett volna 
a radikalizáció folyamata.

Afganisztánban a vallás a mai napig az élet meghatározó aspektusa, amely a poli-
tikában is jelentős szerepet játszik. Az ország területén működő különböző radikális 
nézeteket valló szervezetek egy részének mára sikerült politikai szereplőként fellépni 
(például Hekmatyar „pártja” vagy a jelenleg átalakulóban lévő Talibán). Azonban amíg 
a kormányzat nem tudja szavatolni a biztonságot, az emberek rá vannak utalva a bizo-
nyos fokú védelmet nyújtó kis közösségekre, amelyekben a helyi vallási vezetőknek, 
közösségeknek és a madraszáknak kiemelt szerep juthat.

80	 A tálib jelentése: kereső, tudományt kereső, vagyis diák. A többes száma: talibán.
81	 Rostoványi Zsolt: Az iszlám világ és a nyugat. Budapest, Corvina, 2004. 141. 
82	 A deobandi iskolát (pontosabban a „Tudás Házát”) 1876-ban hozták létre Indiában vallástudósok képzése 
és az iszlám megtisztítása céljából. Az iskolából hálózat alakult ki, amelynek több központja is működött 
a pakisztáni–afgán határon. A deobandi iskola hívei csak az „isteni” tudást fogadják el, a szekuláris emberi 
tudást elutasítják, és csak a Koránt ismerik el az iszlám forrásaként. A másik fundamentalista irányzat 
a vahhábita mozgalom, amelynek Közép-Ázsiában az „indiai változata” terjedt el. Követői a „hadísz 
emberei”, akiknek célja az iszlám megtisztítása a dzsihádon keresztül. Rostoványi (2004) i. m. 142–143.
83	 Rostoványi (2004) i. m. 144.
84	 Például az Üzbegisztáni Iszlám Mozgalom, az ujgur szeparatisták vagy az ISIS-Khorasan.
85	 Lindsay Maizland – Zachary Laub: The Taliban in Afghanistan. Council on Foreign Relations, 
2021. március 15.



Novák Varró Virág

220

Irodalomjegyzék

Abdali, Habib Mina: Tough times for Afghan hindus and sikhs. 2013. Online: https://iwpr.net/
global-voices/tough-times-afghan-hindus-and-sikhs

Afghan Election Law (2016). Official Gazette, No. 1226. Online: www.refworld.org/topic,50ffb-
ce5220,50ffbce5232,5adf31924,0,NATLEGBOD„AFG.html

Afghanistan 2018 International Religious Freedom Report (2019). Online: https://af.usembassy.
gov/wp-content/uploads/sites/268/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-
FREEDOM-REPORT.pdf

Afghanistan: Eight strands for Afghanistan (s. a.). Online: http://legends.dliflc.edu/#
Akseer, Tabasum – Zachary Warren – John Rieger: Afghanistan in 2017: A survey of the afghan 

people. Online: https://asiafoundation.org/publication/afghanistan-2017-survey-afghan-people/
Azad, Arezou: The beginnings of islam in Afghanistan. Conquest, acculturation, and islamiza-

tion. In Nile Green (szerk.): Afghanistan’s islam. From conversion to the taliban. Berkeley, 
University of California Press, 2017. 41–55. Online: https://content.ucpress.edu/chapters/13363.
ch01.pdf

Ballard, Roger: The history and current position of Afghansitan’s hindu and sikh population. 
2011. Online: https://core.ac.uk/reader/33420720

Barfield, Thomas J.: An islamic state is a state run by Good Muslims: religion as a way of life and 
not an ideology in Afghanistan. In Robert W. Hefner: Remarking muslim politics. Princeton, 
Princeton Universiy Press, 2005. Online: www.researchgate.net/publication/292253269_An_
Islamic_state_is_a_state_run_by_good_Muslims_Religion_as_a_way_of_life_and_not_
an_ideologyin_Afghanistan

Barfield, Thomas J.: Shari’a in Afghanistan. The Review of Faith and International Affairs, 10. (2012), 
4. 45–52. Online: www.researchgate.net/publication/271990873_Shari’a_in_Afghanistan

Berzin, Alexander: Historical survey of the buddhist and muslim world’s knowledge of each 
other’s customs and teachings. The Muslim World, 100. (2010), 2–3. 187–203. Online: https://
doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01313.x

Berzin, Alexander: History of Buddhism in Afghanistan. s. a. Online: https://study-
buddhism.com/en/advanced-studies/history-culture/buddhism-in-central-asia /
history-of-buddhism-in-afghanistan

Borchgrevink, Kaja – Kristian Berg Harpviken: Afghanistan’s religious landscape: politicising the 
sacred. Noref Policy Brief, 3. (2010a). Online: www.prio.org/Publications/Publication/?x=4476

Borchgrevink, Kaja – Kristian Berg Harpviken: Teaching religion, taming rebellion: religi-
ous education reform in Afghanistan. PRIO Policy Brief, 7. (2010b). Online: www.prio.org/
Publications/Publication/?x=7355

Borchgrevink, Kaja: Religious actors and civil society in post-2001 Afghanistan. Oslo, PRIO, 
2007. Online: www.prio.org/Publications/Publication/?x=7334

Cultural Islam in Afghanistan. Marine Corps Intelligence Activities, 2012. Online: https://info.
publicintelligence.net/MCIA-AfghanCulturalIslam.pdf

Eduljee, K. E.: Zoroastrian Heritage. Bakhddhi, Balkh – Fourth Vendidad, Avestan Nation. 
2005. Online: www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/balkh/index.htm#overview

Ferguson, James R.: Meeting on the road: islamic culture and the politics of sufism. Centre for 
East-West Cultural and Economic Studies, 4. 1996. Online: www.international-relations.
com/rp/SUFIIR.html

https://iwpr.net/global-voices/tough-times-afghan-hindus-and-sikhs
https://iwpr.net/global-voices/tough-times-afghan-hindus-and-sikhs
http://www.refworld.org/topic,50ffbce5220,50ffbce5232,5adf31924,0,NATLEGBOD„AFG.html
http://www.refworld.org/topic,50ffbce5220,50ffbce5232,5adf31924,0,NATLEGBOD„AFG.html
https://af.usembassy.gov/wp-content/uploads/sites/268/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-REPORT.pdf
https://af.usembassy.gov/wp-content/uploads/sites/268/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-REPORT.pdf
https://af.usembassy.gov/wp-content/uploads/sites/268/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-REPORT.pdf
http://legends.dliflc.edu/#
https://asiafoundation.org/publication/afghanistan-2017-survey-afghan-people/
https://content.ucpress.edu/chapters/13363.ch01.pdf
https://content.ucpress.edu/chapters/13363.ch01.pdf
https://core.ac.uk/reader/33420720
http://www.researchgate.net/publication/292253269_An_Islamic_state_is_a_state_run_by_good_Muslims_Religion_as_a_way_of_life_and_not_an_ideologyin_Afghanistan
http://www.researchgate.net/publication/292253269_An_Islamic_state_is_a_state_run_by_good_Muslims_Religion_as_a_way_of_life_and_not_an_ideologyin_Afghanistan
http://www.researchgate.net/publication/292253269_An_Islamic_state_is_a_state_run_by_good_Muslims_Religion_as_a_way_of_life_and_not_an_ideologyin_Afghanistan
http://www.researchgate.net/publication/271990873_Shari’a_in_Afghanistan
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01313.x
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01313.x
https://studybuddhism.com/en/advanced-studies/history-culture/buddhism-in-central-asia/history-of-buddhism-in-afghanistan
https://studybuddhism.com/en/advanced-studies/history-culture/buddhism-in-central-asia/history-of-buddhism-in-afghanistan
https://studybuddhism.com/en/advanced-studies/history-culture/buddhism-in-central-asia/history-of-buddhism-in-afghanistan
http://www.prio.org/Publications/Publication/?x=4476
http://www.prio.org/Publications/Publication/?x=7355
http://www.prio.org/Publications/Publication/?x=7355
http://www.prio.org/Publications/Publication/?x=7334
https://info.publicintelligence.net/MCIA-AfghanCulturalIslam.pdf
https://info.publicintelligence.net/MCIA-AfghanCulturalIslam.pdf
http://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/balkh/index.htm#overview
http://www.international-relations.com/rp/SUFIIR.html
http://www.international-relations.com/rp/SUFIIR.html


Vallások, vallási közösségek Afganisztánban

221

Foschini, Fabrizio: The other fold of the turban: Afghanistan’s hindus and sikhs. Afghanistan 
Analysts Network, 2013.  szeptember 23.  Online: www.afghanistan-analysts.org/
the-other-fold-of-the-turban-afghanistans-hindus-and-sikhs/

Frogel, Esther: Afghan Jews and their children. Boston, Northeastern Boston University, 
2015. Online: https://repository.library.northeastern.edu/files/neu:cj82nb857/fulltext.pdf

Guest, Ken: Dynamic interplay between religion and armed conf lict in Afghanistan. 
International Review of the Red Cross, 92. (2010), 877–897. Online: https://doi.org/10.1017/
S1816383111000038

Holt, P. M. – Ann K. S. Lambton – Lewis Bernard (szerk.): The Cambridge history of islam. 
Volume 1A. Cambridge University Press, 1970. Online: www.ashtoncentralmosque.com/
wp-content/uploads/2014/07/The-Cambridge-History-of-Islam-%E2%80%93-1a.pdf

Höllmann, Thomas O.: A selyemút. Budapest, Corvina, 2006.
International Religious Freedom Report (2016). Online: www.state.gov/documents/organiza-

tion/269168.pdf
International Religious Freedom Report (2018). Online: www.state.gov/wp-content/uplo-

ads/2019/05/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-
REPORT.pdf

Kapoor, Subodh: The hindu history of Afghanistan. Canadian Hindu Link, 6.  (2014), 
4.  14–15.  Online: http://hindueducationlink.com/wp-content/uploads/2014/09/
Magazine_2014Q4V6I4.pdf

Katona Magda: A soknemzetiségű Afganisztán. Budapest, Bíró Family, 2002.
Khan, Taran N.: The Buddha of Kabul. Guernica, 2016. március 1. Online: www.guernicamag.

com/the-buddha-of-kabul/
Kunze, Thomas: The situation of christians in Central- and South Asia. KAS International 

Reports, 6. (2011). 52–69. Online: www.kas.de/wf/doc/kas_23019-544-2-30.pdf?110606101819
Maizland, Lindsay – Zachary Laub: The Taliban in Afghanistan. Council on Foreign Relations, 

2021. március 15. Online: www.cfr.org/backgrounder/taliban-afghanistan
Marsden, Peter: A tálibok titkai. Háborúk Afganisztánban. Budapest, Carving, 2002.
Moore, George: The lost tribes and the saxons of the East and of the West: With new views of 

buddhism. Whitefish, Kessinger Publishing, [1861] (2010).
Naweed, Hamid: Art through the ages in Afghanistan Vol. I. Bloomington, Author House, 2013.
Rashid, Ahmed: Taliban. Militant islam. Oil and fundamentalism in Central Asia. London, Yale 

University Press, 2001.
Rostoványi Zsolt: Az iszlám világ és a nyugat. Budapest, Corvina, 2004.
Roy, Oliver: Islam and resistance in Afghanistan. Cambridge, Cambridge University Press, 1990.
Rutting, Thomas: Islamists, leftists – and a void in the center: Afghanistan’s political parties and 

where they come from (1902–2006). 2006. Online: www.kas.de/wf/en/33.9674/
Sidky, M. Homayun: Malang, sufis, and mystics: an ethnographic and historical study of shama

nism in Afghansitan. Asian Folklore Studies, 49. (1990), 2. 275–300. Online: www.resear-
chgate.net/publication/251982757_Malang_Sufis_and_Mystics_An_Ethnographic_and_
Historical_Study_of_Shamanism_in_Afghanistan

Simon Róbert: Iszlám kulturális lexikon. Budapest, Corvina, 2009.
Singh, Balpreet: Plight os afghan sikhs and hindus in Afghanistan. 2015. Online: www.

ourcommons.ca/Content /Commit tee/421/CIMM/Brief /BR8401077/br-external /
WorldSikhOrganizationofCanada-e.pdf

http://www.afghanistan-analysts.org/the-other-fold-of-the-turban-afghanistans-hindus-and-sikhs/
http://www.afghanistan-analysts.org/the-other-fold-of-the-turban-afghanistans-hindus-and-sikhs/
https://repository.library.northeastern.edu/files/neu:cj82nb857/fulltext.pdf
https://doi.org/10.1017/S1816383111000038
https://doi.org/10.1017/S1816383111000038
http://www.ashtoncentralmosque.com/wp-content/uploads/2014/07/The-Cambridge-History-of-Islam-%E2%80%93-1a.pdf
http://www.ashtoncentralmosque.com/wp-content/uploads/2014/07/The-Cambridge-History-of-Islam-%E2%80%93-1a.pdf
http://www.state.gov/documents/organization/269168.pdf
http://www.state.gov/documents/organization/269168.pdf
http://www.state.gov/wp-content/uploads/2019/05/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-REPORT.pdf
http://www.state.gov/wp-content/uploads/2019/05/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-REPORT.pdf
http://www.state.gov/wp-content/uploads/2019/05/AFGHANISTAN-2018-INTERNATIONAL-RELIGIOUS-FREEDOM-REPORT.pdf
http://hindueducationlink.com/wp-content/uploads/2014/09/Magazine_2014Q4V6I4.pdf
http://hindueducationlink.com/wp-content/uploads/2014/09/Magazine_2014Q4V6I4.pdf
http://www.guernicamag.com/the-buddha-of-kabul/
http://www.guernicamag.com/the-buddha-of-kabul/
http://www.kas.de/wf/doc/kas_23019-544-2-30.pdf?110606101819
http://www.cfr.org/backgrounder/taliban-afghanistan
http://www.kas.de/wf/en/33.9674/
http://www.researchgate.net/publication/251982757_Malang_Sufis_and_Mystics_An_Ethnographic_and_Historical_Study_of_Shamanism_in_Afghanistan
http://www.researchgate.net/publication/251982757_Malang_Sufis_and_Mystics_An_Ethnographic_and_Historical_Study_of_Shamanism_in_Afghanistan
http://www.researchgate.net/publication/251982757_Malang_Sufis_and_Mystics_An_Ethnographic_and_Historical_Study_of_Shamanism_in_Afghanistan
http://www.ourcommons.ca/Content/Committee/421/CIMM/Brief/BR8401077/br-external/WorldSikhOrganizationofCanada-e.pdf
http://www.ourcommons.ca/Content/Committee/421/CIMM/Brief/BR8401077/br-external/WorldSikhOrganizationofCanada-e.pdf
http://www.ourcommons.ca/Content/Committee/421/CIMM/Brief/BR8401077/br-external/WorldSikhOrganizationofCanada-e.pdf


Novák Varró Virág

222

Skjærvø, Prods Oktor: Introduction to Zoroastianism. Cambridge, Harvard University, 
2005. Online: https://sites.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.
pdf

Soucek, Svat: A History of Inner Asia. New York, Cambridge University Press, 2000.
Tande, Claes: Chronology of Catholic Dioceses: Afghanistan. 2008. Online: www.katolsk.no/

organisasjon/verden/chronology/afghanistan
Tanner, Stephen: Afghanistan. A military history form Alexander the Great to the war against 

the taliban. Philadelphia, Da Capo Press, 2009.
The Constitution of Afghanistan (2004). Online: www.afghanembassy.com.pl/afg/images/pliki/

TheConstitution.pdf
The story about the Royal Tree (Tapussa and Bhallika) (s. a.). Online: www.ancient-buddhist-texts.

net/Texts-and-Translations/Mahakhandhako/04-Tapussa-Bhallika.htm
The World Factbook: South Asia: Afghanistan (2020). Online: www.cia.gov/library/publications/

the-world-factbook/geos/af.html
Tierney, Brittany: Christianity in Afghanistan. Saeculum Journal, 8. (2012), 1. 1–10. Online: 

www.saeculumjournal.com/index.php/saeculum/article/view/19635/16277
Varga Csaba Béla: Afganisztán – a legyőzhetetlen. Budapest, Kelet, 2010.
Vogelsang, Willem: The Afghans. Oxford, Blackwell Publishers, 2002.
Wahab, Shaista – Barry Youngerman,: A brief history of Afghanistan. New York, Infobase 

Publishing, 2007.
Yusuf, Imtiyaz: Islam and buddhism relations from Balkh to Bangkok and Tokyo. The Muslim 

World, 100. (2010), 2–3. 177–186. Online: https.//doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01312.x

https://sites.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
https://sites.fas.harvard.edu/~iranian/Zoroastrianism/Zoroastrianism1_Intro.pdf
http://www.katolsk.no/organisasjon/verden/chronology/afghanistan
http://www.katolsk.no/organisasjon/verden/chronology/afghanistan
http://www.afghanembassy.com.pl/afg/images/pliki/TheConstitution.pdf
http://www.afghanembassy.com.pl/afg/images/pliki/TheConstitution.pdf
http://www.ancient-buddhist-texts.net/Texts-and-Translations/Mahakhandhako/04-Tapussa-Bhallika.htm
http://www.ancient-buddhist-texts.net/Texts-and-Translations/Mahakhandhako/04-Tapussa-Bhallika.htm
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/af.html
http://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/af.html
http://www.saeculumjournal.com/index.php/saeculum/article/view/19635/16277
http://https.//doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01312.x


Mihók Sándor

Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus 
rendezésében

Bevezetés

Turisták százezrei látogatnak minden évben a Földközi-tenger keleti medencéjében 
fekvő Ciprusra. Kevesen látják ma már annak nyomát, hogy az itt élő görög többség 
és török kisebbség között az ellentétek az 1960-as években véres erőszakká fajultak. 
A két oldal félkatonai szereplői a civil lakosságot terrorizálták: e helyzet kezelésére 
jött létre 1964-ben az ENSZ Ciprusi Békefenntartó Missziója, amely azóta is működik. 
A békefenntartók telepítésük és a sziget 1974-es kettéosztása között nem a mai formá-
ban tevékenykedtek. Először az akkori Ciprusi Köztársaság görög többségű területein 
fekvő török enklávékat védték. Az eredetileg mintegy 7000 fős kontingens akkor sem 
rendelkezett nehézfegyverekkel, egyszerűen fizikai jelenlétükkel igyekeztek elejét venni 
a konfliktusoknak. A helyzet elmérgesedése és az 1974-es török partraszállás után a szi-
getet kettéválasztó ütközőzóna lett a kéksapkások működési területe. Több mint száz, 
különböző méretű megfigyelőhelyet alakítottak ki.

A magyar katonák 1993 óta különböző létszámmal vettek részt a kéksapkások mun-
kájában,1 egészen addig, amíg hazánk ki nem vonult a misszióból.

A missziós felkészítést végző MH Béketámogató Kiképző Központ a szigeten történő 
napi munkához szükséges ismeretek átadását maradéktalanul ellátja. Azonban az előírt 
tematika a szoros időkorlátokra tekintettel nem tartalmazhat olyan szakirányú felké-
szítést, amely a szigeten élő emberek vallásával, annak múltjával, a jelen kihívásaival 
és a jövőben várható változásokkal foglalkozik. Tanulmányom célja, hogy a téma iránt 
érdeklődők átfogó képet kapjanak a ciprusi ortodox egyház szerepéről a konfliktus ren-
dezésében. Ehhez szükséges a sziget és a vele szervesen egybefonódó ortodox egyház 
történetének rövid áttekintése, vallási hagyományainak vázlatos ismertetése és kapcsolata 
a török etnikummal, valamint az iszlámmal.

Történeti áttekintés

A kereszténység kezdetétől a bizánci uralom végéig (1. sz. – 1191)

A ciprusi egyház alapítóinak Szent Barnabás, Szent Pál és Szent Márk apostolokat tart-
ják. A három apostol – Kr. u. 45-ben Jeruzsálemből elindulva – Szalamisz városába 

1	 Wagner Péter: Kéksapkások a zónában. Földgömb, 31. (2013), 270. 42–45. 

https://doi.org/10.36250/00962_13

https://doi.org/10.36250/00962_13


Mihók Sándor

224

érkezett meg, majd az egész szigeten áthaladva jutottak el Páfoszra, amely a római biro-
dalom provinciájának akkori fővárosa volt. Itt Pál apostol megtérítette Szergiusz Paulosz 
helytartót, ahogy ezt az Apostolok cselekedeteiben olvashatjuk.2

Páfoszon található az a templom (Aghia Kiriaki Chrysopolitissa), ahol XVI. Benedek 
pápa 2010. június 4-én Chrysostomos ciprusi ortodox prímással ökumenikus igeliturgiát 
mutatott be. A szigetország keresztényei közötti jó a kapcsolat. Ezt az istentiszteleti helyet 
az ortodox egyház engedélyével 1987 óta már a katolikus és anglikán hívek és a Ciprusra 
érkező zarándokok is használják.

A 4. században a kereszténység az egész szigeten elterjedt. Szalamisz püspöke, Szent 
Epifaniusz hirdette a niceai hitvallást, és küzdött a szektás mozgalmak ellen. A ciprusi 
püspökök jelen voltak a 325-ös Niceai Zsinaton. A sziget szellemi befolyásának jele, hogy 
a ciprusi egyházatyák kiemelkedő szerepet játszottak a későbbi zsinatokon. Az 5. század 
végén (488) Zénó császár – privilégiumokkal megtoldva – ünnepélyesen megerősítette 
a ciprusi egyház önállóságát.

Az arab betörések már a 7. században megkezdődtek és felrázták a sziget nyugalmát. 
A szaracén kalózok pusztító támadása és ennek következtében a sziget elnéptelene-
dése olyan mértékű volt, hogy a hódítást túlélő keresztény ciprusiakat 688 és 695 között 
II. Jusztiniánusz császár a Dardanella-szoros közelében telepítette le. Az Új Jusztiniánusz 
nevű város lett a ciprusi érsek székhelye. Innen ered az a napjainkig élő szokás, hogy 
a ciprusi prímás címéhez tartozik az Új Jusztiniánusz név is.

Niképhorosz Phokasz császár 963-ban végzetes csapást mért a szaracénokra és vég-
leg kiszorította őket Ciprusról, így a szigetlakók visszatérhettek a földdel egyenlővé 
tett földjeikre. Ezután 200 esztendőnyi viszonylag békés korszak köszöntött Ciprusra. 
Megállapítható, hogy a sziget ekkori története – ahogy a bizánci birodalomé is – félig 
ázsiai történet: keleti fényűzés és elpuhultság, gépies szertartásos udvari élet soha nem 
látott feslettséggel, tékozlással és cselszövésekkel, keleti kényuralom tőrrel és méreggel, 
a vallásnak külsőségekké dermedésével és vak fanatizmussal.3

A bizánci uralom (330–1191) alatt szilárdult meg a sziget görög jellege. Mély és kitép-
hetetlen gyökeret vert az ortodox hit a nép lelkében, az ortodox egyház pedig a társada-
lom szövetében. Sorra létesültek a nagy ortodox kolostorok, köztük a legendás kikkói. 
Az Alexiosz Komnészosz bizánci császár által a 11. század végén alapított kolostor 
az évszázadok során mesés gazdagságra tett szert. A 20. század elején még kiterjedt föld-
birtokkal rendelkezett nemcsak Ciprus-szerte, hanem Kis-Ázsiában és Oroszországban is.

A latin királyság és Velence uralma (1191–1570)

A keresztes hadjáratok új szerepet osztottak Ciprusnak és az egyházának. Kezdetben 
a Szentföldre igyekvő vagy onnan hazatérő zarándokok, lovagok számára volt az utolsó 
vagy éppen az első biztonságos megálló- és pihenőhely. Jeruzsálem elvesztése után 

2	 Ap. csel. 13,6–12.
3	 Lyka Károly: A művészetek története. Budapest, Képzőművészeti Alap Kiadóvállalata, 1977. 84. 



Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

225

a Szentföldről kiszorult lovagoknak, kereskedőknek, kalandoroknak, különböző szekták, 
rendek papjainak lett a menedéke.

A sziget 1191-ben került a nyugat-európaiak kezébe. Először Oroszlánszívű Richárd 
az új szerzeményt a templomosoknak, majd miután azok „visszaléptek” az üzlettől (de 
előbb még alaposan kifosztották a ciprusiakat) a jeruzsálemi királyságát éppen elvesztő 
Guy de Lusignan francia hercegnek adta el. Ezzel vette kezdetét a Lusignan-dinasztia 
közel három évszázados uralma. Ez a kulturális fellendülést leszámítva nem nevezhető 
boldog és nyugalmas korszaknak.

A jogaiban erősen korlátozott, jobbágysorba taszított őslakosság erőszakos katolizá-
lásának kísérlete miatt a dinasztia népszerűtlen volt mind a parasztság, mind az ortodox 
papság körében. A Lusignan-korszak emlékét több csodálatos gótikus katedrális, kolostor 
és büszke vár őrzi. Az ortodox egyház és a dinasztia kapcsolata formális volt.

Velence 1489-ben vette birtokba a szigetet, és kizárólag a török terjeszkedés elleni 
védekezés egyik bástyájaként kezelte. Megerősítette a kikötővárosok erődítményeit 
és ezzel párhuzamosan a végsőkig kizsákmányolta a lakosságot. Ezért a nép és az orto-
dox egyház sem ápolt jobb kapcsolatot a katolikus velenceiekkel.

A török hódoltság (1570–1878)

A törökök megjelenését a ciprusi görög lakosság megkönnyebbüléssel fogadta. Egyfelől 
megszüntették a jobbágyságot, másfelől visszahelyezték jogaiba a ciprusi ortodox egy-
házat. A porta a ciprusi ortodox egyház fejét ismerte el a görög népközösség vezetőjének 
és képviselőjének. A kezdeti évtizedek lelkesedését azonban hamarosan kiábrándulás 
követte, amit gyűlölet váltott fel. A népet a 17–18. században nemcsak a korrupt és min-
denáron meggazdagodni vágyó török helytartók, hanem természeti csapások és járványok 
is sújtották. 1758-ban éhínség áldozatául esett a sziget lakóinak jelentős része. A görög 
lakosság rendszeresen fellázadt a tarthatatlan viszonyok ellen. Érdekesség, hogy a görö-
gökhöz gyakran csatlakoztak a szigeten élő törökök, de előfordult fordított helyzet is. 
1821-ben, a görög szabadságharc átterjedésétől tartva, a török hatóságok előzetes meg-
félemlítés céljából kivégezték az ortodox egyház vezetőjét és három püspökét, valamint 
több száz egyházi és világi személyiséget. Ezzel mélypontra süllyedt a görög ortodox 
keresztények és a muszlim törökök közötti viszonylag békés viszony.

A szultánok különböző adományokkal, kiváltságokkal, adómentességekkel, a kolos-
torbirtokok – részleges – meghagyásával igyekezték lekötelezni a ciprusi ortodox egy-
házat. Az egyház feladata volt az oktatás, a bíráskodás és különböző közjogi funkciók 
korlátozott ellátása. Ezzel párhuzamosan az ortodox egyház, mint szellemi és egyúttal 
politikai vezető is, igyekezett fenntartani a görög öntudatot, az ortodoxia túlélését a meg-
szállt szigeten.

Említést érdemel, hogy a török garnizon eredetileg 30 ezer főt tett ki a szigeten. 
A katonák családtagjaiból, leszármozattaiból és az iszlám hitre kényszerből vagy érdek-
ből áttért „latinokból” és görögökből jött létre a török népközösség, amelynek aránya 
sohasem haladta meg az összlakosság 20%-át.



Mihók Sándor

226

A Török Birodalom válságát és növekvő tehetetlenségét jelezte, hogy a 19. század 
utolsó negyedében Ciprus igazgatását átengedték Nagy-Britanniának. Ennek fejében 
Nagy-Britannia szavatolta a Török Birodalom integritását elsősorban a növekvő orosz 
hatalmi és terjeszkedési törekvésekkel szemben.4 Természetesen az angolok ezt nem 
önzetlenül tették: a szultán és Nagy-Britannia között 1878-ban kötött szerződés értelmé-
ben Ciprus felségjogát és fölös jövedelmeit egy rövid ideig a porta fenntartotta magának. 
Ezt követően azonban a Brit Birodalom „nagylelkűen” – ezen jogokért cserébe – évi 
92 746 font sterling fizetésére kötelezte magát.

A brit uralom (1878–1960)

Ciprus jelenkori történetének első, máig ható következménnyel bíró eseménye a Nagy-Bri-
tannia által történt annexió volt. Az 1878 óta brit ellenőrzés alatt álló szigetet London 
a Törökországgal szembeni hadüzenettel egy időben, 1914-ben annektálta. A két közös-
ség az egymást erősítő vallási és etnikai törésvonalak mentén kettészakadt. A többsé-
get alkotó, önmagukat egyre inkább görögként definiáló ortodox ciprusiak elsődleges 
politikai célkitűzése az enózisz, azaz a Görögországgal történő egyesülés volt. A török 
kisebbség pedig az enózisz megakadályozását, valamint etnikai különállásának intéz-
ményesítését tűzte ki célul. Görögország 1881-ben kezdte el titokban bátorítani lakos-
sága egy részének Ciprusra történő emigrációját, hogy megszervezzék a görög ciprusi 
közösséget az annexióra. A görögök reményei, hogy Nagy-Britannia átadja Görögor-
szág részére Ciprust hamar szertefoszlottak. Mikor világossá vált, hogy nem kívánnak 
a szigettől megválni, a görögök kampányt indítottak a szigeten lévő brit jelenlét ellen. 
Igyekeztek meggyőzni a görög ciprusi közvéleményt, hogy szorítsák ki a briteket a szi-
getről. Ez egyébként a kizsákmányoló brit adópolitika miatt már egyébként is megfordult 
a helyi lakosok fejében. A hat kerületre osztott sziget kormányának élén Nagy-Britannia 
királynője által kinevezett High Commissioner állt, aki egyszersmind a legfőbb katonai 
parancsnok és a 6–8 tagból álló törvényhozás vezetője is volt. A tanács tagjainak felét 
a korona, a másik felét a szigetlakók delegálták. A brit gyarmatosító uralom etnikai 
toleranciája mindkét közösség felé érvényesült. Sőt, felülreprezentációt biztosítottak 
a török ciprusi lakosság részére a törvényhozásban. A brit politikai elit az „oszd meg 
és uralkodj” ősi elvét követve az etnikumok közti konfliktus felélesztésével kívánta 
hatalmát konzerválni. A török ciprusiak e kivételezett bánásmódot a britek felé irányuló 
lojalitással hálálták meg. Emellett tudták, hogy kizárólag Nagy-Britannia tud gátat szabni 
a görög nacionalizmus terjedésének.

A gyarmatosítók elleni mozgalmak a 19. század végén, a 20. század elején még 
csak a görög ciprusi oldalon jelentkeztek, amelyeket a ciprusi ortodox egyház vezetett, 
ezért a brit uralom a muszlim vezetőnek (muftinak) elsőbbséget biztosított az ortodox 
érsekkel szemben. Az 1882-es brit gyarmati alkotmány már formálisan egyenlő jogokat 
adott mindkét közösség tagjainak. 1915-ben felcsillant a jövőbeli egyesülés reménye: 

4	 Forgács András: Ciprus. Panoráma „mini” útikönyvek. Budapest, Medicina, 1999.



Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

227

a brit kormány Ciprus visszacsatolásának ígéretével szerette volna az antant oldalán 
való hadba lépésre buzdítani Görögországot, ám a németbarát Konstantin királyt ez nem 
ingatta meg. Az I. világháborút követően Törökország feltétel nélkül lemondott Ciprussal 
kapcsolatos valamennyi igényéről és 1925-ben Ciprus brit koronagyarmat lett.

Ennek indoka a görög nacionalizmus erősödése volt és a brit birodalom így kívánta 
megakadályozni a görögök hellenizáló törekvéseit. 1931-ben egy rövid életű és siker-
telen, görög ciprusiak által szervezett és az ortodox egyház által is támogatott felkelés 
tört ki a brit uralom ellen. Ezt követően mindenféle politikai aktivitást betiltott a brit 
kormányzó, csupán a szakszervezetek működhettek korlátozottan.

Az önálló Ciprus (1960–1974)

A II. világháború utáni feszültségek, illetve a görög terroristakampány hatására a brit 
kormány 1959-ben úgy döntött, hozzájárul a függetlenné váláshoz azzal a feltétellel, hogy 
a sziget alkotmánya rögzíti mindkét közösség jogait. Az 1960. augusztus 16-án aláírt 
szerződés kimondta a Ciprusi Köztársaság függetlenségét. A köztársaság alkotmányát, 
a görög és török kormány kívánságának megfelelően, mindhárom érintett külső sze-
replő, azaz London, Athén és Ankara garantálta. Az új állam első elnöke a függetlenségi 
harcban a görög közösség jelképes vezetőjévé emelkedett Makariosz érsek lett. Miháil 
Muszkosz novíciusként az ortodoxia fellegvárának tartott kikkói kolostorban nevelkedett. 
A fiatal szerzetes a kolostorból irányította a közelben rejtőző Grivász tábornokkal együtt, 
de nem mindig teljes egyetértésben a britek elleni fegyveres és politikai küzdelmet.

Makariosz elnök az 1960-as években többször is próbálkozott a görög többség érdek
érvényesítési lehetőségeit korlátozó alkotmány módosításával, ám a nemzetközi nyomás 
minden alkalommal visszakozásra bírta. Eközben a két közösség közötti feszültség egyre 
nőtt, a kiélezett politikai viták idején rendszeressé váltak az erőszakos cselekmények. 
Ciprus már ekkor is „gyenge” állam volt, mindez pedig 1963-ban politikai válsághoz 
vezetett. Az Egyesült Nemzetek Biztonsági Tanácsának 1964. március 4-én hozott 
186. számú határozata nyomán megalakult az ENSZ Ciprusi Békefenntartó Erői misszió.

A görög nacionalisták athéni katonai diktatúra által is támogatott radikális szárnya 
elégedetlen volt Makariosz kormányzásával, így 1974. július 15-én sikeres puccsot haj-
tottak végre. A ciprusi állam összeomlása tulajdonképpen ekkorra tehető. A puccsal 
párhuzamosan a török lakosság ellen nagyarányú pogrom kezdődött. A központi hatalom 
a létbiztonságot ettől kezdve nem volt képes garantálni lakossága egynegyede számára. 
A görög nacionalizmus politikai, paramilitáris intézményeit mozgósította a kisebbség 
ellen.

Ebben a helyzetben a diplomáciai eszközök kudarcot vallottak. Törökország ezért 
július 20-án az alkotmánnyal kapcsolatban vállalt garanciára hivatkozva megtámadta 
Ciprust. A három, garanciát vállaló államot és a ciprusi feleket asztalhoz ültető genfi 
tárgyalások kudarca után augusztusban a török hadsereg folytatta előrenyomulását, 
és a sziget 40%-át megszállta. 180 ezer görög kényszerült elhagyni a lakhelyét. Eközben 
a déli török enklávék felszámolása is megtörtént. Hiába tért vissza 1974 végén Makariosz 



Mihók Sándor

228

érsek a hatalomba, az erőpozícióból tárgyaló török feleket nem elégítette ki az autonómia 
ígérete, Makariosz pedig a népességcserét tartotta elfogadhatatlannak. Ebben az is köz-
rejátszhatott, hogy egy esetlegesen létrejövő Ciprus a kettészakadást nagyban elősegítő 
fejleménynek tűnt.5

A kettéosztott Ciprus

A török katonai beavatkozást követően az ENSZ Biztonsági Tanácsa kiterjesztette a béke-
fenntartó erők megbízatását a fennálló tűzszünet felügyelete mellett a sziget északi és déli 
része közötti „zöld vonal” mentén található ütközőzóna ellenőrzésére. Az 1974-es esemé-
nyek következtében a ciprusi görögök és törökök az ütközőzóna két oldalán élnek. A csak 
Törökország által elismert „Észak-ciprusi Török Köztársaság” 1983. november 15-én 
kinyilvánította függetlenségét. Az ENSZ az 1960. évi függetlenségi nyilatkozat szerint 
ismeri el a Ciprusi Köztársaság szuverenitását. Az Európai Tanács 1999 decemberében 
Helsinkiben úgy határozott, hogy a politikai viszonyok rendezése nem előfeltétele Ciprus 
uniós csatlakozásának, bár hangsúlyozta, hogy a vitás kérdések rendezése megkönnyítené 
a csatlakozási folyamatot. A 2000. decemberi koppenhágai ülésen az Európa Tanács 
úgy döntött, hogy Ciprus tagállammá válhat, de ismét hangsúlyozta, hogy előnyben 
részesítené az egységes Ciprus csatlakozását. A Ciprusi Köztársaság 2004. május 1-jén 
csatlakozott az Európai Unióhoz, a sziget azonban gyakorlatilag mindmáig megosztott. 
Noha jogilag a teljes sziget az Európai Unióhoz tartozik, az uniós joganyag alkalmazását 
felfüggesztették a sziget északi részén, ahol a Ciprusi Köztársaság nem gyakorol tény-
leges ellenőrzést. Emiatt a területet sajátos politikai, jogi és diplomáciai közeg jellemzi 
napjainkban is.6

A ciprusi egyház helye az ortodoxiában

Az „ortodox egyház” kifejezés tág értelemben valamennyi keleti akatolikus keresztény 
egyházat jelenti általában. A szokásosabb használat szoros értelemben az első hét egye-
temes zsinatot elismerő keleti akatolikus egyházakat érti alatta, amelyeket más néven 
khalkedoni egyházaknak is nevezünk. A „keleti egyházak” kifejezés gyűjtőfogalom: 
alapvetően a Római Birodalom keleti területein létrejött egyházakat értjük az elnevezés 
alatt. Szociokulturális, etnikai, földrajzi, politikai tényezők és egyes tanításbeli kérdések 
eltérő értelmezése egyaránt közrejátszottak a kialakulásuk folyamatában.

Eredetük, alapításuk tekintetében elmondható, hogy az egyéb görög eredetű egyházak 
egészen különböző korban és eltérő körülmények közepette létesültek. Tagjai jellemzően 

5	 Romsics Gergely: Működő bukott állam(ok): Ciprus. In Marton Péter (szerk.): Államok és államkudarcok 
a globalizálódó világban. Budapest, Teleki László Intézet, Külpolitikai Tanulmányok Központja, 2006. 176. 
6	 Fejes Zsolt: A vízbiztonság egészségügyi vonatkozású kérdései az ENSZ Ciprusi Békefenntartó Mis�­
sziójában. 2014. 



Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

229

görög etnikumúak (leszámítva az albán ortodox egyházat, amelyhez görög és albán 
nemzetiségű tagok egyaránt tartoznak). Három autokefál (görögországi, albán, ciprusi 
ortodox egyház) és egy autonóm (sinai) egyház sorolható e csoportba. Mindegyik élén 
érsek áll.7

A konfliktusban érintett országok viszonyai

Cipruson nincs államegyház. Az államegyházi modell valójában történelmi örökség, 
amely hagyományokat tisztelő szerves fejlődés során alakult ki. Jellemző az individuális 
vallásszabadság biztosítása, tehát a kisebb felekezetek tevékenységét nem korlátozzák.8 
Az alkotmány elismeri az autokefál görög ortodox egyház jogát belső ügyei szabályo-
zására és igazgatására a szent kánonoknak és az egyházi alkotmánynak megfelelően. 
Nevesíti a török részen működő muszlim szervezeteket (Vakf) és három további „vallási 
csoportot” (örmény ortodox, maronita és római katolikus közösségek). Ez az öt feleke-
zet speciális autonómiával rendelkezik, adókedvezményekben és állami támogatásban 
részesül, és képviselőjüket beválasztják a parlamentbe, jogállásuk közjogi jellegű.

Az egyház jogi kategóriája zárt. A jog nem biztosítja a megszerzés lehetőségét más 
közösségek számára, civil szervezetként történő nyilvántartásba vételre van lehetőség. 
A ciprusi ortodox egyház híveinek száma 700 ezerre tehető, ami a lakosság 94%-át teszi 
ki. Az örmények, a katolikusok, a latin szertartású maroniták a lakosság egy százalékát 
képviselik. Az autokefál egyház élén az érsek áll, aki Nicosiában székel. Az ország nyolc 
egyházmegyére oszlik.

Görögországban az ortodox egyház az államegyház, a többi közösség magánjogi 
egyesületként működhet. A jogállásukra vonatkozó szabályozás partikuláris, szétszórt 
alkalmazásuk gyakorlati nehézségekbe ütközik. Külön törvények vonatkoznak a muzul-
mán és zsidó közösségekre. Az alkotmány értelmében a kultuszszabadság az „ismert” 
vallások számára garantált. Az istentiszteleti helyeket a miniszter engedélyezi. Tiltott 
a vallási missziós tevékenység, a térítés. Az Emberi Jogok Európai Bírósága már többször 
elmarasztalta Görögországot a vallásszabadságból fakadó kollektív jogok megsértése 
miatt.

Törökországban az alkotmány értelmében az állam szekuláris, az állam és a szunnita 
iszlám kapcsolata azonban szoros. A görög és az örmény ortodoxok és a zsidók nemzeti 
kisebbségként rendelkeznek jogokkal. A muszlimokon kívül ezek az egyházak tarthat-
nak fenn iskolákat. Az alevi, protestáns és a katolikus közösségek ilyen státusszal nem 
rendelkeznek. A vallási közösségek nyilvántartásba vétele nem kötelező, a jogalanyiság 

7	 Szotyori-Nagy Ágnes: Házassági akadályok a bizánci akatolikus egyházak jogrendjében és alkalma­
zásuk a katolikus gyakorlatban. Budapest, Szent István Társulat, 2009.
8	 Jakab Hajnalka: Vallás és állam egymáshoz való viszonyának vizsgálata. Ügyészek Lapja, 18. (2011), 
2. 19–20. 



Mihók Sándor

230

elnyeréséhez azonban szükséges. Ingatlantulajdont a közösségek csak alapítványi for-
mában szerezhetnek.9

A törökországi kisebbségpolitikai nyitás ellenére továbbra sem történt lényegi előrelé-
pés a nyugat-trákiai török kisebbség helyzetében. Athén nemcsak az 1923-as lausanne-i 
békemegállapodást, hanem az azóta aláírt, minden egyéb kisebbségjogi nemzetközi 
szerződést sértő módon korlátozza a „muzulmánként” (nem törökként) megnevezett 
kisebbség vallásgyakorlását. A helyi mufti megválasztását nem ismeri el. Ahmet Mete 
mufti erre azt mondta, „Athénnak nem kell tartania a török kisebbségtől, hisz pusztán 
a létező jogaink tiszteletben tartását szeretnénk elérni”.10

A Ciprusi Ortodox Egyház feje, II. Chrysostomos érsek személyes hangú levélben 
hosszan fejtegeti a török muszlimok által okozott sérelmeket. Az érsek egyetértett abban, 
hogy az egyistenhit és a szeretet közös alapot ad az együttműködéshez. Közös kihívásként 
említette a terjedő erőszakot és a környezeti problémákat, az éhezést és az emberi jogok 
megsértését. Sok más egyházfőhöz hasonlóan az érsek hangsúlyozta, hogy a felebarát 
szeretetéről szóló keresztény tanítás nem tesz különbséget a másik etnikai, vallási hova-
tartozása között, az minden emberre egyformán érvényes.

Az érsek fontosnak tartotta a vallásszabadság kérdését, azt, hogy a keresztény több-
ségű országokban a muszlimok és a muszlim többségű országokban a keresztények 
teljes vallásszabadságot élvezzenek. Nem rejtette véka alá a ciprusi politikai helyzetből 
adódó problémákat, hogy a törökök által elfoglalt északi területeken a keresztények 
nem élveznek egyforma vallásszabadságot. Cipruson 450 évig békében éltek együtt 
muszlimok és keresztények. A ciprióták mindig toleránsan közeledtek a közel-keleti 
népekhez. Törökország azonban 1974-ben megtámadta Ciprust, és az általa irányított 
területen folyamatosan megsérti az ortodoxok jogait.11

Vallásközi és kulturális párbeszéd a gyakorlatban

Ciprus „görög” részén 2009 óta a kulturális párbeszéd alapjait képező oktatás hangsúlyt 
helyez a nemzeti identitás megtartására és az elfoglalt területek emlékének életben tar-
tására. Célja az előnyös feltételek megteremtése az együttélésre, az együttműködésre, 
az intolerancia és a xenofóbia elleni harcra.

Az újraegyesítés gondolatának elfogadásához nagyban hozzájárult a történelemről 
alkotott kép megváltoztatása. 2009-ig a görög ciprióta tankönyvek a hangsúlyt az ókori 
Hellászra helyezték. A törökök mint a hellenizmus barbár ellenfelei jelentek meg, 
a ciprióta fogalom pedig a görögön kívül minden mást kizárt. A történelmet a görögök 

9	 Csiziné Schlosser Annamária: Az egyházak jogalanyisága. Budapest, Pázmány Péter Katolikus Egyetem 
Jog- és Államtudományi Kar, 2011. 58–59.
10	 Balázs Judit: Érdekek-érdekellentétek: a török külpolitika neuralgikus pontjai. Szakmai Szemle – A Kato­
nai Biztonsági Hivatal tudományos tanácsának kiadványa, (2011). 3. 29. 
11	 Szent-Iványi Ilona: Az egyezkedés lehetőségei. Adalékok a keresztény–iszlám vallásközi párbeszéd 
legújabb történetéhez. Budapest, Evangélikus Hittudományi Egyetem Doktori Iskola Vallás- és Társada-
lomtudományi Tanszék, 2011. 172–173.



Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

231

érkezésével kezdte, az oszmán kor negatív fénybe került. Az általános iskolai tanköny-
vek a törökök kegyetlenkedéseit görög ciprióták karóbahúzásával illusztrálták. A görög 
felsőbbrendűség megteremtése érdekében a tankönyvek szerzői sokszor mosták össze 
a mítoszt a valós történelmi tényekkel. A középiskolai tankönyvek azt állították, hogy 
a török ciprióták az iszlám hitre áttért görögök leszármazottai.

A „török” oldalon is éles paradigmaváltás következett be 2003-ban, amikor a Cip-
rus-központú Köztársasági Párt került hatalomra. Az ezt követően kiadott tankönyvek 
történelemfilozófiája megváltozott: már nem a történelem mozgatórugójának tartott 
konfliktuson van a hangsúly, hanem az együttélésen és az együttműködésen. A politikai 
és társadalomtörténet helyett pedig a társadalom-, illetve gazdaságtörténetre, valamint 
a kultúrára fókuszálnak. Az új könyveket már nem Atatürk, a modern Törökország ala-
pítójának portréja díszíti, hanem a választóvonal nélküli Ciprus térképe, az anyaföldet 
már nem Törökországra, hanem Ciprusra értik, a ciprióták fogalmát pedig kiterjesztik 
a görögökre is. A nacionalizmus itt már egyértelműen negatív kategóriaként tűnik fel, 
szükségszerű rosszként, amely a görög nacionalizmusra adott válaszul jelenik meg. Éles 
váltás történt az 1963–1974 közötti „sötét időket” taglaló fejezetek tárgyalása területén 
is. A Ciprus megosztottságához vezető okok között már megemlítik a török ciprióták 
felelősségét is.12

Azonban az etnikai nacionalizmus, amely az „anyaországokkal” közös történelmet, 
származást, nyelvet, kultúrát és vallást hangsúlyozza még korántsem vált meghaladottá 
a szigeten. Egy 15 éve végzett felmérés a 15 és 23 év közötti görög ciprióta fiatalok 
és középiskolai tanárok közöt még szomorúbb képet mutat. A felmérés szerint az általuk 
leginkább megvetett népcsoport a török ciprióták. Mindez annak ellenére, hogy 1974 óta 
próbálják a két népcsoport közös vonásaira felhívni a figyelmet, és a török név helyett 
egyre gyakrabban használják már a török ciprióta kifejezést is.13

Napjainkban a görög és török ciprióták közötti vallási és kulturális párbeszéd sokat fej-
lődött, amely az ENSZ közreműködésével szervezett közösségi programoknak és talál-
kozóknak is köszönhető. A görög és török civil szervezetek és az egyházak is felismer-
ték a közeledés jelentőségét. A görög cipriótákat leginkább Észak-Ciprus demográfiai 
növekedése, a betelepült, nagyrészt anatóliai törökök száma aggasztja, félelmük nem 
alaptalan. Az Észak-Cipruson 2011-ben végzett népszámlálás szerint az előző, 2006-os 
népszámláláshoz képest 11%-os a növekedés a törökországi fiatalok intenzív bevándor-
lásának köszönhetően. Ezt a török ciprióta politikusok is elismerték. Egyesek szerint 
azonban megközelítőleg félmillió személyről van szó.14 Szűcs Angéla szerint:

„Az évszázadok során a szigeten élő törökök együtt éltek a görögökkel, ismerik egymás 
szokásait, erényeit, hibáit. A ciprusi törökök európaibb gondolkodásúak, a vallásban sem 

12	 Lásd Constantinos Adamides: Securitization and desecuritization processes in protracted conflicts: 
the case of Cyprus. Berlin, Springer, 2020.
13	 Fekete István: Ciprus: megosztott történelem. Múlt Kor, 2009. november 12.
14	 Rózsa Gábor – Rózsa Dávid: A 2011-es népszámlálások Délkelet-Európa nem uniós országaiban. Sta­
tisztikai Szemle, 90. (2012), 7–8. 627. 



Mihók Sándor

232

bigottak: kevésbé veszik szigorúan az iszlám előírásait. A nők például nem hordanak 
fejkendőt, öltözködésük is az európai divatot követi. A bevándorlók magukkal hozták 
Anatóliából a tradíciókat, amelyek nemegyszer gyökeresen eltérnek a ciprusi szokások-
tól. Őket az őslakos törökök sem fogadták be, kívülállóként tekintenek rájuk. A két török 
népcsoportnak nemcsak a dielaktusa, hanem a mentalitása is különböző, ezért például 
ritkán házasodnak egymással. A háború sebei még nem gyógyultak be; szinte minden csa-
ládban volt áldozat, s ez nem segíti a megbékélést. Sokan inkább már a jövőbe tekintenek, 
kortól függetlenül átjárnak a másik oldalra, hogy találkozzanak barátaikkal. Nincsenek 
kommunikációs nehézségek, régebben minden ciprusi beszélte a másik nyelvét. A törökök 
és a görög fiatalok is nyitottabbak, és vannak szervezeteik, amelyekben az egyesülésért 
harcolnak. Az új nemzedék talán már másképp látja a világot. Az egyesülés egyik kerék-
kötője viszont a Törökországból betelepítettek nagy száma.”15

A fentieken túl a nemzeti jelképek használata is rávilágít a megosztottság gyökereire. 
Az 1960. évi ciprusi alkotmány 4. cikkelye intézkedett a nemzeti zászló kérdésében: 
a Ciprusi Köztársaság zászlaja színében és formájában semleges, azaz sem a görögök, 
sem a törökök hagyományaihoz nem kötődik. A köztársaság bármely hivatalos szerve 
vagy a törvények szerinti legális csoportosulása jogosult az ünnepeken a Ciprusi Köz-
társaság zászlajával együtt a görög vagy a török nemzeti zászlót is kitűzni. A ciprusi 
állami zászlót önmagában csak nemzeti rendezvényeken vonják fel, Cipruson a görög 
zászlóval együtt, Észak-Cipruson a török zászlóval együtt húzzák fel. 1984-ben a törökök 
Észak-Cipruson más jelképeket választottak maguknak.

Különös, hogy miközben a Ciprusi Köztársaság nemzeti zászlajában kínosan ügyel 
arra, hogy sem a görög, sem a török népcsoport hagyományaihoz ne kötődjön, eközben 
a nemzeti himnusz azonos az „anyaország”, a Görög Köztársaság himnuszával. Ennek 
az ellentmondásnak a feloldására az ENSZ ciprusi megbízottja nemzetközi pályázatot 
írt ki az új ciprusi himnusz és zászló megalkotására, ám a pályázat dugába dőlt.16

A nemzetek közössége azt szeretné, ha további véráldozat nélkül következne be 
a görög és török ciprióták közötti megbékélés.17

A ciprusi ortodox egyház szerepe napjainkban, különös tekintettel a konfliktus 
rendezésében

A ciprusi válság csúcspontján az ortodox egyház feje a sikeres válságkezelés érdekében 
a kormány rendelkezésére kívánta bocsátani az egyház vagyonát. Nyilatkozata sze-
rint „az egyház teljes vagyona az ország rendelkezésére áll, hogy megakadályozhassák 
a gazdaság összeomlását”. Az érsek felajánlotta, hogy zálogosítsák el az egyház jelentős 
ingatlanvagyonát, és a befolyó forrásokból vegyenek államkötvényt. A nemes felajánlást 

15	 Csermák Zoltán: Törököt fogott, s nem ereszti. Új szó, 2013. november 16. 
16	 Szász Erzsébet: Ciprus állami és nemzeti szimbólumai. 2005. 
17	 Vas Korinna Nóra: A ciprusi konfliktus alakulása és megoldási alternatívái a kezdetektől napjainkig, 
a nagyhatalmi és regionális érdekek érvényesülésének tükrében. Budapest, Gazdasági Főiskola Külke-
reskedelmi Kar, 2006. 62.



Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

233

a kormány nem fogadta el, de a közvélemény kitörő lelkesedéssel fogadta egyházuk áldo-
zatvállalását. Az elemzők szerint a ciprusi ortodox egyház rendelkezik az ország egyik 
legnagyobb ingatlanvagyonával, és számos vállalkozásban, így a Hellenic Bankban is 
részesedéssel bír. Az egyház vagyonának értékét több tízmillió euróra becsülik.18 Alexej 
Szokolov, az orosz Foma ortodox lap írója szerint:

„A ciprusiak furcsának találták volna, ha az egyház hallgat a válság idején. A jelenkori 
Ciprus sok tekintetben az ortodox egyház aktív politikai álláspontja következtében jött 
létre. Makariosz érsek volt a független Ciprusi Köztársaság első elnöke, és tizenhét évig 
volt hatalmon. Ez megalapozta az egyház és az állam viszonyát. A ciprusi egyház nemcsak 
nyilatkozik, de aktívan részt is vesz a társadalmi problémák megoldásában. […] A ciprusi 
egyházfő nemcsak vallási, de társadalmi vezető is, akit tisztelet övez, akinek tekintélye 
van a nép körében […]”19

Ezért az egyháznak kulcsfontosságú szerepe van a konfliktus rendezésében, a görög 
és török ciprióták közötti közeledésben. 2013 októberében Cipruson rendezte meg 
az Európai Néppárt képviselőcsoportja a vallásközi párbeszéd konferenciáját. A tanács-
kozáson a vallások mediterrán térségben betöltött szerepe volt a téma: miként vehetnek 
részt a béketeremtés és a konfliktusfeloldás folyamatában.20 A ciprusi külügyminisz-
ter nyitóbeszédében kiemelte: a keresztények veszélyben vannak Szíriában, Irakban 
és Egyiptomban, de a török megszállás miatt Cipruson is. A ciprusi érsek hangsúlyozta 
az Európai Unió konfliktusmegoldásban játszott szerepét. Kijelentette: az egyház a török 
megszállás ellenére is nyitott a párbeszédre. Az állam és az egyház véleménye megegye-
zik: a „török megszállás” alapvetésből közelítik meg a problémát.21

A ciprusi egyház a vallási párbeszéd helyett a hívőket érintő szigorú vallási szabályok 
enyhítését helyezte előtérbe. Erre élő példa, hogy a ciprusi ortodox egyház, figyelemmel 
az ország rossz gazdasági helyzetére, 2013-ban már nem ellenezte a kormányzat azon 
döntését, hogy kaszinókat nyissanak a szigeten. Ez a vallási előírások feladását jelentette. 
Az egyház ugyanis olyan szigorúan tiltotta, hogy a válság előtti kormányok „eszébe sem 
juthatott”, hogy kaszinók üzemeltetési engedélyét jóváhagyja, mivel jól tudták, hogy ezt 
az egyház és így a társadalom többsége semmiképpen nem támogatná.22

A kormányzat arab országok felé nyitó gazdaságpolitikáját sem nézi már olyan rossz 
szemmel az egyház, mint a válság előtt. A legjobb példa az Egyesült Arab Emírségekkel 
való kiváló gazdasági kapcsolatok kialakítása és ápolása. A ciprusiak hosszú távú célja, 
hogy a szigetország közelében található földgázért cserébe az emírség hozzájáruljon 
a ciprusi államadósság csökkentéséhez és az újabb fejlesztési kölcsönök kiutalásához.

18	 EKB: Újra kell tőkésíteni a ciprusi bankokat, II. Krizosztomosz a sikeres válságkezelés érdekében 
a kormány rendelkezésére bocsátotta az egyház vagyonát. Magyar Hírlap, 2013. március 20.
19	 Gajane Hanova: Hallgasson-e az egyház? Oroszország Hangja. 2013. 
20	 Átfogó elemzés: Stratis-Andreas Efthymiou: Nationalism, militarism and masculinity in post-conflict 
Cyprus. London, Palgrave Macmillan, 2019.
21	 Nagy Enikő: Vallások a békéért a Mediterránumban. Új Ember, 2013. november 4.
22	 Ciprus a kaszinóktól várja a fellendülést (2013). 



Mihók Sándor

234

A ciprusi érsek évek óta minden fórumon tiltakozik a török csapatok templomrom-
bolásai miatt.23 A kezdeményezéshez 2007-ben Mohamed Szajed Tantavi egyiptomi 
nagyimám is csatlakozott. Ez volt az első – és sokáig az utolsó – alkalom, hogy muzulmán 
vallási vezető a ciprusi ortodox közösséget nemzetközi fórum támogatta. A becslések 
szerint Észak-Cipruson összesen 520 templom, kápolna és kolostor állt, amelyből 113-at 
megszentségtelenítettek. 78-at mecsetté, 28-at katonai célokra, illetve kórházzá, 13-at 
raktárrá alakítottak át. Mintegy 15 ezer ikon került a feketepiacra.24 Az észak-ciprusi 
lerombolt ortodox templomok és kegyhelyek listáját a kormány elektronikus formában 
is közzétette.25 Törökország kulturális minisztere, Ertugrul Gunay ugyanakkor az alábbi 
nyilatkozatot tette: „Mostanáig a vallási jellegű turizmus(unk) muzulmán szentélyekre 
korlátozódott. […] Anatóliában fontos keresztény és zsidó emlékek is vannak. Most meg-
különböztetés nélkül minden emlékművet, zsidót, keresztényt és muzulmánt szárnyaink 
alá veszünk, felújítjuk őket és megnyitjuk a közönség előtt.”26

Mindezt tettek is követték, de a török kormányzat csak két turisztikai szempontból 
jelentős templomot tárt fel és újított fel.27

Az észak-ciprusi vallási vezetők az ortodox egyház felvetéseire érdemben nem akar-
tak, vagy politikai nyomás miatt nem tudtak válaszolni. Északon a vallási eseményeket, 
rendezvényeket is – néha érthetetlen – feltételekhez kötik. Nagy visszhangot keltett a Hala 
Sultan Tekke mecset imámjának, Shakir Alemandarnak a ciprusi görög sajtóban tett nyi-
latkozata. A görög ciprusi területen található iszlám szent hely vallási vezetője – többek 
között – kifejtette, hogy elege van a görög és török politikusok acsarkodásaiból. Véle-
ménye szerint a konfliktus oka nem vallási, hanem politikai eredetű. Az imám szerint 
valamennyi Észak-Cipruson található templomnak nyitva kellene lennie a keresztény 
hívők számára, és ezt a hatóságoknak engedélyezniük kellene. Azonban ezeket a vallási 
intézményeket a politikusok „túszként” tarják fogva politikai céljaik elérése érdekében. 
Azonban kritikus hangon beszélt a görög ciprióta politikusok iszlámhoz való hozzáál-
lásáról is. Dél-Cipruson 110 mecsetből csupán 8 működik.28

A 2012-ben megszakadt tárgyalásokat követően 2014. február 11-én a török és görög 
ciprusi vezetésnek sikerült megállapodnia az újraegyesítési tárgyalások alapját képező 
közös nyilatkozatról, amelyben kölcsönösen kifejezték azon szándékukat, hogy újra-
kezdik a tárgyalásaikat. Céljuk, hogy a lehető leghamarabb megoldás szülessen az újra-
egyesítés ügyében, majd erről külön-külön népszavazást tartsanak. Elfogadták, hogy két 
övezetből álló föderációt kívánnak megteremteni az évtizedek óta megosztott szigeten.

2014. április 18-án, nagypénteken történt meg az az esemény, amire már mindkét 
közösség nagyon várt és ami elősegítette a görögkeleti és a muzulmán lakók valódi vallási 

23	 A kulturális örökséghez lásd Alexandra Bounia – Theopisti Stylianou-Lambert: The political museum: 
power, conflict, and identity in Cyprus. New York–London, Routledge, 2016.
24	 Muszlim vezető az ortodoxtemplomok védelmében. Magyar Kurír, 2017. július 27. 
25	 The Loss Of The Civilization – Destruction of cultural heritage in occupied Cyprus. Demokratiki-ky­
pros, 2017. április 25. 
26	 Törökország felfedezi keresztény gyökereit. Múlt Kor, 2011. május 9. 
27	 Despo Pilides – Nikolas Papadimitrou: Ancient Cyprus: cultures in dialogue. Nicosia, Department of 
Antiquities, 2012.
28	 Finding answers in Islam. CyprusMail, 2013. szeptember 12. 



Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

235

közeledését. Az esemény helyszíne a 14. században épült famagustai Ayios Georgios 
Exorinos templom volt, ahol közel 60 éve nem került sor szentmisére. Az istentisztelet 
előtt a török ciprióták átadták az ortodox püspöknek a templom kulcsait azzal a meg-
jegyzéssel, hogy azt „csak megőrizték a jogos tulajdonosának”.

A török ciprióták nagyvonalú gesztusa nem maradt visszhang nélkül, mivel a már 
a korábban elkezdődött vallási vezetők közötti párbeszédben látta a ciprusi elnök 
és az ortodox egyház vezetője is a ciprusi „probléma” megoldásának felcsillanó lehe-
tőségét.

Fontosnak tartom kiemelni Talip Atalay észak-ciprusi főmufti azon nyilatkozatát, 
amely szerint a vallások közötti közeledéssel példát kell mutatni a Közel-Keletnek. Az isz-
lám vallási vezető felhívta a figyelmet arra is, hogy a vallási vezetők kötelessége, hogy 
más nyelvet használjanak, mint a politikusok, különben a ciprusi probléma megoldása 
soha nem fog eljönni.29

A „váratlan” közeledést követő hónap közepén került sor Joe Biden amerikai alelnök 
ciprusi látogatására. A hivatalos találkozó zárónapján az amerikai alelnök az alábbiakat 
közölte: lehetséges olyan megoldás, amellyel Ciprus két közösség által alkotott föderáci-
óként egyesül újra.30 Az alelnök szakított pár órát arra is, hogy a sziget vallási vezetőivel 
is találkozzon. Biden kiemelte, az együttműködés és a dialógus jó példa, hogy kiala-
kuljon a bizalom az eltérő vallásúak között, a megbékélés és az egymás iránti tisztelet 
miként bonthatja le a megosztottság falait. A megbeszélés után az érsek és az alelnök 
egy külön – előre nem tervezett – tízperces eszmecserét folytatott. A vallási vezető 
vázlatosan kifejtette a ciprusi kérdésről alkotott véleményét és sarokpontjait. A sajtó 
kérdésére, hogy miről beszéltek a találkozón, az érsek csak azt nyilatkozta, hogy az „min-
denki számára ismert”: szükség van egy kiegyensúlyozott megoldásra. Hozzátette, hogy 
egyébként e nélkül a görög ciprióták rosszul járhatnak, és a török oldal pedig várhat 
arra a lehetőségre, hogy a megállapodást megváltoztathassa. Kifejtette, hogy a keresz-
tényeknek és a muszlimoknak mind északon, mind délen lehetőséget kell biztosítani, 
hogy vallási kegyhelyeiket akadálytalanul elérhessék. A megoldásnak a kölcsönössé-
gen és a felek közötti legnagyobb tiszteleten kell nyugodnia. A sajtó további kérdésére 
az érsek elmondta, hogy az amerikai alelnökkel egyetért abban a kérdésben, hogy a föld-
gázkincs31felfedezése meggyorsíthatja a probléma megoldását.32 Az Egyesült Államok 
csak az után vált a ciprusi kiegyezés egyik fő támogatójává, hogy jelentős földgázlelő-
helyeket találtak a tengerfenéken a szigettől délkeletre, amelynek jelentőségét az ukrán 
válság és annak az európai energiaellátásra gyakorolt esetleges hatásaitól való félelmek 
tovább erősítették. Biden 1962 óta a legmagasabb rangú washingtoni vezető, aki Ciprusra 
látogatott. Találkozott a ciprusi törökök elnökével, Dervis Erogluval is, de leszögezte, 

29	 Religion helps heal Cyprus’ ethnic division as Muslim, Christian leaders wage quiet diplomacy. Fox­
news, 2014. április 19. 
30	 U.S. VP Biden visits divided Cyprus, urges a peace deal (2014). 
31	 Kacziba Péter: A ciprusi földgázkincs szerepe a Kelet-Mediterráneum geopolitikai átrendeződésében. 
Kül-Világ – a nemzetközi kapcsolatok folyóirata, 10. (2013), 3–4. 18–41.
32	 Jean Christou: Biden meets religious leaders. 2014. 



Mihók Sándor

236

hogy Washington az Anasztasziadisz által vezetett kormányt tartja az egyetlen legitim 
vezetésnek.33

A békefolyamat – vagy ahogy azt a nemzetközi sajtó „találóan” elnevezte, az „Obama 
terv” – biztatóan indult, a felek nagy terveket szőttek, és a nemzetközi és hazai köz-
véleményt is – nagyrészt – meggyőzték. Azonban sokan megkérdőjelezték és jelenleg 
is kétségbe vonják a közös nyilatkozat maradéktalan őszinteségét. Bizonyos kérdések, 
amelyek a múltban is késhegyig menő vitába torkollottak a felek között, a jelenben is 
kísértenek, például tulajdonviszonyok, török csapatok kivonása. A strasbourgi emberi 
jogi bíróság 2014. májusi ítélete kiegészített egy 2010. májusi határozatot, amelyben 
a strasbourgi bíróság rögzítette, hogy Ankara az 1974-es török katonai hadműveletek 
során megsértette, valamint Ciprus kettéosztásával a mai napig „súlyosan és folyama-
tosan” megszegi az emberi jogi előírásokat. Törökország felelőssége túlmutat azokon 
a cselekedeteken, amelyeket mintegy 30 ezer török katona követett el a sziget északi 
részén. Magába foglalja a helyi adminisztráció intézkedéseit is, amely Ankara támogatása 
nélkül nem működne. Az ítélet rendelkezései alapján az 1974-ben eltűnt görög ciprusi 
személyek családjainak 30, a sziget északi részén enklávéban élő görög ciprusiak részére 
60 millió euró jutna.34

Az ítélettel kapcsolatban Törökország válasza az volt, hogy nem áll szándékában 
fizetni a görög cipriótáknak semmilyen kárpótlást. Természetesen a görög ciprióták által 
kezdeményezett jogi eljárásban hozott döntés nem a megbékélés irányába mozdította 
a török ciprióta közvéleményt.

A békefolyamat elindulásában kétkedőknek sajnos igazuk lett. A felek még mindig ott 
tartanak, hogy egymás elképzeléseit kritizálják és a másik felet teszik felelőssé a sikerte-
lenségért. Az egyházi vezetők – jórészt – kormányaik álláspontját követik. Az egymással 
történő találkozókon következetesen kifejtik, hogy mennyire fontos a párbeszéd a val-
lások között és hogy a konfliktus gyökerei nem a vallások által generált feszültség(ek) 
következményei.

Fontos megemlíteni a ciprusi ortodox egyház fejének 2007-ben egy görög napilapban 
közzétett nyilatkozatát. A görög vallási vezető ebben a cikkben egyértelművé tette, hogy 
„[a] mi valódi ellenségünk nem az észak-ciprusi törökök, hanem Ankara. Engem iga-
zán nem a müezinek, hanem leginkább a török katonák zavarnak”.35 Az érsek jelenlegi 
békefolyamatban játszott hitelességét az észak-ciprusiak körében némiképp aláássa, 
hogy nem minden alapot nélkülöző szóbeszéd, amely szerint 2004-ben az Annan-tervre 
vonatkozóan36 kijelentette, „ha igennel szavaztok az Annan-tervre: nem juttok a men�-
nyországba”.37

33	 40 évvel Ciprus megszállása után megbüntették Törökországot. VS.hu, 2014. május 12.
34	 40 évvel Ciprus megszállása után megbüntették Törökországot (2014) i. m.
35	 Archbishop Chrysostomos II: Our enemy is Ankara, not N. Cypriot Turks. Hürriyet, 2007. január 08.
36	 Vas (2006) i. m. 36. 
37	 Archbishop Chrysostomos II: Our enemy is Ankara, not N. Cypriot Turks (2007) i. m.

http://VS.hu


Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

237

Konklúzió

Ciprus nemcsak kontinensek, különböző erőforrásokkal rendelkező gazdasági köz-
pontok, a világkereskedelem egyik legfontosabb hajózási útvonalának számító Szue-
zi-csatorna előterében, hanem eltérő politikai kultúrák metszéspontjában is fekszik. 
Ciprus történelme vitathatatlanul szervesen egybefonódik az ortodoxiával. Az ortodox 
hit és egyház mély gyökeret vert a nép lelkében. A ciprusi ortodox egyház és a füg-
getlen ciprusi állam kormányzata közötti szoros személyes (rokoni, baráti) viszonyok 
szinte átláthatatlan szövedéke biztosítja, hogy a politikusok – akik közül sokan egyházi 
fenntartású középiskolákban végeztek – jó kapcsolatot ápolnak az egyházzal. A keleti 
kereszténység szinte utolsó „bástyájaként” tisztelt kikkói kolostor nélkül semmilyen, 
az ország ügyeit érdemben érintő döntés nem születhet. A politikusok tisztában vannak 
az egyház – egyedülállóan hatékony – érdekérvényesítő képességével. Véleményem sze-
rint a ciprusi ortodox egyház a jelenlegi békefolyamatban nagyon fontos szerepet játszik. 
2004-óta vitathatatlan, hogy a megbékélést szorgalmazzák, és tény, hogy napjainkban ezt 
a politikusoktól függetlenül, a muszlim vezetőkkel közös fórumokon és találkozókon is 
hirdetik. Deklarálták, hogy a vallási különbségek soha nem választották szét a szigeten 
élő cipriótákat, és nem a vallások mélyítették el a válságot és mérgezték meg a sziget-
lakók békés együttélését. Régebben az egyház álláspontja sokkal tartózkodóbb volt 
az iszlámmal és az észak-cipriótákkal kapcsolatban.

A forrongó Közel-Kelet szomszédságában a ciprusi ortodox egyház nehéz helyzetben 
van, amikor a valláskülönbségek gyakorlati áthidalásával kapcsolatban kell javaslatot 
tennie a kormánynak, és meggyőznie a híveket, illetve a közvéleményt a megbékélés 
jelentőségéről. A helyzetet tovább bonyolítja, hogy a ciprusi egyház nincs olyan helyzet-
ben, hogy a keleti kereszténységhez tartozó oroszokkal kapcsolatban olyan kormányzati 
döntéseket támogasson, amelyek rájuk nem kedvezők. Az ortodoxián belüli konfliktust 
a ciprusi egyház nem vállalhatja fel. Vélelmezhetően nem támogat, ahogy idáig sem 
támogatott olyan döntéseket, amelyek az Oroszországgal kapcsolatos jó viszonyt beár-
nyékolhatnák. Nem várható, hogy a térségben jelen lévő orosz érdekekkel ellentétes 
döntések elfogadásra kerülhetnek. A békefolyamatot közvetlenül nem, de közvetve érintő 
orosz érdekek a térségben nem sérülhetnek.

A politikusok az amerikai és a támaszpontjaikkal a szigeten jelen lévő angolokkal 
való viszonyt is fontosnak tartják, igyekeznek azokat is ápolni. Legalább ugyanúgy, 
ahogy a több évtizedes orosz gazdasági – és a több évszázadra visszavezethető val-
lási – kapcsolatokat. A Ciprusi Köztársaság politikáját meghatározó, valamennyi ren-
dezésben érdekelt állam elképzeléseinek – részleges vagy teljes – támogatásával történő 
konfliktusrendezésnek a legfőbb hibája, hogy senki nem tudja, mikor születhet végső 
megoldás a konfliktusra. Nem tudni, hogy végül sikerül-e a föderális államszervezet-
ben megállapodni, amelyben a föderáció – a 2004-es tervekkel szemben – gyengébb 
jogosítványokkal, míg az azt alkotó északi és déli rész erősebb kompetenciákkal bír. 
Az mindenesetre biztos, hogy mind a déli, mind az északi oldal érdekelt a helyzet megol-
dásában. Ezt árnyalja az északiakra nehezedő török nyomás. A déli oldal esetében pedig 



Mihók Sándor

238

nem hagyhatók figyelmen kívül a gazdasági nehézségek, amelyek rányomják bélyegüket 
az ország érdekérvényesítő képességeire.38

A török politikusok Ciprust „elsüllyeszthetetlen anyahajóként” is szokták említeni. 
Ez találóan foglalja össze a sziget régióban játszott szerepét. Napjainkban a ciprusi 
ortodox egyház – képletesen – úgy értelmezte át ezt a kijelentést, hogy időszerű lenne 
az anyahajó gépházában lévő emberek véleményét is megkérdezni: milyen irányba halad-
jon a közös hajó. A kezdeti lépések megtörténtek, a parancsnoki hídon lévők egy része 
már valóban kíváncsi a török és görög közemberek elképzeléseire is.

Irodalomjegyzék

40 évvel Ciprus megszállása után megbüntették Törökországot. VS.hu, 2014. május 12. Online: https://
vs.hu/kozelet/osszes/40-evvel-ciprus-megszallasa-utan-megbuntettek-torokorszagot-0512

Adamides, Constantinos: Securitization and desecuritization processes in protracted conflicts: 
the case of Cyprus. Berlin, Springer, 2020.

Archbishop Chrysostomos II: Our enemy is Ankara, not N. Cypriot Turks. Hürriyet, 
2007. január 08. Online: www.hurriyet.com.tr/gundem/archbishop-chrysostomos-ii-our-enemy-is- 
ankara-not-n-cypriot-turks-5737555

Balázs Judit: Érdekek-érdekellentétek: a  török külpolitika neuralgikus pontjai. Szakmai 
Szemle – A Katonai Biztonsági Hivatal tudományos tanácsának kiadványa, (2011). 3. 18–42.

Bounia, Alexandra – Theopisti Stylianou-Lambert: The political museum: power, conflict, and 
identity in Cyprus. New York–London, Routledge, 2016.

Christou, Jean: Biden meets religious leaders. 2014. Online: http://cyprus-mail.com/2013/05/22/
biden-meets-religious-leaders

Csermák Zoltán: Törököt fogott, s nem ereszti. Új szó, 2013. november 16. Online: https://ujszo.
com/kozelet/torokot-fogott-s-nem-ereszti

Csiziné Schlosser Annamária: Az egyházak jogalanyisága. Budapest, Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem Jog- és Államtudományi Kar, 2011.

Csordás Eörs: Valláskülönbség kérdése a három monoteista világvallásban – különös tekintettel 
katolikusok és muszlimok között a 21. századi Európában. Budapest, Szent István Társulat, 
2009.

Efthymiou, Stratis-Andreas: Nationalism, militarism and masculinity in post-conflict Cyprus. 
London, Palgrave Macmillan, 2019.

EKB: Újra kell tőkésíteni a ciprusi bankokat, II. Krizosztomosz a sikeres válságkezelés érdeké-
ben a kormány rendelkezésére bocsátotta az egyház vagyonát. Magyar Hírlap, 2013. már-
cius 20. Online: http://archivum.magyarhirlap.hu/ekb–ujra–kell –tokesiteni–a –ciprusi–bankokat

Fejes Zsolt: A vízbiztonság egészségügyi vonatkozású kérdései az ENSZ Ciprusi Békefenntartó 
Missziójában. 2014. Online: https://biztonsagpolitika.hu/biztonsagpolitika-hu-publika-
ciok-2014/dr-fejes-zsolt-a-vizbiztonsag-egeszsegugyi-vonatkozasu-kerdesei-az-ensz-cipru-
si-bekefenntarto-missziojaban-2014-marcius-23

Fekete István: Ciprus: megosztott történelem. Múlt Kor, 2009. november 12. Online: https://m.
mult-kor.hu/20091112_ciprus_megosztott_tortenelem

38	 Orbán Endre: Egy újabb föderáció? ArsBoni, 2. (2014), 1. 12–14.

http://VS.hu
https://vs.hu/kozelet/osszes/40-evvel-ciprus-megszallasa-utan-megbuntettek-torokorszagot-0512
https://vs.hu/kozelet/osszes/40-evvel-ciprus-megszallasa-utan-megbuntettek-torokorszagot-0512
http://www.hurriyet.com.tr/gundem/archbishop-chrysostomos-ii-our-enemy-is-ankara-not-n-cypriot-turks-5737555
http://www.hurriyet.com.tr/gundem/archbishop-chrysostomos-ii-our-enemy-is-ankara-not-n-cypriot-turks-5737555
http://cyprus-mail.com/2013/05/22/biden-meets-religious-leaders
http://cyprus-mail.com/2013/05/22/biden-meets-religious-leaders
https://ujszo.com/kozelet/torokot-fogott-s-nem-ereszti
https://ujszo.com/kozelet/torokot-fogott-s-nem-ereszti
http://archivum.magyarhirlap.hu/ekb–ujra–kell –tokesiteni–a –ciprusi–bankokat
https://biztonsagpolitika.hu/biztonsagpolitika-hu-publikaciok-2014/dr-fejes-zsolt-a-vizbiztonsag-egeszsegugyi-vonatkozasu-kerdesei-az-ensz-ciprusi-bekefenntarto-missziojaban-2014-marcius-23
https://biztonsagpolitika.hu/biztonsagpolitika-hu-publikaciok-2014/dr-fejes-zsolt-a-vizbiztonsag-egeszsegugyi-vonatkozasu-kerdesei-az-ensz-ciprusi-bekefenntarto-missziojaban-2014-marcius-23
https://biztonsagpolitika.hu/biztonsagpolitika-hu-publikaciok-2014/dr-fejes-zsolt-a-vizbiztonsag-egeszsegugyi-vonatkozasu-kerdesei-az-ensz-ciprusi-bekefenntarto-missziojaban-2014-marcius-23
https://m.mult-kor.hu/20091112_ciprus_megosztott_tortenelem
https://m.mult-kor.hu/20091112_ciprus_megosztott_tortenelem


Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében

239

Finding answers in Islam. CyprusMail, 2013. szeptember 12. Online: http:// cyprus–mail.
com/2013/09/12/finding–answers–in–islam

Forgács András: Ciprus. Panoráma „mini” útikönyvek. Budapest, Medicina, 1999.
von Glasenapp, Helmuth: Az öt világvallás. Budapest, Gondolat, 1987.
Hanova, Gajane: Hallgasson-e az egyház? Oroszország Hangja. 2013. Online: http://hungarian.

ruvr.ru/2013_04_02/Hallgasson-e-az-egyhaz
Jakab Hajnalka: Vallás és állam egymáshoz való viszonyának vizsgálata. Ügyészek Lapja, 

18. (2011), 2. 19–20.
Jany János: Klasszikus iszlám jog – egy jogi kultúra természetrajza. Budapest, Gondolat, 2006.
Kacziba Péter: A ciprusi földgázkincs szerepe a Kelet-Mediterráneum geopolitikai átrendező-

désében. Kül-Világ – a nemzetközi kapcsolatok folyóirata, 10. (2013), 3–4. 18–41.
Kissinger állhatott Ciprus megszállása mögött. Múlt Kor, 2007. július 04. Online: https://mult-

kor.hu/cikk.php?id=17802
Lyka Károly: A művészetek története. Budapest, Képzőművészeti Alap Kiadóvállalata, 1977.
Megnyílt az  összortodox szinódus Isztambulban (2014). Budapest, Magyar Ortodox 

Egyházmegye (Moszkvai Patriarkátus). Online: http://hungary.orthodoxia.org/2014/03/07/
megnyilt-az-osszortodox-szinodus-isztambulban/

Muszlim vezető az ortodoxtemplomok védelmében. Magyar Kurír, 2017. július 27. Online: www.
magyarkurir.hu/hirek/muszlim-vezeto-az-ortodox-templomok-vedelmeben

Nagy Enikő: Vallások a békéért a Mediterránumban. Új Ember, 2013. november 4. Online: https://
ujember.hu/vallasok-a-bekeert-a-mediterraneumban/

Orbán Endre: Egy újabb föderáció? ArsBoni, 2. (2014), 1. 12–14.
Pilides, Despo – Nikolas Papadimitrou: Ancient Cyprus: cultures in dialogue. Nicosia, Department 

of Antiquities, 2012.
Protoijerej, Szavva Michalidisz: A prostitúcióról, maffiáról, a házasságról, a ciprusi orosz 

egyházközségről és Oroszországról. Ortodox Szemle, 2013. január 21. Online: https://orto-
doxszemle.org/2013/01/21/a-prostituciorol-maffiarol-a-hazassagrol-a-ciprusi-orosz-egyhaz-
kozsegrol-es-oroszorszagrol/

Religion helps heal Cyprus’ ethnic division as Muslim, Christian leaders wage quiet diplomacy. 
Foxnews, 2014. április 19. Online: www.foxnews.com/world/religion-helps-heal-cyprus-et-
hnic-division-as-muslim-christian-leaders-wage-quiet-diplomacy

Romsics Gergely: Működő bukott állam(ok): Ciprus. In Marton Péter (szerk.): Államok és államku­
darcok a globalizálódó világban. Budapest, Teleki László Intézet, Külpolitikai Tanulmányok 
Központja, 2006. 172–192.

Rózsa Gábor – Rózsa Dávid: A 2011-es népszámlálások Délkelet-Európa nem uniós országaiban. 
Statisztikai Szemle, 90. (2012), 7–8. 610–630.

Sáska Zoltán Attila: Ante Portas EU – A ciprusi konfliktusra hangszerelt Annan-terv a trójai 
faló? 2014. Online: http://old.biztonsagpolitika.hu/documents/1404117800_Saska_Zoltan-
Ante_Portas_EU_-_biztonsagpolitika.hu.pdf

Szász Erzsébet: Ciprus állami és nemzeti szimbólumai. 2005. Online: www.europainstitut.hu/
index.php/17-begegnungen?start=380

Szent-Iványi Ilona: A muszlim reformirányzatok és a kereszténység párbeszédének lehetőségei. 
Budapest, Keresztény Magvető, 2009.

Szent-Iványi Ilona: Az egyezkedés lehetőségei. Adalékok a keresztény–iszlám vallásközi párbe­
széd legújabb történetéhez. Budapest, Evangélikus Hittudományi Egyetem Doktori Iskola 
Vallás- és Társadalomtudományi Tanszék, 2011.

http:// cyprus–mail.com/2013/09/12/finding–answers–in–islam

http:// cyprus–mail.com/2013/09/12/finding–answers–in–islam

http://hungarian.ruvr.ru/2013_04_02/Hallgasson-e-az-egyhaz
http://hungarian.ruvr.ru/2013_04_02/Hallgasson-e-az-egyhaz
https://mult-kor.hu/cikk.php?id=17802
https://mult-kor.hu/cikk.php?id=17802
http://hungary.orthodoxia.org/2014/03/07/megnyilt-az-osszortodox-szinodus-isztambulban/
http://hungary.orthodoxia.org/2014/03/07/megnyilt-az-osszortodox-szinodus-isztambulban/
http://www.magyarkurir.hu/hirek/muszlim-vezeto-az-ortodox-templomok-vedelmeben
http://www.magyarkurir.hu/hirek/muszlim-vezeto-az-ortodox-templomok-vedelmeben
https://ujember.hu/vallasok-a-bekeert-a-mediterraneumban/
https://ujember.hu/vallasok-a-bekeert-a-mediterraneumban/
https://ortodoxszemle.org/2013/01/21/a-prostituciorol-maffiarol-a-hazassagrol-a-ciprusi-orosz-egyhazkozsegrol-es-oroszorszagrol/
https://ortodoxszemle.org/2013/01/21/a-prostituciorol-maffiarol-a-hazassagrol-a-ciprusi-orosz-egyhazkozsegrol-es-oroszorszagrol/
https://ortodoxszemle.org/2013/01/21/a-prostituciorol-maffiarol-a-hazassagrol-a-ciprusi-orosz-egyhazkozsegrol-es-oroszorszagrol/
http://www.foxnews.com/world/religion-helps-heal-cyprus-ethnic-division-as-muslim-christian-leaders-wage-quiet-diplomacy
http://www.foxnews.com/world/religion-helps-heal-cyprus-ethnic-division-as-muslim-christian-leaders-wage-quiet-diplomacy
http://old.biztonsagpolitika.hu/documents/1404117800_Saska_Zoltan-Ante_Portas_EU_-_biztonsagpolitika.hu.pdf
http://old.biztonsagpolitika.hu/documents/1404117800_Saska_Zoltan-Ante_Portas_EU_-_biztonsagpolitika.hu.pdf
http://www.europainstitut.hu/index.php/17-begegnungen?start=380
http://www.europainstitut.hu/index.php/17-begegnungen?start=380


Mihók Sándor

240

Szotyori-Nagy Ágnes: Házassági akadályok a bizánci akatolikus egyházak jogrendjében és alkal­
mazásuk a katolikus gyakorlatban. Budapest, Szent István Társulat, 2009.

Tarján M. Tamás: 1054. július 16. Egyházszakadás a katolikusok és ortodoxok között. Rubiconline, 
2014.  Online: www.rubicon.hu/magyar/oldalak/1054_ julius_16_egyhazszakadas_ 
a_katolikusok_es_ortodoxok_kozott/

The Loss Of The Civilization  –  Destruction of cultural heritage in occupied Cyprus. 
Demokratiki-kypros, 2017. április 25. Online: https://demokratiki-kypros.org/2017/04/25/
the-loss-of-a-civilization-destruction-of-cultural-heritage-in-occupied-cyprus/

Törökország felfedezi keresztény gyökereit. Múlt Kor, 2011. május 09. Online: https://mult-kor.
hu/20110509_torokorszag_felfedezi_kereszteny_gyokereit

Vas Korinna Nóra: A ciprusi konfliktus alakulása és megoldási alternatívái a kezdetektől napja­
inkig, a nagyhatalmi és regionális érdekek érvényesülésének tükrében. Budapest, Gazdasági 
Főiskola Külkereskedelmi Kar, 2006. Online: http://elib.kkf.hu/edip/D_13172

Wagner Péter: Kéksapkások a zónában. Földgömb, 31. (2013), 270. 42–45.

http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/1054_julius_16_egyhazszakadas_a_katolikusok_es_ortodoxok_kozott/
http://www.rubicon.hu/magyar/oldalak/1054_julius_16_egyhazszakadas_a_katolikusok_es_ortodoxok_kozott/
https://demokratiki-kypros.org/2017/04/25/the-loss-of-a-civilization-destruction-of-cultural-heritage-in-occupied-cyprus/
https://demokratiki-kypros.org/2017/04/25/the-loss-of-a-civilization-destruction-of-cultural-heritage-in-occupied-cyprus/
https://mult-kor.hu/20110509_torokorszag_felfedezi_kereszteny_gyokereit
https://mult-kor.hu/20110509_torokorszag_felfedezi_kereszteny_gyokereit
http://elib.kkf.hu/edip/D_13172


Ujházi Lóránd

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti 
párbeszéd előmozdítása érdekében és a gyűlölet ellen

1990-es évek turbulens változást hoztak a közép-európai országok politikai és jogi 
berendezkedésében, ami kihatott a vallási közösségekre is.1 Az addig elszigeteltségben 
és állami ellenőrzés alatt tevékenykedő vallási közösségek új körülmények közé kerültek. 
Az egyházaknak egyszerre kellett a vallásgyakorlásra vonatkozó jogállami paradigmákat 
és saját vallási közösségük tanítását képviselni. A II. Vatikáni Zsinat új megvilágításba 
helyezte a katolikus egyház más vallásokkal való kapcsolatának kérdését,2 a tolerancia 
és a gyűlölettel szembeni fellépés alapelvévé vált. Magyarországon a II. Vatikáni Zsinat 
tanításának gyakorlatba való átültetésében azonban hiányzott az a folytonosság, amely 
a nyugat-európai országokban megfigyelhető volt. Ennek oka, hogy az egyház csak 
ellenőrzés alatt tevékenykedhetett.3 Az ateista elveken felépülő kommunista pártállam-
nak – a szükséges látszatintézkedéseken túl – nem állt szándékában azoknak a nyugati 
típusú jogállami elveknek a bevezetése a jogrendszerbe, amelyek egyben a II. Vatikáni 
Zsinat vallás- és felekezetközi párbeszédének az alapelveit is alkották.4 Így a rendszer-
váltás után párhuzamosan következett be az állam jogalkotási folyamata és a zsinati 
elvek elmélyítése, illetve szabad megélése a katolikus egyházban. Az igazsághoz hozzá-
tartozik, hogy a kommunista diktatúra évei alatt csak a „történelmi” vallási közösségek 
működhettek. A nyílt társadalmak vallási pluralizmusa, amelyekben a nyugati egyházak 
aprópénzre váltották a többi vallással való párbeszéd zsinati elveit, Magyarországon 
nem alakult ki.5 Ez valamelyest mind a mai napig igaz. A migrációs válság kapcsán 
a katolikus egyház részéről történt érzékenyítés és segélyezési akció a muszlim vallású 
menekültek és migránsok irányába. Ez azonban nem nevezhető a zsinati elvek foko-
zatos elmélyítésének, inkább a krízisre adott „rögtönzött” akciónak lehet tekinteni. 
Továbbá a vallások közötti párbeszéd nélkülözte azt a mélyebb megalapozást is, amelyet 
a gyakorlati teológia a nyugati társadalmakban az elmúlt évtizedekben kialakított. Ettől 

1	 A kérdés összetettségéről ad eligazítást Sajó András (szerk.): The law of religious identity: models for 
post-communism. Hague, Kluwer Law International, 1999. Magyarország vonatkozásában pedig különösen 
James T. Richardson: New religions and religious freedom in Eastern and Central Europe, with special 
focus on Hungary. In Sajó András (szerk.): The law of religious identity: models for post-communism. 
Hague, Kluwer Law International, 1999. 195–212.
2	 Michael Louis Fitzgerald: Vatican II and interfaith dialogue. In Edmund Kee Chia (szerk.): Interfaith 
dialogue. New York, Palgrave Macmillan, 2006. 3–15.
3	 Górlaczky Bogdan: Magyar törésvonalak. Budapest, Helikon, 2002. 31–32. 
4	 Schanda Balázs: Church and state in the new member countries of the European Union. Ecclesiastical 
Law Journal, 37. (2005), 8. 86–198.
5	 Horváth Attila: A vallásszabadság korlátozása és az egyházak üldözése Magyarországon a szovjet 
típusú diktatúra idején. Polgári Szemle, 10. (2010), 1–2.

https://doi.org/10.36250/00962_14

https://doi.org/10.36250/00962_14


242

Ujházi Lóránd

eltekintve mégis kiemelkedő jelentősége volt a katolikus egyház segélyezési akciójának 
és a gyűlölettel szembeni fellépésének.

Ebben a tanulmányban rámutatok, hogy a Magyar Katolikus Egyház milyen eszközö-
kön keresztül tudta a II. Vatikáni Zsinat vallások közötti párbeszédre vonatkozó alapelveit 
érvényesíteni és ezzel összefüggésben a gyűlölettel, gyűlöletbeszéddel szembeni fellépést 
foganatosítani mind az egyházban, mind a társadalomban a zsinat utáni kommunista 
időszakban, illetve a rendszerváltás utáni években vagy akár az egyes válságok – mint 
a migrációs krízis – idején.

A II. Vatikáni Zsinat hatása a Magyar Katolikus Egyházra

A „más vallásokkal való viszony a kereszténység kezdetei óta időszerű, de a II. Vatikáni 
Zsinat volt az első, amely figyelemre méltó nyitottsággal, a probléma egész gazdagsága 
és összetettsége iránti érzékenységgel, pozitív módon vetette fel és tárgyalta a világval-
lásokkal való viszony kérdését”.6 A kommunista diktatúra évei alatt nemcsak a magyar 
társadalom, hanem az egyház is elszigetelődött. A katolikus egyház lényegi tulajdon-
sága azonban éppen abban áll, hogy országokon és nemzeteken átível.7 A részegyházak 
és a helyi püspöki konferenciák követik az egyház legfőbb hatóságának teológiai és egy-
házfegyelmi iránymutatásait. A teológiai és egyházfegyelmi kérdések megvitatásának 
számos fóruma van az egyházban, amelyek közül kiemelkedik az egyetemes zsinat.8 
Itt ugyanis egyszerre érvényesül a római pápa primátusa, de kifejeződik a püspöki kol-
legialitás is mint az egy és egyetemes egyház egységének jele. A világ minden tájáról 
érkeznek püspökök, hogy az egyházat érintő legfontosabb kérdésekről gondolkodjanak 
és javaslatokat fogalmazzanak meg.9 A 20. századi egyetemes egyháztörténelem legje-
lentősebb eseményére, a II. Vatikáni Zsinatra 1962–1965 között – a kommunista dikta-
túra legkeményebb éveiben – került sor.10 A zsinat számos teológiai és egyházfegyelmi 
kérdésben hozott változást. VI. Pál 1964. augusztus 6-án kiadott Ecclesiam suam kez-
detű enciklikájában már a zsinat dokumentumai előtt éreztette, hogy a koncepcióváltás 
egyik lényeges eleme az egyház más vallásokhoz való viszonyában fog állni.11 A más 
vallásokkal folytatandó párbeszéd legmarkánsabb összefoglalója az 1965. október 28-án 

6	 Patsch Ferenc: Fordulat a vallásokhoz fűződő viszonyban. A vallásközi párbeszéd teológiája és gya-
korlata a II. Vatikáni Zsinat nyomán. Vigilia, 80. (2015), 9. 661–669. 
7	 Ennek számos aspektusához lásd Juan Ignacio Arrieta: Diritto dell’organizzazione ecclesiastica. Milano, 
Giuffrè Editore, 1997. 219–511. 
8	 Felix Just: The development of core christian teachings: ecumenical councils. 1977; P. Norman Tanner 
(szerk.): Decrees of the ecumenical councils. Washington, Georgetown University Press, 1990; Thomas 
Bokenkotter: A concise history of the Catholic Church. New York, Doubleday, 2007.
9	 Joseph F. Kelly: The ecumenical councils of the Catholic Church. Collegeville, A Michael Glazier 
Book, 1965. 9–10. 
10	 Walter Kasper: Egyház merre tartasz? A II. Vatikáni Zsinat maradandó jelentősége. In Kránitz Mihály 
(szerk.): A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából 1962–2002. Budapest, Szent István 
Társulat, 2002. 19–20.
11	 Lukács László: A dialógus teológiája. Budapest, Sapientia Szerzetesi Főiskola, 2007. 5.



243

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében…

kihirdetett Nostra Aetate kezdetű nyilatkozat, amelyet azóta számos pápai és szentszéki 
dokumentum követett.12

A 20. század technikai vívmányai lehetővé tették volna, hogy a világegyház minden 
addigit meghaladó mértékben képviseltesse magát. XXIII. János pápa ezért azt akarta, 
hogy az eseményen a szovjet blokk püspökei is vegyenek részt.13 Tekintve, hogy abban 
az időben a Szentszéknek nem volt Magyarországon érdekképviselete (nuncius), a pápa 
az ankarai internunciuson keresztül próbált eredményt elérni. A szovjet, illetve a magyar 
diplomaták felé igyekeztek lépéseket tenni – sajnos sikertelenül, ezért közvetlenül a püs-
pököknek juttatták el a zsinati meghívókat.14 A pártállami ellenőrzés miatt a magyar 
püspökök a zsinat előkészítésében nem vettek részt.15 A Zsinati Előkészítő Bizottság 
ennek ellenére a magyar püspököket is felkérte, hogy a zsinati kérdésekről fejtsék ki 
a véleményüket. A megkeresésre a legtöbb püspök az állami tilalom és a retorziótól való 
félelem miatt nem is válaszolt. Ami a felekezetek közötti párbeszédet illeti, a magyar 
püspökök még távol álltak a zsinati elvektől. A keresztény felekezetekkel való párbeszéd 
helyett inkább ezeknek a közösségeknek a katolikus egyházba való visszatérésében gon-
dolkodtak, a zsinat feladatát pedig abban látták, hogy a visszatérés feltételeit előkészítse.16 
A vallások közötti párbeszéd kérdése érdemben fel sem merült.

A magyar állami hatóságok – több, számukra praktikus és állambiztonsági szempont 
miatt – végül először Hamvas Endrének, a püspöki konferencia elnökének, majd rajta 
kívül több más főpapnak engedélyezték a zsinatra való kiutazást.17 A zsinaton való rész-
vétel az állami hatóságoktól való félelem miatt azonban „lényegében csak a jelenlétre 
korlátozódott”.18

Magyarországon a zsinat elveinek gyakorlatba való átültetése is alacsony fokon történt. 
A „nyugati” egyházak azonban eminens módon valósították meg a zsinati elveket a saját 
struktúrájukban.19 Sokat számított, hogy püspökeik mozgási szabadsággal rendelkeztek, 

12	 Alva Reginald: The catholic church’s perspective of human dignity as the basis of dialogue with the secu-
lar world. Stellenbosch Theological Journal, 3. (2017), 2. 221–241; George Robert – William Saunders: Dig-
nitatis humanae: the freedom of the church and the responsibility of the state. In Kenneth Grasso – Robert 
Hunt (szerk.): Catholicism and religious freedom: contemporary reflections on Vatican II’s Declaration 
on Religious Liberty. Plymouth, Rowman and Littlefield Publishers, 2006. 1–17. 
13	 Kosztolányi Tímea: A II. Vatikáni Zsinat (1962–1965) – A magyar állambiztonság szemével. Újkor, 
2018. március 30. 
14	 Az egyházak állami ellenőrzéséhez lásd Vörös Géza: Egyházak az állambiztonsági dokumentumokban. 
In Bánkuti Gábor – Gyarmati György (szerk.): Csapdában. Tanulmányok a katolikus egyház történetéből, 
1945–1989. Budapest, Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára – L’harmattan, 2010. 281–333; 
Vörös Géza: Az egyházakban foglalkoztatott ügynökhálózat újjáépítése a korai Kádár-korszakban. In Cseh 
Gergő – Bendegúz Okváth Imre (szerk.): A megtorlás szervezete. A politikai rendőrség újjászervezése 
és működése, 1956–1962. Budapest, Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára, 2013. 509–526.
15	 Fejérdy András: „Erre a felhívásra semmiféle érdemi választ adni nem szabad (sem ellene, sem mel-
lette)” – A magyar püspökök javaslatai a II. Vatikáni Zsinatra. Archiv Net, XX. századi történeti források, 
18. (2018), 5.
16	 Fejérdy (2018) i. m.
17	 Kosztolányi (2018) i. m; Fejérdy András: Magyarország és a II. Vatikáni Zsinat 1959–1965. Budapest,
MTA Történettudományi Intézet, 2011.
18	 Máté-Tóth András: A II. Vatikáni Zsinat és a magyar elhárítás. 2014.
19	 Andreas Renz: Die katholische Kirche und der interreligiöse dialog: 50 jahre nostra aetate: Vorgeschi­
chte, kommentar, rezeption. Stuttgart, Kohlhammer, 2014.



244

Ujházi Lóránd

és részt tudtak venni az üléseken. Részegyházaikban megvalósíthatták a zsinat célki-
tűzéseit. A helyi egyházak támogatták a nyugati társadalmakban végbemenő demokra-
tizálódási folyamatokat. Ennek egyik alapját képezte a különböző vallások közötti gyű-
lölet felszámolása és fellépés a gyűlöletkeltés és a gyűlöletbeszéd ellen. Óriási szerepet 
játszottak az egyes püspöki konferenciák által alapított kutatóközpontok, a katolikus 
és az egyházi egyetemek. Ezek a vallásközi párbeszédre vonatkozó tanítás teológiai 
elmélyítését célozták meg.20 Az egyház igazgatási szervei, mint az egyházmegyei vagy 
plébániai hivatalok a tanítás gyakorlatba való átültetésében vállaltak szerepet.21 Így 
ezekben az országokban a katolikus egyház mind teoretikusan, mind mozgásterének 
megfelelően társadalmi és politikai szinten tudott fellépni a vallási alapú gyűlölet ellen.22

Ezzel szemben Magyarországon az állam által megfélemlített egyháznak esélye sem 
volt, hogy a vallásközi párbeszédre vonatkozó és a gyűlölettel szembeni alapelveket 
a társadalom széles köréhez eljuttassa. A magyar egyházba a zsinat tanítása is lassan 
ment át. 1967-ben mindössze két könyv jelent meg a zsinatról,23 és ezek is az állampárt 
elvárásainak megfelelően kommentálták a zsinat eredményeit. Az összes zsinati doku-
mentum magyar fordítása csak tíz évvel a zsinat befejezése után, 1975-ben jelent meg. 
Sokan hiányolták a zsinat recepcióját a papság és a hívek részéről.24 Arról pedig egyáltalán 
nem beszélhetünk, hogy az egyház ebben az időben bármilyen hatást gyakorolhatott 
volna a világi jogalkotásra. A kommunista diktatúra okozta izoláltság miatt azonban az is 
igaz, hogy Magyarországon nem alakult ki az úgynevezett nyílt társadalom, amelybe 
a világ minden részéről áramoltak volna a különböző nemzetiségű és vallású szemé-
lyek. Az iszlámmal és a távol-keleti vallásokkal való párbeszéd csak teoretikus szinten 
jelent meg. A magyarországi zsidóság szocializációja és társadalmi elfogadottsága pedig 
egészen más volt, a zsidó közösség ugyanis mindig is a magyar társadalom integráns 
részét alkotta.25 Csak a kommunista diktatúra összeomlása után tudott az egyház már 
komolyabb – de semmiképpen sem meghatározó – erővel fellépni a vallások közötti 
megbékélés mellett és a gyűlölet ellen.

II. János Pál pápa 1991-es magyarországi látogatása

A zsinati gondolatok elmélyítése szempontjából kulcsfontosságú volt, hogy a zsinat utáni 
pápák mennyire teszik magukévá a zsinat alapelveit. II. János Pál (1978–2005) számos 
fórumon kifejezte: elkötelezett a vallásközi párbeszéd zsinati elvei mellett. Álláspontja 
a kelet-európai országok katolikus egyházaira is hatást gyakorolt. Kelet-európaiként 

20	 Institut für Religion und Frieden (s. a.). 
21	 Francesco Gioia (szerk.): Interreligious dialogue: the official teaching of the catholic church from the 
Second Vatican Council to John Paul II, 1963–2005. Boston, Pontifical Council for Interreligious Dialogue, 
Pauline Books and Media, 2006.
22	 Ez mind a mai napig így van. Lásd US bishops urge Americans to refrain from hate-filled speech. 
Vatican News, 2019. szeptember 09. 
23	 Saád Béla: A zsinat budapesti szemmel. Budapest, Vigilia, 1967.
24	 A II. Vatikáni Zsinat túlhaladott? (s. a.). 
25	 Kecskeméti Károly: A liberalizmus és a zsidók emancipációja. Történelmi Szemle, 25. (1982), 2. 185–211. 



245

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében…

jól ismerte a térség nehézségeit, etnikai és vallási feszültségeit. Emellett megkérdője-
lezhetetlen tekintély volt a régióban. Nem lehetett a társadalmi kérdésekről, beleértve 
a vallás és felekezetek közötti párbeszédről alkotott felfogását negligálni. II. János Pál 
két alkalommal látogatott Magyarországra, de a vallás és felekezetközi párbeszéd elő-
mozdítása szempontjából az 1991-es látogatás a meghatározóbb.26 Találkozott az akkori 
államfővel és kormányfővel, akikkel a kisebbségi jogok egyházi vonatkozásairól tárgyal-
tak.27 A magyar tudósok és kutatók előtt mondott beszédében felhívta a figyelmet, hogy 
az ifjúságot a különbözőségek értékelésére, párbeszédre és a kölcsönös toleranciára kell 
nevelni.28 A görögkatolikus máriapócsi templomban pedig a kisebbségek jogairól, saját 
kultúrájuk és anyanyelvük megőrzéséről beszélt. Ezek a fogalmak nemcsak újszerűen 
hatottak, hanem értelmezésük – vagy egyáltalán bármiféle tiszteletben tartásuk – a kom-
munista blokkban egészen más jelentéssel bírt.

Az 1991-es pápalátogatáson a felekezetközi párbeszédet erősítette a debreceni öku-
menikus istentisztelet.29 Gesztusértékű volt, hogy megkoszorúzta a gályarabságra ítélt 
17. századi protestáns prédikátorok emlékművét.30 A vallások közötti párbeszédet pedig
a magyarországi zsidó hitközségek képviselőivel való budapesti találkozás mozdította elő.31

A katolikus egyház fellépése a felekezet- és vallásközi párbeszéd előmozdítása 
érdekében a rendszerváltás után

1989 után a katolikus egyház közéleti szerepvállalása látványosan megnövekedett. 
Az egyház képviselői rendszeresen állandó műsorokban, illetve egyéb felkérésekre fel-
szólalhattak a (köz)médiában. A nagyobb ünnepek alkalmával pedig a média részben 
vagy egészben beszámolt az istentiszteletekről, vagy legalábbis összefoglalta az egyes 
püspökök homíliáját. Ezzel megnövekedett a magyar katolikus püspökök felelőssége is, 
hiszen ünnepi üzenetük az egész társadalomhoz eljutott. A katolikus egyház számos 
köz- és felsőoktatási intézményt nyitott a rendszerváltás után. Megalakult a Pázmány 
Péter Katolikus Egyetem és egyéb egyházi felsőoktatási intézmények. Az egyetem 
Hittudományi Karán a II. Vatikáni Zsinat szellemében oktatják a vallás és felekezetek 
közötti párbeszédre vonatkozó teológiai diszciplínákat. Külön tantárgya van az ökume-
nizmusnak, 2014-ben pedig az egyetem minden karán kötelezővé tették a „holokauszt 

26	 Kinzer Stephen: Pope begins Hungary visit with tribute to Mindszenty. The New York Times, 
1991. augusztus 17. 
27	 II. János Pál pápa a Parlamentben. 1991. augusztus 16. este, első magyarországi látogatás, 1991. augusz-
tus 16–20. In Mgyar Katolikus Püspöki Konferencia, 1991; Az első magyarországi látogatás krónikája. 
Magyar Kurír, 2005. április 08. 
28	 Az első magyarországi látogatás krónikája (2005) i. m. 
29	 Zsile Gábor: Az első magyarországi pápalátogatás. Új Ember, 2011. augusztus 19; II. János Pál pápa 
Debrecenben. Ökumenikus találkozó Debrecenben augusztus 18-án délután első magyarországi látogatás, 
1991. augusztus 16–20. In Magyar Katolikus Püspöki Konferencia, 1991. 
30	 Payr Sándor: A magyar protestáns gályarabok. Budapest, Luther Társaság, 1927.
31	 II. János Pál pápa a Parlamentben. (1991) i. m. 



246

Ujházi Lóránd

és emlékezete” című tárgyat.32 A Szentszékkel kötött kétoldalú megállapodás értelmé-
ben katonai ordinariátus működik a Magyar Honvédségben, amely szintén alkalmat ad 
az egyház vallás- és felekezetközi tanításának átadására.33

A közoktatási intézményekben az egyház lehetőséget kapott a „fakultatív” hitokta-
tás megszervezésére. 2013-ban pedig a kormányzat bevezette a szervezett, kötelezően 
választható hitoktatást.34 Megnőtt a jelentősége az egyes hittankönyvek tartalmának is.35

A rendszerváltás után a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia számos vallásközi 
párbeszédet előmozdító eseménynek volt a szervezője vagy társszervezője. Tekintve, 
hogy Magyarországon a nem keresztény vallások közül a zsidó vallás a meghatározó, 
a katolikus egyház is főképp a magyarországi zsidó hitközségekkel alakított ki kap-
csolatot. 2008. november 9. és 12. között a Katolikus–Zsidó Kapcsolatok Nemzetközi 
Bizottsága (a Szentszék Zsidókkal való Kapcsolatokért Felelős Bizottsága) és a Vallás-
közi Kapcsolatok Zsidó Nemzetközi Szervezete Budapesten szervezett konferenciát. 
Az esemény házigazdája a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia és a Magyarországi 
Zsidó Hitközségek Szövetsége volt.36 A szervezők – köztük a katolikus fél – deklarálta, 
hogy elismerik a képviseleti demokrácia pozitív értékeit. Kiemelték az állam felelősségét 
a közösségek védelmében és a szélsőségekkel szembeni fellépésben. A Püspöki Kon-
ferencia hivatalos közleménye szerint a bizottság vallási vezetői felhívták a két vallás 
követőinek figyelmét, hogy „vállaljanak szerepet a tisztelet és a közös egyetértés előmoz-
dításában”. Erkölcsi kötelezettségük demonstrálni a vallásos felelősséget a társadalomért, 
és a jövő generációját a vallásos értékekre oktatni. Ez fontos, amikor idegengyűlölő, 
rasszista és antiszemita megnyilvánulások jelennek meg Közép-Kelet-Európa különböző 
részein.”37 2018-ban a Nemzetközi Keresztény–Zsidó Tanács Magyarországon rendezte 
meg az éves világkonferenciáját.38

2011. június 2-án és 3-án a Gödöllői Királyi Kastélyban az Európai Unió Tanácsá-
nak Magyar Elnöksége idején szervezték meg a Keresztény–zsidó–iszlám vallásközi 
párbeszéd konferenciát.39 A vallási közösségek képviselői nemcsak az Európai Unió 
országaiból, hanem a Közel-Keletről, Törökországból és Oroszországból is érkeztek. 
Az egyetemek és az Európai Unió tagállamainak kormányzatai is képviseltették magukat. 
A konferencia kormányzati szervezés volt, de számos prominens katolikus egyházfő 
és teológus tartott előadást. Felhívták a figyelmet a vallásszabadság alapvető jelentő-
ségére, illetve hogy számos helyen súlyosan korlátozzák a vallás szabad gyakorlását. 
Figyelmeztettek, hogy növekszik a keresztény hívők elleni erőszak, de az iszlamofóbia 

32	 Az első egyetemi szintű holokausztról szóló tárgy bevezetése. Pécs, PPKE, 2015. május 26. 
33	 Ujházi Lóránd: A katolikus katonai ordinariátus struktúrája és szabályozása. Budapest, Szent István 
Társulat, 2014.
34	 Hit- és erkölcstan oktatás jogszabályi háttere (s. a.). 
35	 Majsai Tamás: A soá és a magyarországi katolikus katekézis. Mozgó Világ, 29. (2003), 2. 23–52. 
36	 A Katolikus–Zsidó Kapcsolatok Nemzetközi Bizottságának nyilatkozata. Magyar Katolikus Püspöki 
Konferencia, 2008. 11. 13.
37	 A Katolikus–Zsidó Kapcsolatok Nemzetközi Bizottságának nyilatkozata (2008). i. m. 
38	 Hraskó István: A vallások közötti párbeszéd fővárosa lesz Kecskemét. BAON, 2018. március 28. 
39	 A Keresztény–iszlám–zsidó vallásközi párbeszéd konferencia záródokumentuma (2011). 



247

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében…

és az antiszemitizmus folyamatos megnyilvánulásai, illetve az egyéb vallási és etnikai 
kisebbségek ellen irányuló diszkrimináció is széles körben elterjedt.40

Magyarországon az iszlám bár létező, de nem számottevő közösség, ezért a történelem 
folyamán időnként felbukkanó antiszemitizmussal szemben az iszlamofóbia sem volt 
jellemző. Közvetlen kapcsolat hiányában Magyarországon az iszlám a vallási érdekes-
ségek, a tudományos kutatás területéhez tartozott.41 Ezért is érte váratlanul az egyházat, 
amikor a migrációs válság kapcsán megjelentek az iszlámmal szembeni kritikus – adott 
esetben – gyűlöletkeltő hangok. Amíg ugyanis a zsidóság tekintetében a katolikus egyház 
vallásközi párbeszédre vonatkozó tanítást a közös múlt és együttélés miatt többé-kevésbé 
könnyebben átültette a gyakorlatba, addig az iszlámmal kapcsoltban erre nem került sor.42

Az érzékenyítés szempontjából jelentős, hogy a katolikus egyetem teológia karán 
előadásokat szerveztek az iszlámról, mértékadó nyugat-európai teológusok munkáit 
fordították magyar nyelvre, illetve adott esetben teológus kutatókat hívták meg az egye-
temre.43 A legjelentősebb azonban, hogy a 2015-ös menekültválság, a legnagyobb társa-
dalmi feszültség idején, a katolikus egyház vallási hovatartozástól függetlenül nyújtott 
humanitárius segítséget a menekülteknek, akik legnagyobb részben muszlimok voltak.

A Magyar Katolikus Egyház szerepe a gyűlöletbeszédre vonatkozó jogszabályok 
kialakításában és társadalmi elmélyítésében

A vallások közötti kölcsönös megbecsülésre és tiszteletre épülő zsinati koncepciók 
és a háború utáni jogállami alapparadigmák állami jogalkotásba való érvényesítése 
a nyugati társadalmakban együtt járt a fokozatos gazdasági növekedéssel. Magyar-
országon a jogállami struktúrák kialakítása és a demokratikus intézmények, illetve 
garanciák bevezetése nem hozta magával a lakosság által várt gazdasági növekedést.44 
Sőt, a kapitalista gazdasági változásoknak a magyar társadalomban számos vesztese 
volt. A társadalmi rétegeződés egyre markánsabban jelent meg. Mindennek következ-
ményét találóan foglalja össze a Friedrich-Ebert-Stiftung tanulmánya.45 Kiemeli, hogy 
a „magyar társadalom további fontos alapvető jellemzője a bizalom alacsony szintje 
mind a politikai intézmények felé, mind a személyközi kapcsolatokban”.46 Ez az alapvető 
társadalmi értékek, mint a tolerancia, a szolidaritás társadalmi kibontakozását is gátolja. 
A jogalkotó megalkotta a személyiségi jog és a személyiségi jogvédelem elemeit, de 
a jogszabályok állami kikényszeríthetőségen túl alacsony társadalmi beágyazottsága 

40	 A tolerancia fontossága (2011). 
41	 Germanus Gyula: Allah Akbar. Budapest, Révai, 1936.
42	 Enes Bayrakli – Farid Hafez: Europian Islamophobia Report 2017. Istanbul, Seta, 2017.
43	 Konferenciát tartottak az iszlám kultúráról és vallásról a Pázmányon. Magyar Kurír, 2018. október 19. 
44	 Kende Péter: Félreértések és csalódások. 2000 Irodalmi és Társadalmi havi lap, (2011). 9. 
45	 Bíró-Nagy András et alii: Rendszerváltás, demokrácia és a magyar társadalom. Budapest, Friedri-
ch-Ebert-Stiftung, 2016. 3.
46	 Bíró-Nagy et alii (2016) i. m. 



248

Ujházi Lóránd

van. A gyűlöletbeszéd kategóriája a 2000-es évek első felében vált a magyar politikai 
diskurzus kérdésévé.47

A magyar jogalkotás a legmagasabb, alaptörvényi szinten véd a gyűlöletbeszéddel 
szemben. A jogalkotó az Alaptörvény 2013. áprilisi, negyedik módosítása során kiegé-
szítette a szólásszabadságot biztosító IX. cikket. „(5) A véleménynyilvánítás szabadsá-
gának a gyakorlása nem irányulhat a magyar nemzet, a nemzeti, etnikai, faji vagy vallási 
közösségek méltóságának a megsértésére. Az Alaptörvényben gyűlöletbeszéd kapcsán 
direct módon fogalmazódik meg a vallási közösségekre, mint egészre vonatkozó jogvé-
delem. A jogalkotó nemcsak a történelmi »bevett« közösségeket védi.”48 Szathmáry Béla 
felhívja a figyelmet, hogy Magyarország vallási alapú diszkriminációt tiltó nemzetközi 
egyezményekhez való csatlakozása, a nemzetközi dokumentumok elfogadása, „a tör-
vényhozásban történő figyelembevétele megfelel az Unió és szervezetei elvárásainak”.49

A rendszerváltás utáni egyházügyi törvény meglehetősen tág keretet adott az „egy-
ház” alapításnak, számos úgynevezett bizniszegyház jött létre, akik nem valós egyházi 
tevékenységet végeztek, hanem elsősorban anyagi előnyök megszerzésére, az állami 
támogatások lehívására törekedtek.50 Ezért az új jogi szabályozás fontosnak tartotta, hogy 
„vallási közösség elsődlegesen vallási tevékenység céljából jöjjön létre, illetve a vallási 
közösség kizárólag olyan vallási tevékenységet gyakorolhat, amely az Alaptörvénnyel 
nem ellentétes, jogszabályba nem ütközik, és nem sérti más közösségek jogait és sza-
badságát”.51 Mivel több szervezet elveszítette az egyházi státuszt,52 2013 márciusában 
az Alaptörvény 4. módosítása után az Egyházügyi törvény kétszintű rendszert vezetett 
be: bevett egyházak és vallási tevékenységet végző szervezetek.53 A vallási közösségek 
a gyűlölet ellen nem csak akkor rendelkeznek védelemmel, ha a legmagasabb állam 
által elismert jogi kategóriába sorolják őket. Ezzel az elismeréssel nem rendelkező54 
közösséghez tartozó személyek is jogosultak a sértő véleménynyilvánítás ellen fellépni, 
igényeiket bíróság előtt érvényesíteni. A gyűlöletbeszéddel szembeni magyar demokra-
tikus jogfejlődésről átfogó képet ad Boytha György tanulmánya,55 a Koltay András által 

47	 Pál Gábor: A vitathatóság keretei: A gyűlöletbeszéd fogalmának jelentésmezői és a kérdéskör metafo­
rizációja a magyar politikai diskurzusban. Budapest, A Magyar Tudományos Akadémia Társadalomtu-
dományi Kutatóközpont Politikatudományi Intézet, 2015. 4. 
48	 Drinóczi Tímea: A vallásszabadság és egyházalapítás az alkotmányos párbeszéd tükrében. Jura, 
20. (2014), 2. 39–63. 
49	 Szathmáry Béla: Vallási esélyegyenlőség, vallási antidiszkrimináció. Jogtudományi Közlöny, 65. (2010), 
12. 636–645; Szathmáry Béla: A vallási alapú megkülönböztetés jogorvoslatának eszköz- és fórumrend-
szere, a jogkövetkezmények. Jogtudományi Közlöny, 66. (2011), 1. 22–27. 
50	 Paczolay Péter: A lelkiismereti és vallásszabadság. In Halmai Gábor – Tóth Gábor Attila (szerk.): Emberi 
jogok. Budapest, Osiris, 2003. 527–575.
51	 Szathmáry Béla (2014): Az egyházakra vonatkozó szabályozás átalakulása. MTA Law Working Papers, 
11. (2014).
52	 Lásd 8/2012. (II. 29.) OGY hatátozat.
53	 6/2013. (III. 1.) AB határozat a kétszintű rendszerről.
54	 Schanda Balázs: A gondolat, a lelkiismeret és a vallás szabadsága. In Jakab András – Fekete Balázs 
(szerk.): Internetes Jogtudományi Enciklopédia. 2018. 
55	 Boytha György: A gyűlöletbeszéd polgári jogi szankcionálásának alapjogi keretei. Polgári Jogi Kodifi­
káció, 10. (2013), 1. 10–20.



249

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében…

szerkesztett tanulmánykötet,56 illetve monografikus munka. A gyűlöletbeszéd – jegyzi 
meg Koltay – kivált, ha a csoporthoz tartozás érzése kiemelkedően erős, mint például 
a vallási közösségek esetében, átsugározhat annak tagjaira. A gyűlölködés így sérti a köz-
vetve megcélzott személyek méltóságát. Ez pedig, Boytha György összefoglaló gondolata 
alapján, a személyiségi jogok érdekében elvárható kölcsönös toleranciát, végső soron 
a köznyugalmat ássa alá.57 A gyűlöletbeszéd korlátozása egyrészt az egyén védelmezésé-
nek eszköze, másrészt az egyes társadalmi csoportok (nemzetiségek, vallási közösségek) 
védelmét is szolgálja.58

A Magyar Katolikus Egyház lehetőséget kap az állami jogalkotás területén, hogy 
az „egyházak” küldetését érintő kérdésekben nyilatkozzon. Ezzel a lehetőséggel a püs-
pöki konferencia általában élni is szokott. Ugyanakkor egyáltalán nem mindegy, hogy 
az állami megkeresés a törvényelőkészítés melyik szakaszában és milyen határidővel 
történik.

Jelentősebb ezért a katolikus egyház szerepvállalása a katolikus hívek és a társadalom 
érzékenyítése a gyűlölettel és gyűlöletbeszéddel szemben. A katolikus tanítás általános 
átadásán túl az egyházi vezetők adott esetben kifejezetten is felszólalnak a gyűlölködő 
megnyilvánulásokkal szemben.59 2012-ben például az egyik parlamenti képviselő sértő 
megnyilatkozására reflektálva más keresztény felekezetekkel közös nyilatkozatban kije-
lentették: „[k]ülönösen is aggasztónak találjuk, hogy a gyűlöletkeltő beszéd a Parlament 
falai között hangozhatott el. A magyar törvényhozásnak, a politikai közbeszédet meg-
határozó képviselőknek, politikusoknak fokozott felelősségük van a gyűlöletkeltéssel 
való szembeszállásban”. 60

Összefoglalás

A 20. század legjelentősebb katolikus eseménye, a II. Vatikáni Zsinat idején Magyaror-
szágon kommunista diktatúra uralkodott. Az egyház képviselői csak állami engedéllyel, 
szigorú ellenőrzés mellett utazhattak a zsinatra, a zsinat koncepcióját pedig csak kor-
látozottan tudták megvalósítani. A rendszerváltás után a katolikus egyház társadalmi 
helyzete megváltozott. Az egyház hitéleti kérdésekben szabadságot kapott. Ettől függet-
lenül hiányzott az a folytonosság, amely a nyugati egyházakat jellemezte. A vallásközi 
párbeszédnek lendületet adott II. János Pál 1991-es magyarországi látogatása. A katolikus 
egyház egyre markánsabban szólalt fel a vallási alapú gyűlölettel, adott esetben gyűlölet-
beszéddel szemben. Elvileg az állami hatóságok megkeresik az egyházat az egyes vallási 
és etikai kérdéseket érintő jogszabályok előkészítése során, azonban ennél fontosabbak 

56	 Koltay András (szerk.): A gyűlöletbeszéd korlátozása Magyarországon. Budapest, CompLex, 2013. 111–
124; Koltay András: A nagy magyar gyűlöletbeszéd-vita: A „gyűlöletre uszítás” alkotmányos mércéjének 
azonosítása felé. Állam- és Jogtudomány, 54. (2003), 1–2. 91–123. 
57	 Boytha (2013) i. m. 10.
58	 Koltay (2013) i. m. 123.
59	 Keresztény egyházi vezetők a gyűlöletbeszéd ellen. Mazsihisz Hírek, 2012. április. 19. 
60	 Keresztény egyházi vezetők a gyűlöletbeszéd ellen (2012) i. m.



250

Ujházi Lóránd

azok a megnyilvánulások, amelyeket az egyház a vallások közötti békéért, párbeszédért 
helyi szinten tesz. Magyarországon a nem keresztény vallások vonatkozásában a zsidó 
hitközségekkel való párbeszéd tekintetében van tapasztalata a katolikus egyháznak. 
A jövő kihívása, hogy menekült és migrációs folyamatokkal jelentkező feszültségek 
és adott esetben gyűlöletbeszéddel szemben milyen érzékenyítésre lesz képes az egyház.

Irodalomjegyzék

6/2013. (III. 1.) AB határozat a kétszintű rendszerről.
A II. Vatikáni Zsinat túlhaladott? (s. a.) Online: www.tavlatok.hu/VatikaniZsinat.htm
A Katolikus–Zsidó Kapcsolatok Nemzetközi Bizottságának nyilatkozata. Magyar Katolikus 

Püspöki Konferencia, 2008. 11. 13. Online: https://regi.katolikus.hu/cikk.php?h=1213
A Keresztény–iszlám–zsidó vallásközi párbeszéd konferencia záródokumentuma (2011). Online: 

http://os.mti.hu/hirek/68833/os-a_kereszteny-iszlam-zsido_vallaskozi_parbeszed_konferen-
cia_zarodokumentuma

A tolerancia fontossága (2011). Online: http://kontraszt.godollo.hu/hirek/hirek/index.
php?newswf2_id=46071&newswf2_action=

A vallások közötti párbeszéd. Új ember, 2005. április 10. Online: https://archiv.katolikus.hu/
ujember/Archivum/2005.04.10/0703.html

Arrieta, Juan Ignacio: Diritto dell’organizzazione ecclesiastica. Milano, Giuffrè Editore, 1997.
Az első egyetemi szintű holokausztról szóló tárgy bevezetése. Pécs, PPKE, 2015. május 26. Online: 

https://ppke.hu/aktualis/esemenyek/2015-05-26-az-elso-egyetemi-szintu-holokauszt-
rol-szolo-targy-bevezetese

Az első magyarországi látogatás krónikája. Magyar Kurír, 2005. április 08. Online: www.magyar-
kurir.hu/hirek/az-elso-magyarorszagi-latogatas-kronikaja.

Bayrakli, Enes – Farid Hafez: Europian Islamophobia Report 2017. Istanbul, Seta, 2017.
Bíró-Nagy András – Dobszai Dalma – Kadlót Tibor – König Annamária: Rendszerváltás, demok­

rácia és a magyar társadalom. Budapest, Friedrich-Ebert-Stiftung, 2016.
Bokenkotter, Thomas: A concise history of the Catholic Church. New York, Doubleday, 2007.
Boytha György: A gyűlöletbeszéd polgári jogi szankcionálásának alapjogi keretei. Polgári 

Jogi Kodifikáció, 10.  (2013), 1. 10–20. Online: https://ptk2013.hu/polgari-jogi-kodifi-
kacio/boytha-gyorgy-a-gyuloletbeszed-polgari-jogi-szankcionalasanak-alapjogi-kere-
tei-pjk-20081-10-20-o/56

Csiziné Schlosser Annamária: Az egyházak magyarországi jogállásához. Az egyházak jogala-
nyiságának történelmi összefüggései. Iustum Aequum Salutare, 6. (2010), 4. 243–256.

Drinóczi Tímea: A vallásszabadság és egyházalapítás az alkotmányos párbeszéd tükrében. Jura, 
20. (2014), 2. 39–63.

Fedor Tibor: Az állam és az egyház kapcsolatának alakulása a rendszerváltástól napjainkig. 
In Pribula László (szerk.): A jogalkalmazás vitatott területei: vallásszabadság és egyházjog. 
Debrecen, Printart-Press Kft., 2015.

Fejérdy András: „Erre a felhívásra semmiféle érdemi választ adni nem szabad (sem ellene, sem 
mellette)” – A magyar püspökök javaslatai a II. Vatikáni Zsinatra. Archiv Net, XX. századi 
történeti források, 18. (2018), 5. Online: www.archivnet.hu/erre-a-felhivasra-semmifele-er-
demi-valaszt-adni-nem-szabad-sem-ellene-sem-mellette-a-magyar-puspokok

http://www.tavlatok.hu/VatikaniZsinat.htm
https://regi.katolikus.hu/cikk.php?h=1213
http://os.mti.hu/hirek/68833/os-a_kereszteny-iszlam-zsido_vallaskozi_parbeszed_konferencia_zarodokumentuma
http://os.mti.hu/hirek/68833/os-a_kereszteny-iszlam-zsido_vallaskozi_parbeszed_konferencia_zarodokumentuma
http://kontraszt.godollo.hu/hirek/hirek/index.php?newswf2_id=46071&newswf2_action=
http://kontraszt.godollo.hu/hirek/hirek/index.php?newswf2_id=46071&newswf2_action=
https://archiv.katolikus.hu/ujember/Archivum/2005.04.10/0703.html
https://archiv.katolikus.hu/ujember/Archivum/2005.04.10/0703.html
https://ppke.hu/aktualis/esemenyek/2015-05-26-az-elso-egyetemi-szintu-holokausztrol-szolo-targy-bevezetese
https://ppke.hu/aktualis/esemenyek/2015-05-26-az-elso-egyetemi-szintu-holokausztrol-szolo-targy-bevezetese
http://www.magyarkurir.hu/hirek/az-elso-magyarorszagi-latogatas-kronikaja
http://www.magyarkurir.hu/hirek/az-elso-magyarorszagi-latogatas-kronikaja
https://ptk2013.hu/polgari-jogi-kodifikacio/boytha-gyorgy-a-gyuloletbeszed-polgari-jogi-szankcionalasanak-alapjogi-keretei-pjk-20081-10-20-o/56
https://ptk2013.hu/polgari-jogi-kodifikacio/boytha-gyorgy-a-gyuloletbeszed-polgari-jogi-szankcionalasanak-alapjogi-keretei-pjk-20081-10-20-o/56
https://ptk2013.hu/polgari-jogi-kodifikacio/boytha-gyorgy-a-gyuloletbeszed-polgari-jogi-szankcionalasanak-alapjogi-keretei-pjk-20081-10-20-o/56
http://www.archivnet.hu/erre-a-felhivasra-semmifele-erdemi-valaszt-adni-nem-szabad-sem-ellene-sem-mellette-a-magyar-puspokok
http://www.archivnet.hu/erre-a-felhivasra-semmifele-erdemi-valaszt-adni-nem-szabad-sem-ellene-sem-mellette-a-magyar-puspokok


251

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében…

Fejérdy András: Magyarország és  a  II.  Vatikáni Zsinat 1959–1965.  Budapest, MTA 
Történettudományi Intézet, 2011.

Fitzgerald, Michael Louis: Vatican II and interfaith dialogue. In Edmund Kee Chia (szerk.): 
Interfaith dialogue. New York, Palgrave Macmillan, 2006. 3–15.

Germanus Gyula: Allah Akbar. Budapest, Révai, 1936.
Gioia, Francesco (szerk.): Interreligious dialogue: the official teaching of the catholic church 

from the Second Vatican Council to John Paul II, 1963–2005. Boston, Pontifical Council for 
Interreligious Dialogue, Pauline Books and Media, 2006.

Górlaczky Bogdan: Magyar törésvonalak. Budapest, Helikon, 2002.
Hit- és erkölcstan oktatás jogszabályi háttere. Online: www.levelsuli.hu/PDF/emi%20rendelet.pdf
Horváth Attila: A vallásszabadság és az egyházjog története Magyarországon az államalapítástól 

a II. világháborúig. Hét Hárs, 10. (2011), 3–4. 12–20.
Horváth Attila: A vallásszabadság korlátozása és az egyházak üldözése Magyarországon a szovjet 

típusú diktatúra idején. Polgári Szemle, 10. (2010), 1–2. Online: https://polgariszemle.hu/archi-
vum/86-2014-marcius-10-evfolyam-1-2-szam/veluenk-elo-mult/586-a-vallasszabadsag-korla-
tozasa-es-az-egyhazak-ueldoezese-magyarorszagon-a-szovjet-tipusu-diktatura-idejen.

Hraskó István: A vallások közötti párbeszéd fővárosa lesz Kecskemét. BAON, 2018. már-
cius 28. Online: www.baon.hu/kultura/helyi-kultura/a-vallasok-kozotti-parbeszed-fovaro-
sa-lesz-kecskemet-1255297/

II. János Pál pápa a Parlamentben. 1991. augusztus 16. este, első magyarországi látogatás, 
1991. augusztus 16–20. In Magyar Katolikus Püspöki Konferencia, 1991. Online: https://
regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=260

II. János Pál pápa Debrecenben. Ökumenikus találkozó Debrecenben augusztus 18-án délután első 
magyarországi látogatás, 1991. augusztus 16–20. In Magyar Katolikus Püspöki Konferencia, 
1991. Online: https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=272

Institut für Religion und Frieden (s. a.). Online: www.bundesheer.at/organisation/beitraege/
mil_seelsorge/kath_ms/irf.shtml

Just, Felix: The development of core christian teachings: ecumenical councils. 1977. Online: 
http://catholicbibleresources.net/ChurchDocs/EcumenicalCouncils.htm

Kasper, Walter: Egyház merre tartasz? A  II. Vatikáni Zsinat maradandó jelentősége. In 
Kránitz Mihály (szerk.): A  II.  Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából 
1962–2002. Budapest, Szent István Társulat, 2002. 19–20.

Kecskeméti Károly: A liberalizmus és a zsidók emancipációja. Történelmi Szemle, 25. (1982), 
2. 185–211.

Kelly, Joseph F.: The Ecumenical Councils of the Catholic Church. Collegeville. A Michael 
Glazier Book, 1965.

Kende Péter: Félreértések és csalódások. 2000 Irodalmi és Társadalmi havi lap, (2011). 9. Online: 
http://ketezer.hu/2011/09/felreertesek-es-csalodasok/

Keresztény egyházi vezetők a  gyűlöletbeszéd ellen. Mazsihisz Hírek, 2012.  ápri-
lis. 19.  Online: ht tps://mazsihisz.hu/hirek-a-zsido-vilagbol /mazsihisz-hirek /
kereszteny-egyhazi-vezetok-a-gyuloletbeszed-ellen

Koltay András (szerk.): A gyűlöletbeszéd korlátozása Magyarországon. Budapest, CompLex, 
2013.

Koltay András: A gyűlöletbeszéd korlátozásának elméleti szempontjai. Iustum Aequum Salutare, 
7. (2011), 3. 111–124.

Koltay András: A nagy magyar gyűlöletbeszéd-vita: A „gyűlöletre uszítás” alkotmányos mér-
céjének azonosítása felé. Állam- és Jogtudomány, 54. (2003), 1–2. 91–123.

http://www.levelsuli.hu/PDF/emi%20rendelet.pdf
https://polgariszemle.hu/archivum/86-2014-marcius-10-evfolyam-1-2-szam/veluenk-elo-mult/586-a-vallasszabadsag-korlatozasa-es-az-egyhazak-ueldoezese-magyarorszagon-a-szovjet-tipusu-diktatura-idejen
https://polgariszemle.hu/archivum/86-2014-marcius-10-evfolyam-1-2-szam/veluenk-elo-mult/586-a-vallasszabadsag-korlatozasa-es-az-egyhazak-ueldoezese-magyarorszagon-a-szovjet-tipusu-diktatura-idejen
https://polgariszemle.hu/archivum/86-2014-marcius-10-evfolyam-1-2-szam/veluenk-elo-mult/586-a-vallasszabadsag-korlatozasa-es-az-egyhazak-ueldoezese-magyarorszagon-a-szovjet-tipusu-diktatura-idejen
http://www.baon.hu/kultura/helyi-kultura/a-vallasok-kozotti-parbeszed-fovarosa-lesz-kecskemet-1255297/
http://www.baon.hu/kultura/helyi-kultura/a-vallasok-kozotti-parbeszed-fovarosa-lesz-kecskemet-1255297/
https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=260
https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=260
https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=272
http://www.bundesheer.at/organisation/beitraege/mil_seelsorge/kath_ms/irf.shtml
http://www.bundesheer.at/organisation/beitraege/mil_seelsorge/kath_ms/irf.shtml
http://catholicbibleresources.net/ChurchDocs/EcumenicalCouncils.htm
http://ketezer.hu/2011/09/felreertesek-es-csalodasok/
https://mazsihisz.hu/hirek-a-zsido-vilagbol/mazsihisz-hirek/kereszteny-egyhazi-vezetok-a-gyuloletbeszed-ellen
https://mazsihisz.hu/hirek-a-zsido-vilagbol/mazsihisz-hirek/kereszteny-egyhazi-vezetok-a-gyuloletbeszed-ellen


252

Ujházi Lóránd

Konferenciát tartottak az iszlám kultúráról és vallásról a Pázmányon. Magyar Kurír, 2018. októ-
ber 19. Online: www.magyarkurir.hu/hirek/konferenciat-tartottak-az-iszlam-kulturarol- 
es-vallasrol-pazmanyon

Kosztolányi Tímea: A II. Vatikáni Zsinat (1962–1965) – A magyar állambiztonság szemével. 
Újkor, 2018. március 30. Online: http://ujkor.hu/content/ii-vatikani-zsinat-1962-1965-magyar- 
allambiztonsag-szemevel

Lukács László: A dialoógus teológiája. Budapest, Sapientia Szerzetesi Főiskola, 2007.
Majsai Tamás: A soá és a magyarországi katolikus katekézis. Mozgó Világ, 29. (2003), 2. 23–52.
Máté-Tóth András: A II. Vatikáni Zsinat és a magyar elhárítás. 2014. Online: https://adoc.tips/a-

ii-vatikani-zsinat-es-a-magyar-elharitas-mate-toth-andras.html
Paczolay Péter: A lelkiismereti és vallásszabadság. In Halmai Gábor – Tóth Gábor Attila (szerk.): 

Emberi jogok. Budapest, Osiris, 2003. 527–575.
Pál Gábor: A vitathatóság keretei: A gyűlöletbeszéd fogalmának jelentésmezői és a kérdés­

kör metaforizációja a magyar politikai diskurzusban. Budapest, A Magyar Tudományos 
Akadémia Társadalomtudományi Kutatóközpont Politikatudományi Intézet, 2015.

Patsch Ferenc: Fordulat a vallásokhoz fűződő viszonyban. A vallásközi párbeszéd teológiája 
és gyakorlata a II. Vatikáni Zsinat nyomán. Vigilia, 80. (2015), 9. 661–669.

Payr Sándor: A magyar protestáns gályarabok. Budapest, Luther Társaság, 1927.
Reginald, Alva: The catholic church’s perspective of human dignity as the basis of dialogue with 

the secular world. Stellenbosch Theological Journal, 3. (2017), 2. 221–241. Online: https://
doi.org/10.17570/stj.2017.v3n2.a10

Renz, Andreas: Die katholische Kirche und der interreligiöse dialog: 50 jahre nostra aetate: 
Vorgeschichte, kommentar, rezeption. Stuttgart, Kohlhammer, 2014.

Richardson, James T.: New religions and religious freedom in Eastern and Central Europe, with 
special focus on Hungary. In Sajó András (szerk.): The law of religious identity: models for 
post-communism. Hague, Kluwer Law International, 1999. 195–212.

Robert, George – William Saunders: Dignitatis humanae: the freedom of the church and the 
responsibility of the state. In Kenneth Grasso – Robert Hunt (szerk.): Catholicism and reli­
gious freedom: contemporary reflections on Vatican II’s Declaration on Religious Liberty. 
Plymouth, Rowman and Littlefield Publishers, 2006. 1–17.

Saád Béla: A zsinat budapesti szemmel. Budapest, Vigilia, 1967.
Sajó András (szerk.): The law of religious identity: models for post-communism. Hague, Kluwer 

Law International, 1999.
Schanda Balázs: A gondolat, a lelkiismeret és a vallás szabadsága. In Jakab András – Fekete 

Balázs (szerk.): Internetes Jogtudományi Enciklopédia. 2018. Online: https://ijoten.hu/
szocikk/a-gondolat-a-lelkiismeret-es-a-vallas-szabadsaga

Schanda Balázs: Church and state in the new member countries of the European Union. 
Ecclesiastical Law Journal, 37. (2005), 8. 86–198.

Stephen, Kinzer: Pope begins Hungary visit with tribute to Mindszenty. The New York Times, 
1991. augusztus 17. Online: www.nytimes.com/1991/08/17/world/pope-begins-hungary-visit-
with-tribute-to-mindszenty.html

Szathmáry Béla (2014): Az  egyházakra vonatkozó szabályozás átalakulása. 
MTA Law Working Papers, 11.  (2014). Online: https://jog.tk.mta.hu/mtalwp/
az-egyhazakra-vonatkozo-szabalyozas-atalakulasa

Szathmáry Béla: A vallási alapú megkülönböztetés jogorvoslatának eszköz- és fórumrendszere, 
a jogkövetkezmények. Jogtudományi Közlöny, 66. (2011), 1. 22–27.

http://www.magyarkurir.hu/hirek/konferenciat-tartottak-az-iszlam-kulturarol-es-vallasrol-pazmanyon
http://www.magyarkurir.hu/hirek/konferenciat-tartottak-az-iszlam-kulturarol-es-vallasrol-pazmanyon
http://ujkor.hu/content/ii-vatikani-zsinat-1962-1965-magyar-allambiztonsag-szemevel
http://ujkor.hu/content/ii-vatikani-zsinat-1962-1965-magyar-allambiztonsag-szemevel
https://adoc.tips/a-ii-vatikani-zsinat-es-a-magyar-elharitas-mate-toth-andras.html
https://adoc.tips/a-ii-vatikani-zsinat-es-a-magyar-elharitas-mate-toth-andras.html
https://doi.org/10.17570/stj.2017.v3n2.a10
https://doi.org/10.17570/stj.2017.v3n2.a10
https://ijoten.hu/szocikk/a-gondolat-a-lelkiismeret-es-a-vallas-szabadsaga
https://ijoten.hu/szocikk/a-gondolat-a-lelkiismeret-es-a-vallas-szabadsaga
http://www.nytimes.com/1991/08/17/world/pope-begins-hungary-visit-with-tribute-to-mindszenty.html
http://www.nytimes.com/1991/08/17/world/pope-begins-hungary-visit-with-tribute-to-mindszenty.html
https://jog.tk.mta.hu/mtalwp/az-egyhazakra-vonatkozo-szabalyozas-atalakulasa
https://jog.tk.mta.hu/mtalwp/az-egyhazakra-vonatkozo-szabalyozas-atalakulasa


253

A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében…

Szathmáry Béla: Vallási esélyegyenlőség, vallási antidiszkrimináció. Jogtudományi Közlöny, 
65. (2010), 12. 636–645.

Szita Szabolcs: Munkaszolgálatosok a Donnál. Az előadás a doni áttörés 70. évfordulójára ren-
dezett konferencián hangzott el, 2013. január 15-én, az MTA Kongresszusi termében. Online: 
www.hdke.hu/files/csatolmanyok/Doni_konf_70evf_SzitaSz_ea.pdf

Szöőr Ádám: A doni hősökre emlékeztek. 2019. Online: www.uni-nke.hu/hirek/2019/01/11/ 
a-doni-hosokre-emlekeztek

Tanner, P. Norman (szerk.): Decrees of the ecumenical councils. Washington, Georgetown 
University Press, 1990.

Ujházi Lóránd: A katolikus katonai ordinariátus struktúrája és szabályozása. Budapest, Szent 
István Társulat, 2014.

US bishops urge Americans to refrain from hate-filled speech. Vatican News, 2019. szeptem-
ber 09. Online: www.vaticannews.va/en/church/news/2019-08/usccb-bishops-call-for-end-
to-hate-speech-racism.html

Vitányi György: A II. vatikáni zsinat. Budapest, Ecclesia, 1967.
Vörös Géza: Az egyházakban foglalkoztatott ügynökhálózat újjáépítése a korai Kádár-korszakban. 

In Cseh Gergő – Bendegúz Okváth Imre (szerk.): A megtorlás szervezete. A politikai rendőrség 
újjászervezése és működése, 1956–1962. Budapest, Állambiztonsági Szolgálatok Történeti 
Levéltára, 2013. 509–526.

Vörös Géza: Egyházak az állambiztonsági dokumentumokban. In Bánkuti Gábor – Gyarmati György 
(szerk.): Csapdában. Tanulmányok a katolikus egyház történetéből, 1945–1989. Budapest, 
Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára – L’harmattan, 2010. 281–333.

Zsile Gábor: Az első magyarországi pápalátogatás. Új Ember, 2011. augusztus 19. Online: https://
ujember.hu/az-elso-magyarorszagi-papalatogatas/

http://www.hdke.hu/files/csatolmanyok/Doni_konf_70evf_SzitaSz_ea.pdf
http://www.uni-nke.hu/hirek/2019/01/11/a-doni-hosokre-emlekeztek
http://www.uni-nke.hu/hirek/2019/01/11/a-doni-hosokre-emlekeztek
http://www.vaticannews.va/en/church/news/2019-08/usccb-bishops-call-for-end-to-hate-speech-racism.html
http://www.vaticannews.va/en/church/news/2019-08/usccb-bishops-call-for-end-to-hate-speech-racism.html
https://ujember.hu/az-elso-magyarorszagi-papalatogatas/
https://ujember.hu/az-elso-magyarorszagi-papalatogatas/


Vákát



Kaló József

Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes 
katonai vezetői pályaképében

Ahhoz, hogy a címben jelzett képet – a teljesség igénye nélkül – ki tudjuk bontani, szük-
séges a korszak másik nagy szellemi befolyásoló tényezőjének, a szinte mindent átható 
politikának a katonai hivatásban játszott szerepét is megvizsgálnunk. Arra érdemes 
fókuszálni, hogy az egyre inkább antihumánussá váló politikai ideológiák mennyiben 
szakadtak el a korábbi vallási befolyásoktól, mennyiben torzították azokat, vagy kerültek 
éles ellentétbe velük. Korábban már foglalkoztam Szombathelyi Ferenc vezérezredes 
és a politika viszonyának bemutatásával,1 így jelen tanulmányban csak a vallási meg
győződésének vizsgálatára, illetve annak a politikai meggyőződésével való kapcsolódási 
pontjaira fókuszálok. A terjedelmi korlátokat figyelembe véve csak néhány, általam igen 
jellemzőnek gondolt epizód és motívum bemutatására szorítkozhatok.

Szombathelyi Ferenc 1887-ben született Győrött római katolikus családban. Eredeti 
neve Knausz Ferenc volt. Édesapja Knausz Ferenc cipész, sváb származású, édesanyja 
Szombathelyi Anna. Szombathelyi 1902-ben került a pécsi magyar királyi honvéd hadap
ródiskolába.2 1906. augusztus 18-án avatták hadapród-tiszthelyettessé, és szolgálatté-
telre a nyitrai 14. honvéd gyalogezredhez osztották be. 1907. november 1-től hadnagy, 
1910. október 1-jétől Budapestre vezényelték a honvéd felsőbb tiszti tanfolyamra, amelyet 
1911 augusztusában fejez be „igen jó” minősítéssel, majd 1911. októbertől 1914. augusztu-
sig a bécsi császári és királyi hadiiskola hallgatója volt, azaz vezérkari képesítést szerzett.

A Monarchia tisztikarával szembeni legfontosabb elvárás a pártok- és nemzetekfe-
lettiség, valamint az uralkodóházhoz való feltétlen hűség volt.3 Ami összetartotta ezt 
a társadalmi csoportot, az a hivatástudat volt.

„A tisztikar egyidejűleg volt zárt és nyitott intézmény: zárt, mert a tisztek gyakorta maguk 
is tisztek fiai, akik politikai elszigeteltségben éltek, szolid kasztot és körülhatárolt érdek-
csoportot alkottak, és mert az alsóbb néprétegekből származó tisztek – akik mindenkor 
jelentős számú csoportként voltak jelen – rendkívül erősen kötődtek a hadsereghez, amely 
ranggal és különleges társadalmi státusszal ruházta fel őket. Ugyanakkor nyitott is volt 
ez a tisztikar, mert a hivatásos tisztek készségesen befogadták a Monarchia számtalan 

1	 Kaló József: Egy politizáló tisztikar iránytűt veszít és szerencsétlen embertársaság lesz – Szombathelyi 
Ferenc vezérezredes viszonya a politizáló tisztekhez. In Ekert Mária – Molnár Attila Károly (szerk.): Eszme 
és történet. Budapest, Nemzeti Közszolgálati Egyetem, 2014. 93–115. 
2	 Ezt az iskolatípust általában azok választották, „akiknek a szülei túlságosan szegények voltak egy polgári 
középiskola tandíjának megfizetésére”. Deák István: Volt egyszer egy tisztikar. A Habsburg-monarchia 
katonatisztjeinek társadalmi és politikai története 1848–1918. Budapest, Gondolat, 1993. 117. 
3	 Hajdu Tibor: Tisztikar és középosztály. Budapest, História – MTA Történettudományi Intézete, 
1999. 14–15; Ács Tibor (szerk.): A magyar katonai gondolkodás története. Budapest, Zrínyi, 1995. 108.

https://doi.org/10.36250/00962_15

https://doi.org/10.36250/00962_15


Kaló József

256

nemzetiségének tanult rétegeiből származó sok ezernyi tartalékos tisztet, akiktől szellemi 
ösztönzést is kaptak.”4

Szombathelyi is a fentiek szerint szocializálódott, azzal a különbséggel, hogy a tisztikar 
kasztszellemét nem tette a magáévá, egész életében büszke maradt alacsony származá-
sára. „Tele volt gúnnyal az »urak« felé. Az arisztokratákat, dzsentriket, nagytőkéseket 
leszólta. Mindig büszkén emlegette alacsony származását: apja kisiparos volt. »Mit jelent 
az, hogy ki milyen ágyban született?« – mondta, vagy: »Az én édesanyám nagyon egy-
szerű asszony volt, de előkelőbben és nemesebben gondolkodott, mint egy grófnő.«” 
Már, mint a Ludovika Akadémia parancsnokánál,

„egy ízben megjelent a Honvédelmi Minisztérium nevelésügyi osztályának vezetője, 
és közölte, hogy a kormányzó az akadémiára kerülők származásának gondos vizsgálatát 
óhajtja. Sápadt dühvel, szótlanul hallgatta. Amikor elment, kitört: »Azt hiszi a kormányzó 
úr, hogy azokból lesz a legjobb katona, akik a farukon hordják a kamarási jelvényt. Hát 
én mi vagyok? Én nem vagyok jó neki, mert szegény ember fia vagyok.«”5

Saját leírásában is hivatkozik rá, hogy a népből származik, és a saját erejéből küzdötte 
fel magát.6

Azt nem tudjuk, hogy a család milyen és mekkora szerepet játszott hitéletének alakí-
tásában, de a szülőkre, különösen az édesanyjára vonatkozó, fentebb idézett mondatokból 
következtethetünk annak vallásos gondolkodására, humanitására.

Az 1918–1919-es évek eseményei, a háborús összeomlás, az őszirózsás forradalom, 
valamint a Tanácsköztársaság történései robbanásszerű változást hoztak a tisztikar 
és a politika viszonyában. A Károlyi Mihály nevével fémjelzett polgári demokratikus 
időszakról a tisztek első benyomása a káosz, a rend felborulása és az általános hadsereg- 
és tisztellenesség volt.7

Változást jelentett a Tanácsköztársaság 1919. márciusi kikiáltása, illetve a Vörös 
Hadsereg felállítása. A meginduló hadműveletekben a tisztek többsége a haza védelmét, 
az aktív honvédelmet látta, és ezért vállaltak szolgálatot önként a Vörös Hadseregben. 
A politikailag iskolázatlan katonákat váratlanul érte az új szellemi áramlatok megjelenése 
és ezek erős szociális követelései, illetve ígéretei mély benyomást tehettek a többségé-
ben kispolgári, értelmiségi származású, alapvetően vagyontalan családokból származó 
tisztekre.8

A Horthy-korszakban, az 1922. január 4-én megalakult Magyar Királyi Honvédség-
ben az elvek szintjén igyekeztek visszatérni az apolitikus magatartás megköveteléséhez, 
ez volt az elvárás a tisztekkel szemben. A fegyelem helyreállításának és megszilárdításá-
nak legfontosabb elemeként rendeletek és parancsok tucatjai láttak napvilágot, amelyek 

4	 Deák (1993) i. m. 21.
5	 Kádár Gyula: A Ludovikától Sopronkőhidáig, 1–2. kötet. Budapest, Magvető, 1978. 285.
6	 ÁBTL V-101594/1. Szombathelyinek a vádirathoz írt észrevételei. 7.
7	 Kádár (1978) i. m. 68–73; Szakály Sándor: Hadsereg, politika, társadalom. Budapest, Lánchíd, 1991. 22.
8	 Szakály (1991) i. m. 21–23.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

257

tiltották a tisztikar tagjainak politizálását. Mindez kiegészült az egész társadalmat átható 
nacionalista neveléssel és a revíziós gondolattal, amelynek alapja a honvédség lett volna.9

A keresztény-nemzeti kurzus időszakában ugyancsak elvárás volt a keresztény hit 
legalább külsőségekben megnyilvánuló gyakorlása, amelynél Szombathelyi Ferenc jóval 
mélyebb átéléssel gyakorolta hitét, amint ezt a későbbi példák alapján látni fogjuk.

Jelentős változást hozott a tisztikar és a politika viszonyában Gömbös Gyula10 hon-
védelmi minisztersége, majd miniszterelnöksége. Gömbös nézetei és ennek a tisztkép-
zésben való megnyilvánulása hatására mind többen képzelték a fiatal vezérkari tisztek 
közül, hogy az ország vezetését hivatottak átvenni, azaz a katonai pálya mellett vagy 
helyett politikait is építeni kezdtek.11 Ez döntő változás volt az Osztrák–Magyar Monar-
chia hagyományaihoz képest, amely a teljes politikamentességet várta el a tisztikartól. 
Az 1930-as évek elejétől felnövekvő új tiszti nemzedék egy része azonban konkrét poli-
tikai célokkal, államvezetői ambíciókkal lépett fel. A korszellemnek megfelelően a fiatal 
tiszteket megérintő eszmeáramlat a szélsőjobboldalról érkezett. Ahogyan Bethlen István 
írta 1944-ben:

„Gömbösnek még egy nagy tévedése járult ahhoz hozzá, hogy közéletünkben a jobboldali 
radikalizmus, a gyűlölködő antiszemitizmus és rajtuk keresztül a nemzetiszocialista 
ideológiák tért foglaljanak. Ő volt az, aki alatt a magyar tisztikar körében a politizálás 
kezdetét vette. Gömbös, mint vérbeli katona, sok tiszttársát a civil kormányzatban fontos 
ügyköröknek állította az élére, vagy őrszemként helyezte el őket egyes reszortminiszté-
riumok kebelében. Ez már önmagában is, miután az így elhelyezettekre nézve az új állás 
és a szélesebb munkakör váratlan előlépést is jelentett, azt eredményezte, hogy ambició-
zus tisztek, hogy magukra vonják a politikát irányító miniszterelnök figyelmét, kezdték 
felismerni magukban a politikai pályára való rátermettséget és politizálni kezdtek.”12

A politizálási hajlandóság egyszerre jelentkezett bel- és külpolitikai kérdésekben, 
amelyek összefüggtek. A németbarátság hagyományos orientációnak volt tekinthető 
a honvédség berkeiben, és röviden a következő tényezők táplálták: az Osztrák–Magyar 
Monarchiából hozott hagyományok (azaz a német–magyar történelmi egymásrautaltság 
tétele), az I. világháborús fegyverbarátság emléke, a katonai kérdésekben vallott német 
felsőbbrendűség és a közös cél a versailles-i békerendszer felszámolásában. Ehhez tár-
sultak a harmincas évek elejétől-közepétől a felemelkedő Harmadik Birodalom sikerei, 
amelyek eredményes recepttel kecsegtettek a Horthy-korszak Magyarországának kiáltó 
társadalmi, gazdasági, haderőfejlesztési bajaira.

Különösen igaz volt a szélsőséges politizálási hajlandóság elterjedése a tisztképző 
intézményekben, azaz a Ludovika Akadémián és a Hadiakadémián. Az 1930-as évek 
közepétől egyre több oktató hangoztatott nemzetiszocialista vagy nyilas eszméket 
magánbeszélgetéseikben, és hallgatóikat is ilyen irányban igyekeztek befolyásolni. 

9	 Szakály Sándor: Honvédség és tisztikar 1919–1947. Budapest, Ister, 2002. 36–37.
10	 Gömbös Gyula (1886–1936) vezérkari tiszt, politikus, honvédelmi miniszter (1929. november 11. – 
1932. november 1.), miniszterelnök (1932. október 1. – 1936. október 6.).
11	 Kádár (1978) i. m. 242–244. 
12	 Bethlen István: Bethlen István emlékirata. Budapest, Zrínyi, 1988. 129–130.



Kaló József

258

„Előadásaikba beleszőtték politikai mondanivalóikat, odavetett és a fogékony fiata-
lokra hatással levő megjegyzésekkel szították a zsidógyűlöletet, propagálták a német 
nemzetiszocializmus sikereit.” Ez a tendencia folytatódott, olyannyira, hogy Beregfy 
Károly13 hadiakadémiai parancsnoksága idején a hallgatókat presszionálták a titkos nyilas 
párttagság felé, és tagdíjat is fizettettek velük.14

Erre az időszakra, egészen pontosan az 1936 és 1938 közötti évekre esik Szombat-
helyi Ferenc Ludovika Akadémia parancsnoki működése, így elsők között szembesült 
az éledező politizálási hajlandósággal. Egyértelműen elutasító volt ezzel a jelenséggel 
szemben, és mint akadémiaparancsnok „a fel-felbukkanó politizálásnak a legerélyesebb 
rendszabályok alkalmazásának kilátásba helyezésével vetett véget”.15 Amikor jelentést 
kapott, hogy „esténként, vacsora után a hallgatók egy része a kaszinóhelyiségben gyüle-
kezik, és ott közülük kikerülő szónokok szélsőjobboldali politikai beszédeket tartanak”, 
meglepetésszerűen megjelent az egyik ilyen összejövetelen, és végighallgatta a szónokot. 
Az előadás után keményen lehordta a jelenlévőket, és megtiltotta az ilyen összejövetelek 
megtartását. Kifejtette, hogy „egy katonaiskola hallgatói beszéljenek katonai témákról. 
A katonaerényeket hangsúlyozta, mint minden lehető alkalommal, köztük említette 
a katona kitartását is a harcban.” Hogy ekkorra már mennyire elterjedt volt a kettős 
beszéd, illetve a nyilas jelszavak áthallásos használata, mutatja, hogy a Szombathelyivel 
együtt a gyűlésen megjelent Kádár Gyula16 oktató, másnap találkozva az egyik, előző 
este jelen lévő fiú apjával, a következőket hallotta tőle:

„»Nagyszerű ember ez a Szombathelyi – mondta. – Hallom, hogy milyen keményen 
lehordta tegnap a gyerekeket, persze nem is tehetett mást. De a végén azt mondta: kitartás. 
Ebből mindent megérthettek.« Elámult, amikor elmondtam neki a valóságot. »Szóval ti 
csakugyan nem vagytok Szálasi17 hívei?« A jobboldali érzelmű tisztek és tanárok kiélezték 
a kérdést: »Mi az, az akadémián tilos a hazafias nevelés?«”18

A szélsőjobboldali eszmék túltengése mellett egyéb áramlatok is feltűntek a Ludovika 
Akadémián, azonban Szombathelyi ezeket is elítélte, a hagyományos tiszti értékrendhez 
ragaszkodva. Az akadémián működő Kossuth Irodalmi Kör a hagyományos irodalmi 
kérdések mellett a népi írók műveinek hatására politikai, gazdasági kérdésekkel is foglal-
kozott, és nézeteiket, gyűléseiket a Ludovika éttermének faliújságján is népszerűsítették.

13	 Beregfy Károly (1888–1946) vezérezredes. 1939–1941 között a Hadiakadémia, 1941–1943 között a deb-
receni VI. hadtest, 1943–1944 között az 1. hadsereg parancsnoka. A nyilas hatalomátvételt követően 
honvédelmi miniszter, vezérkarfőnök és a honvédség főparancsnoka.
14	 Kádár (1978) i. m. 1. k. 277–278, 287; 2. k. 767.
15	 Gosztonyi Péter: Szombathelyi Ferenc visszaemlékezése 1945. Budapest, Zrínyi, 1990. 9.
16	 Kádár Gyula (1898–1982) vezérkari ezredes. 1933 és 1939 között a Ludovika Akadémia tanára.
17	 Szálasi Ferenc (1897–1946) vezérkari őrnagy. 1935-ben elhagyta a honvédséget és politikai pályára lépett. 
A Nyilaskeresztes Párt – Hungarista Mozgalom megalapítója és vezetője. 1944. október 16. és 1945. március 
28. között Magyarország Nemzetvezetője, azaz egy személyben állam- és kormányfője. Érdekességképpen 
jegyezzük meg, hogy Szálasi is erős vallásos meggyőződéssel rendelkezett, azonban ennek elemzésébe 
jelen tanulmány keretei között nem bocsátkozhatunk.
18	 Kádár (1978) i. m. 1. k. 287.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

259

„Grafikonok, diagramok, rövid, tömör fogalmazású ténymegállapítások jelentek meg. 
[…] Parázs viták alakultak ki közöttünk a társadalmi változások, a gazdasági szerkezet 
reformja, a radikális földbirtokrendezés stb. szükségessége, vagy épp a jelenleg ural-
kodó állapotok megszilárdítása, konzerválása tekintetében. […] Az akadémikusok leg-
többje – akikről pedig csak kevesen tételeztek fel komolyságot, felelősségérzetet a köz-
ügyek iránt – igen nagy érdeklődést tanúsított a hirtelen reflektorfénybe került súlyos 
problémák iránt.”19

Ezen témák megbeszélésére egy vasárnap délelőttre nyilvános vitát hirdettek meg az aka-
démia egyik előadótermébe, amelyet zsúfolásig megtöltöttek az előadók. A vitaindító 
előadást az egyik akadémikus hallgató tartotta „arról, hogy a mezőgazdasági műve-
lés alatt álló terület hány százaléka van a maroknyi mágnás, illetve az egyház kezén, 
és milyen elenyésző darabkán kell osztozni a milliónyi parasztnak, törpebirtokosnak.”20 
Ekkor váratlanul megjelent Szombathelyi Ferenc gyalogsági tábornok, akadémiaparancs-
nok, és egyenesen az emelvényre menve félretolta a megszeppent előadót. Az ekkor 
mondottak olyannyira kifejezik Szombathelyinek a politizáló katonákról alkotott véle-
ményét, hogy érdemes az epizódot megörökítő tanút szó szerint, hosszabban is idéznünk:

„A tábornok minden ízében remegett, arca félelmetes és méltóságos volt, tekintete szik-
rázott. […] Szombathelyi magából kikelve zúdította nyakunk közé az áldást. – Mi folyik 
itt – üvöltötte parancsnokunk, és élesen fürkészve tekintett ránk. – Politizálnak […] 
politizálgatnak a fiatalurak, mi? […] Jó dolgukban, unalmukban kitalálták, hogy egy 
kicsit bomlasztják, aláássák a fegyelmet, felrúgják a hadsereg rendjét, belső békéjét? Mi 
akar ez lenni fiatalurak? Lázadás, zendülés? Uszítás a fennálló társadalom erőszakos 
megdöntésére? Na, mi az? […] Most mindenki hallgat, most minden botcsinálta, önjelölt 
politikai »zseni«-nek torkára forrt a szó?
Aligha tudnám szóról szóra felidézni Szombathelyi akkor elhangzott szenvedélyes, roppant 
indulattól izzó, dörgedelmét. Olyasmit mondott, hogy az ország pajzsa az egységes, erős 
hadsereg, amely minden kívülről jövő támadást képes kivédeni, visszavetni. De a hadsereg 
a belső béke, a fennálló társadalmi és gazdasági rend biztosítéka is kell, hogy legyen. Ezt 
a kettős feladatát csak akkor képes ellátni, ha független a napi politika szeszélyes inga-
dozásaitól, s ha minden párton, frakción kívül és felül is áll […] A mindenkori, törvényes 
magyar kormány szuverén, kizárólagos joga, az ország politikai irányának eldöntése. Ezt 
kell elfogadnia a hadseregnek, vita és felülbírálat joga nélkül, ezt a magatartást írja elő 
nekünk a mi egyetlen, legfőbb »törvénykönyv«-ünk, a Szolgálati Szabályzat is.
Felkapta az asztalról a magával hozott Szolgáti Szabályzatot, két karjával – mint az áldozó 
pap a monstranciát21 [21. lábjegyzet tőlem – K. J.] úrfelmutatáskor – magasan a feje fölé 
emelte. »Ez a mi törvényünk […] Ez a mi bibliánk […] aki ettől […] csak pár szóval, 
betűvel is eltér: lázadóvá válik, aki szétzülleszti a hadsereget.«
Veríték öntötte el az arcát, halántékáról, nyakáról patakokban folyt az izzadság. Egyszerre 
összeroppant, két válla előreesett, ökleivel az asztal lapjára támaszkodott. Fáradt, elgyötört 
öregember lett egy pillanat alatt. Száraz, kiábrándult hangon figyelmeztetett – majdnem 

19	 Bárczy János: Zuhanóugrás. Budapest, Magvető, 1981. 95–99.
20	 Bárczy (1981) i. m. 95–99.
21	 Liturgikus edény, amelyben csiszolt kristályon vagy üvegen keresztül látható egy holdsarló alakú 
csiptetőbe fogott szentostya.



Kaló József

260

kért – bennünket: hagyjunk fel a politizálással, nem katonának való foglalatosság az. Fog-
lalkozzunk a »nagy kapitányokkal« – mondta –, tanulmányozzuk Nagy Sándor, Hannibál, 
Savoyai Jenő, Napóleon, a világháború hadjáratait, hadműveleteit. […] Sutor, ne ultra 
crepidam […] Suszter, ne tovább a kaptafánál! Némán, ellenvetés nélkül szétszéledtünk.”22

Bár a fenti epizód is mutatja, hogy Szombathelyi általában véve ítélte el a politizálást 
a honvédségben, és ez vonatkozott bármely politikai irányzatra, azonban a nyilas moz-
galmat különösen megvetette: „Szálasit csak mint »kerge barmot« emlegette, a nyilas-
keresztes mozgalmat mint a honvédtisztikarból erélyes eszközökkel kiirtandó bajt.”23 
Önmagát a politizálással kapcsolatban a következőképpen határozta meg: „Egyénisé-
gemnél fogva katona vagyok, fegyelemszerető és rendtartó. Azt szeretem, hogyha min-
denki a saját hatáskörében tisztességesen végzi el dolgát, és nem kotnyeleskedik senki 
másnak a hatáskörébe. Nem szeretem a politizáló tábornokokat.”24

Fontosnak tartjuk bemutatni, Szombathelyi hogyan viszonyult az olyan lényeges 
kérdésekhez, mint az önfeláldozás, a harc, a háború, a katonai és emberi lét értelme. 
Az alábbi szövegben ugyancsak tetten érhetők vallási meggyőződésének motívumai:25

„Alig lehet a háborúnál valami nagyobb dolgot elképzelni. – Talán csak a béke nagyobb 
nála. – De a béke nagyságát is csak a háborúban ismerjük fel teljes egészében. A háború 
az, amely a béke nagy jelentőségét különösen kidomborítja, és azt különösen kívánatossá 
teszi. – Viszont a háborút is teljes jelentőségében csakis a békében, illetve a békével össze-
vetve ismerhetjük fel. A béke és háború tehát szorosan összetartozó fogalmak. – Mint fény 
és árnyék, ugyanazon élet két arculata. Az egyik értelme a másikban rejlik.
A háború értelme a jobb békéért való küzdelemben rejlik, amely nélkül oktalan pusztí-
tás lenne. A háború valódi célja tehát a béke, a valódi béke. A békének ugyan nem célja 
a háború, de mindig készen kell lennie a háborúra, hogy célját elérje, vagyis önmagát fenn-
tarthassa. – A háború tehát nem cél, hanem eszköz a béke kezében. – És ebben ismerjük 
meg az első féket, mely megakadályozza azt, hogy a háború öncélú pusztítássá váljék. […]
Merni kell a halált, hogy tovább élhessünk. – Ezért zordon, sötét és vészterhes a háború 
képe. – Vészes dübörgésen keresztül azonban egy magasabb törvény szól hozzánk, amely 
a világ rendjét úgy állapította meg, hogy győzni csak a szenvedések és megpróbáltatások 
tövises útján haladva lehet. […]
Hogy ezen erők, amelyek a népeket a háború felé sodorják milyen természetűek, honnét 
veszik erejüket vajon egy magasabb törvényszerűséget lássunk-e bennük, – amely emberi 
erő által nem változtatható meg, vagy pedig csak olyan erőknek tartsuk-e őket, amelyek 
nem állanak az ember erejének hatáskörén kívül, s melyekkel tehát a küzdelmet fel lehet 
venni, amelyeket nevelés és oktatás által hatástalanítani, sőt megsemmisíteni lehet, így 
a háború keletkezése megakadályozható, arról már sok és hatalmas vita folyt, anélkül 
azonban, hogy azt a problémát eldöntötték volna, vagy pláne azt a gyakorlati megoldáshoz 
közelebb hozták volna. […]
Én személyes benyomásaim és tanulmányaim alapján azon meggyőződésre jutottam, 
hogy a háború keletkezésében, sőt annak egész lefolyásában is megváltoztathatatlan tör-

22	 Bárczy (1981) i. m. 95–99.
23	 Kádár (1978) i. m. 1. k. 285.
24	 BFL 293/1946 X. 7139.
25	 HL TGY 470 Knausz Ferenc vkszt. ezredesnek az egyetemeken 1930/31. évben megtartott előadásai.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

261

vényszerűség nyilvánul meg. Általa és benne magasabb erők nyilvánulnak meg, ame-
lyek a nemzetek és népek kialakulását irányítják és meghatározzák. Akinek a háborúban 
alkalma volt egy-egy nagy csata menetét figyelemmel kísérni, az csak nehezen tudta 
magát azon impresszió alól kivonni, hogy ezt a nagy színjátékot nem emberek rendez-
ték. Az emberek csak eljátsszák a véres és szenvedésteli szerepüket, de a dráma szerzője 
valaki más, valami bámulatos nagy erő, amely az embert törvénye alá kényszeríti. Ez volt 
az impresszióm 1914 augusztusában, amidőn Kelet-Galícia harcmezőin az első nagy csatát, 
mint fiatal tiszt végignéztem. Ezen impresszió azonban nem felizgatott fantázia szüle-
ménye, mert egyáltalán nem voltam izgatott, dacára, hogy nem voltam életveszedelmen 
kívül. Az orosz tüzérség gránátjaiból nekünk is kijutott, de ez nem tudta figyelmemet 
a csata nagy menetéről elterelni. Az orosz tüzérség jellegzetes kaszáló tüzelésére rögtön 
ráismertem, és nyugodtan nevén neveztem. A harchelyzeteket is helyesen ismertem fel, 
és mint a dolgok természetes rendjét vettem tudomásul az orosz gyalogság jellegze-
tes előnyomulását, mintha mindig azt láttam volna. Minden olyan volt, mint azt a béke 
tanulmányaim alapján elképzeltem, és néha megálmodtam. […] És mégis milyen más 
volt minden. – Maga a mező, a hegy, a völgy, a községek, ahol a csata dúlt, mintha nem 
olyanok lettek volna, mint rendesen. – Az egész történés a történés színterével együtt más 
dimenzióba került. Mintha az ember lelkében elfordult volna valami, és így a dolgokat 
egészen másként látta. Valami szokatlan hatalmas erő behatása alatt keletkezett a lélek 
elfordulása, amelyet a lélek háborús állapotának nevezhetnék, és amelyen mindnyájan 
átesünk, amidőn a harctér felé közeledünk.
Ezen első nagy csata után persze még sok csatában vettem részt, amelyekben más beosztás 
és helyzet folytán más impressziók kötöttek le, de az első impresszió, amelyet friss lélek-
kel és még akkor szereztem, amidőn a háború még inkább élmény volt, mint mesterség, 
soha sem szűnt meg bennem uralkodni. Ez él bennem még változatlan erővel most is, 
sőt az az érzés, hogy a háború megváltozhatatlan erők törvényszerűsége alatt áll, azóta, 
hogy a háborúval, illetve a háborús eseményekkel elméletileg is behatóbban foglalkoztam, 
csak erősödött bennem.
Mindjárt a világháború első nagy döntő eseménye, a marne-i hadjárat tanulmányozása 
hatalmasan alátámasztja ezt az érzést bennünk. A hadjárat meglepő, szinte érthetetlen 
fordulata a franciák javára, amelyről maguk a franciák is mint a »marne-i csodáról« 
emlékeznek meg, és amelyről – hogy a csoda még nagyobb legyen – később kiderült, 
hogy nemcsak a hadjárat de az egész négy évig tartó háború sorsát döntötte el a háború 
első négy hetében, a végzetszerűség benyomását kelti bennünk. Ezen benyomást még 
alátámasztja azon körülmény is, hogy ennek a központi hatalmakra nézve végzetes for-
dulatnak a szerzője személy szerint ismeretlen. A marne-i hadjárat tragikus fordulatáért 
a németek részéről senkit sem tudunk felelőssé tenni. Egy valódi, egy tiszta tragédiával 
állunk itt szemben, amely személytelenül alakult ki, amelyet a nagy névtelen sors ala-
kított ki a történelem színpadán. A német vezérkari mű nem átallja azon megérzésének 
határozott kifejezést adni, mondván, hogy ezen tragédia kialakulásában magasabb erők 
működtek közre. […]
A háború nem a diplomatáké, sem a hadvezéreké, hanem a népeké és nemzeteké, amely 
által megméretnek és jaj annak, aki könnyűnek találtatik!
Míg a közösség a háborúban ezer és ezer életet tesz az élet ezerszeres nyereségével szemben 
kockára, addig az egyén csak egy életet dobhat bele a harc vad forgatagába, a saját életét, 
amely neki mindene, a legdrágább kincse, amelyet minden pillanatban elveszíthet. Éppen 
ezért a csodálat és bámulat érzései ragadnak meg minket akkor, amidőn a harcosokat 



Kaló József

262

figyeljük, kik veszteséggel mit sem törődve nyomulnak előre az ellenség tüzében, vagy 
abban rendületlenül kitartanak. Csodáljuk bennük az embert, amelyről éppen itt, amidőn 
a pusztítás vad, mondhatnám állati indulatai hajtják előre, derül ki az, hogy mégis több, 
magasabb rendű mint az állat. – Valami olyasmit csinál, ami az állati élet szempontjából 
nézve érthetetlen és megmagyarázhatatlan volna. Odadobja és feláldozza az életét vala-
miért, ami semmiféle személyes haszonnal, vagy előnnyel nem kecsegteti. – Küzd egy 
ellenféllel, aki neki személy szerint nem is ellensége. – A halálfélelmet leküzdve, vagy 
azzal dacolva végzi el mindazt. – Az ember itt teljesen kilép az állati élet keretéből, azt 
magában leküzdve és azon túlemelkedve szinte önmagát múlja felül. – Lehetetlen akkor, 
amidőn az ember egy nagy csatát lát, azon felismerés elől elzárkózni, hogy van még 
az életnél is valami nagyobb és hatalmasabb erő, ami az embert a tudat alatt áthatja, ami 
soha el nem múló, ami az embert állandóan vonzza. Ez az erő a hősi kultusz alapja. […]
Nagy dolog az, ha van valamije az embernek, amiért érdemes élni, de még nagyobb dolog 
annál az, ha olyan célja van, amiért érdemes meghalni.
Az önfeláldozó képesség az emberiség legnagyobb kincse. Az istenek ajándéka, az élet 
mély értelme, mely minden pillanatban kockára teszi magát, hogy örökké tarthasson. […]
Minden vallás a békét hirdeti. A pacifizmus pedig egyenesen arra irányuló mozgalom, 
hogy ezen békét már itt a földi életben megvalósítsa. Amilyen nemes törekvés ez, éppen 
olyan veszélyeket is rejt magában. Ezen törekvés közben ugyanis könnyen megtörténhetik 
az, hogy az élet reális érdekeiről megfeledkezhetünk. Az élet – küzdelem, állandó harc. 
Mindenki, aki ezen küzdelemben a helyét meg akarja állani, annak edzenie kell magát 
és fel kell készülnie. A békére irányuló tevékeny pacifizmus azonban gyengít, ami álta-
lában véve sem kívánatos. […] A legveszélyesebb a pacifizmusban az, hogy a gyakorlati 
életben a defetizmustól csak egy hajszál választja el, éppúgy, mint általában a fenséget 
a nevetségestől. Nemzetközi vonatkozásban a pacifizmus minden pillanatban defetizmussá 
válhat. Ez a pacifizmus különben nemes törekvését súlyos, sőt végzetes kihatásúvá teheti, 
ezért művelése rendkívüli felelősséggel jár és csak csínján szabad vele bánni. Csínján kell 
bánni a pacifizmussal azért is, mert a haladás, a fejlődés és a kultúra tetszetős és meg-
tévesztő mezébe öltözködik. Úgy látszik, mintha a pacifizmus lenne minden fejlődés, 
haladás és kultúra alapja. Pedig a valódi haladás és fejlődés harc és küzdelem eredménye. 
Éppúgy a kultúra is nem a béke, hanem háborúk által jött létre.
Ezért látjuk, hogy minden vallás megáldja a harcba egymás ellen induló népek zászlaját. 
Az évezredes vallások reális utakon járnak. El tudják választani az ideált a valóságtól, 
mert csak így képesek a legnagyobb ideált, az emberiség fejlődését és emelkedését szol-
gálni. […]
Pacifizmus és militarizmus hasonló Janus két arcához. Egy érem két oldala. A pacifizmus 
szép oldala legyen mindig kifelé fordulva, hogy mindenki lássa, hogy mennyire örülünk 
neki és mennyire megbecsüljük azt. De a haladás dicsőségét ezen a téren engedjük át 
másoknak és igyekezzünk őket ezen nemes törekvésükben alátámasztani és megerősíteni. 
Mi higgyünk a békében, de a mi békénkben, amely nem mindig a másoké is, és ezért ha 
kell, legyünk készek érette harcba szállni.” 26

Humánuma, amelynek alapja bizonyosan vallási meggyőződése volt, a békés revízió idő-
szakában betöltött parancsnoki tevékenysége során is megmutatkozott. 1939. január 14-én 

26	 HL TGY 470 Knausz Ferenc vkszt. ezredesnek az egyetemeken 1930/31. évben megtartott előadásai.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

263

Szombathelyi Ferenc tábornokot kinevezték a kassai VIII. hadtest élére. Egy év múlva 
kassai csendőrtisztek feljelentést tettek ellene, azzal gyanúsítva, hogy zsidókat ment fel 
a katonai szolgálat alól. Történt ugyanis, hogy a VIII. hadtest tisztfeleségei a helyőrség 
tisztikarának adományaiból karácsonyi ünnepséget és gyűjtést rendeztek szegény sorsú 
gyermekek számára. Több helyi kereskedő ajándékképpen hozzájárult a segélyezéshez. 
Az egyik zsidó kereskedő különösen bőkezű adományozó volt, és a karácsonyi ünnepség 
után Szombathelyi felesége27 levelet kapott ettől a kereskedőtől, amelyben kérte a hely-
őrségi kórházban tüdőbajjal fekvő munkaszolgálatos fiának katonai szolgálat alól való 
mentesítését. A levelet Szombathelyiné Lieszkovszky Pálnak,28 Szombathelyi személyi 
segédtisztjének adta át, aki továbbította az illetékes állomástisztnek, ő pedig a kórház 
parancsnokának, és mivel az illető valóban beteg volt, mentesítést kapott. A dolognak 
híre ment, és hátterében Szombathelyi neve szerepelt. Szombathelyi szerint ez a felje-
lentés annak volt köszönhető, hogy korábban Tiszakirván felszámoltatta a csendőrökkel 
az általuk létrehozott tábort,29 amelyben több száz olyan személyt tartottak őrizet alatt, 
akiket a cseh uralom idején elkövetett magyarellenes cselekményekkel vádoltak. Ezen 
túlmenően pedig jelentést írt a csendőrségről, amelyben azt állította, hogy kegyetlenek 
és gyávák.30

Magyarországnak a Szovjetunió elleni háborúba való bekapcsolódását követően 
Szombathelyi Ferenc altábornagyot kinevezték a Kárpát-csoport élére, amelynek 
feladata a támadó hadművelet végrehajtása volt. Szombathelyi ekkor is nagy humá-
numról és az uralkodó politikai ideológiával való szembenállásáról tett bizonyságot.31 
A Kárpát-csoport parancsnokság kolomeai állomásozása alatt történt,32 hogy egy német 

27	 Született Bérczy Borbála Katalin, Szombathelyivel 1920-ban kötött házasságot. HL Szombathelyi 
Ferenc tiszti személyi anyaga, 3137/1890.
28	 Lieszkovszky Pál Alfréd (1900–1983) huszár alezredes. 1939–1941 között a VIII. hadtest parancsnoká-
nak személyi segédtisztje. 1942. április 1-jétől a Vezérkar Főnökének személyi segédtisztje. HM Központi 
Irattár 59.388.
29	 „Feljelentések eredményeként körülbelül 350 főt gyűjtöttek be, akik a cseh uralom idején magya-
rellenesen viselkedtek. Beléptünk egy nagy terembe, hol földre szórt szalmán nők és férfiak vegyesen 
összezsúfolva inkább csak ültek, mert fekvésre nem igazán lett volna helyük. Sok-sok nő, de láttunk postás 
és erdész egyenruhásokat is. Nagy kíséret csatlakozott hozzánk és amikor megálltunk a terem közepén, 
minden arc felénk fordult. A szemekből félelmet, aggódást olvastunk ki, megriadt tekintetek szegeződtek 
ránk. Jövetelünk nem ígért jót számukra. Szombathelyi néhány személyt megkérdezett: hová valók és mi 
a foglalkozásuk. Mind magyarok voltak. »Tanítónő, fodrász, postás, erdész stb.« volt a halkan elrebegett 
válasz. Szombathelyi a csendőr alezredeshez fordult: »Tehát a vád magyarellenes viselkedés? Mit szándé-
kozik tenni ezekkel a foglyokkal?« – További vádemelés, vizsgálat és ítélet – volt a katonás válasz. A felelet 
rövid volt Szombathelyi részéről: – Nyissák ki a kapukat, mindenki hazamehet. Majd ha ezután a magyar 
közigazgatás alatt viselkednek magyarellenesen, akkor visszakerülhetnek ide. Most nincs vizsgálat, nincs 
ítélet.” HL TGY 2833.
30	 ÁBTL V-101594/1; HL TGY 2833; BFL 293/1946 X. 7137.
31	 Az  esetet négy tanú is megörökítette: Szombathelyi Ferenc (Gosztonyi [1990] i.  m. 40; BFL 
293/1946 X. 7137; ÁBTL: V-101594/1 Szombathelyinek az ellene benyújtott vádirathoz szerkesztett 
észrevételei, 10.), Babos József (ÁBTL V-101594/1 Babos Józsefnek a Szombathelyi perrel kapcsolatos 
1945. július 18-i kihallgatása), Siegler Endre (HL TGY 3255. Siegler Endre: Az én világom, meg ez a másik) 
és Lieszkovszky Pál (HL TGY 2833).
32	 A négy tanú közül csak Babos ad meg pontosabb időpontot: 1941. július közepét. A Kárpát-csoport 
parancsnokság 1941. július 13. és augusztus 25. között állomásozott Kolomeán, azonban Lieszkovszky is 



Kaló József

264

SS-alakulat a városban több zsidót33 összeszedett, akiket azzal vádoltak, hogy egy koráb-
ban ott lezuhant német pilótát a szovjetek kezére juttattak. Az egyik elhurcolt férfi fele-
sége a Kárpát-csoport parancsnokságára sietett, ahol azt kérte Lieszkovszky őrnagytól, 
Szombathelyi személyi segédtisztjétől, hogy a parancsnok mentse meg az elhurcolta-
kat. Szombathelyi éppen nem tartózkodott a parancsnokságon, azonban amint vis�-
szaért, és meghallotta a történteket, nagyon felháborodott, hogy az ő területén tudta 
és beleegyezése nélkül ilyesmi történhetett.34 Szombathelyinél mint területileg illeté-
kes parancsnoknál ugyanis az SS-alakulat parancsnoka nem jelentkezett, akciójukat is 
az éj folyamán hajtották végre, így a magyar parancsnokságnak nem volt jelenlétükről 
tudomása. Lieszkovszky jelentése után Szombathelyi azonnal utasította tábori bírósá-
gának előadóját, Babos József35 hadbíró őrnagyot és Siegler Endre vezérkari őrnagyot, 
a parancsnokság anyagi vezérkari osztályának szervezési előadóját, hogy egy géppus-
kás századdal nyomban induljanak a németek után, és az elhurcoltakat hozzák vissza. 
A magyar század éppen akkor érte utol az SS-alakulatot, amikor azok az elhurcolt zsidók 
kivégzését akarták végrehajtani. Ezt Szombathelyi parancsához híven sikerült megaka-
dályozni, majd a németekkel azt az alkut kötötték, hogy az ügyet a magyarok fogják 
törvényesen kivizsgálni, és a bűnösöket elítélni. Az alkuba a németek belementek, így 
a magyar század az egész csoportot az SS-ekkel együtt visszakísérte Kolomeába, ahol 
Szombathelyi felszólította a német tiszteket, hogy igazolják vádjaikat. Mivel ezt nem 
tudták megtenni, Szombathelyi határozottan követelte, hogy az összes elhurcolt zsidót 
bocsássák szabadon, és az SS azonnal hagyja el azt a területet, amely az ő hatáskörébe 
tartozik. Amennyiben ez nem történne meg, katonai erővel fogja őket onnan eltávolítani. 
Az eljárást egyébként a magyarok ígéretükhöz híven lefolytatták (valószínűleg ezzel 
kívánták magukat bebiztosítani arra az esetre, ha a németek részéről lenne az ügynek 
folytatása), és ennek során bebizonyosodott, hogy ezen a területen német repülő egyál-
talán nem végzett kényszerleszállást. Szombathelyi parancsára tehát a zsidókat szabadon 
engedték.

A történet alapján megállapíthatjuk, hogy az SS-ek a magyarok által megszállt terü-
leten titokban hajtották végre akciójukat, és jelenlétükről nem tettek az illetékes parancs-
noknak jelentést. Lelepleződésükkor kitalált ürüggyel védekeztek, hiszen mindenki 
számára világos volt, hogy több száz zsidó nem lehet felelős az állítólagos német pilóta 
szovjet kézre adásában. (Siegler visszaemlékezésében az szerepel, hogy egy zsidó sze-
mély elhurcolásához mégiscsak ragaszkodtak a németek, mert állításuk szerint ő volt 
a valódi bűnös. A vád alaptalansága azonban, mint láttuk, csak később bizonyosodott be.) 

a szemtanúk között van, akit 1941. augusztus 1-jén áthelyeztek. Tehát a fenti eseményre valamikor július 
13. és augusztus 1. között kerülhetett sor.
33	 Siegler 40 főt, Szombathelyi hol 200, hol 250 főt, Babos pedig 400 főt említ. Lieszkovszky nem adja 
meg a pontos számukat, hanem „sok zsidót” ír.
34	 Amikor Lieszkovszky jelentette Szombathelyinek, hogy az elhurcolt zsidó férfi felesége a földre vetette 
magát, átkulcsolta csizmáit és azt csókolgatva rimánkodott neki, Szombathelyi „szomorúan azt felelte: 
bárcsak feleségednek sose legyen szüksége, hogy életedért így kelljen könyörögnie”. HL TGY 2833.
35	 Dr. Babos József (1892–?) hadbíró ezredes, 1939 januárjától Szombathelyinek mint a kassai VIII. had-
test parancsnokának ügyésze volt, majd a vezérkar főnökének ügyészhelyettese lett. 1942. január 1-jétől 
a Honvéd Vezérkar főnöke bíróságának vezetője.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

265

Az illetékes magyar katonai parancsnok nem működött közre a zsidók elhurcolásában, 
még csak cinkos „félrenézéssel” sem, hanem vállalta a németekkel való szembeszegülés 
esetleges kellemetlenségeit, amelynek nem sok példáját ismerjük. Ahogyan Lieszkovszky 
fogalmaz: „Kevesen voltak a háborús idők elején, akik a németekkel szembe mertek sze-
gülni.”36 Feltételezhetjük azonban, hogy sor kerülhetett több, a fentihez hasonló akcióra 
is, mivel a német biztonsági rendőrség és biztonsági szolgálat főnöke 1941. július 15-én 
kelt 23. számú oroszországi operációs jelentésében megállapítja, hogy „a honvédség […] 
szemlátomást pártfogolja a lengyeleket és a zsidókat”, és „a zsidók ellen indított rendőri 
akciót a honvédség leállította”. 37

Szombathelyinek egy 1941 augusztusában László Dezső38 tábornokhoz írt levele,39 
amelyben – mellékszálként ugyan, de – szó esik a zsidókérdésről is. Szombathelyi a követ-
kezőket írja ezzel kapcsolatban:

„A mi politikánk pedig már akkor keresztény és nemzeti, valamint népies volt, amikor 
arról a németeknél még csak egy pár merész ember álmodott. Merem mondani, hogy ezek 
az új politikai irányok, amelyek a németeknél olyan hatalmasan kivirágoztak, minálunk 
láttak napvilágot, tőlünk indultak el és ha nem is tudtuk azokat olyan nagy eredmén�-
nyel felfokozni, mint azt a németeknél láttuk, de éppen ennek a politikának a sarkalatos 
kérdésében, a zsidókérdésben, aránylag többet teljesítettünk, mint a németek tettek, de 
sajnos – mert őket akartuk utánozni – mindent ostobábban. Ők megfejték a zsidókat, 
lefölözték a vagyonukat, mi pedig agyon akarjuk ütni őket. […] Ezek sokkal erősebb köte-
lékek [azaz a német–magyar történelmi sorsközösség és egymásrautaltság – megjegyzés 
tőlem, K. J.], mintha száz-százalékig lefekszünk és száz-százalékig hajtjuk végre a náci 
programot, például a zsidókérdést, mint azt a románok tették.”

Ezekből a mondatokból is látható, hogy Szombathelyi – bár vitapartnerének erősen 
németbarát és antiszemita gondolati és szempontrendszeréből kiindulva érvel – mérséklő 
álláspontot képvisel a zsidókérdés kezelésével kapcsolatban akkor, amikor ostobaságnak 
nyilvánítja a zsidók agyonütésének szándékát, és óv a zsidókérdés német (és román) 
példájú megoldásának szándékától. A másik gondolat pedig, ami szembetűnő, hogy 
Szombathelyi 1941 augusztusában végső soron a zsidók kiirtásának szándékát tételezi 
fel a magyar katonai vezetésről (így értelmezem a többes szám első személyű megfogal-
mazást), és ettől minden bizonnyal nem elválaszthatók azok a benyomások, amelyeket 
Szombathelyi a Kárpát-csoport parancsnokaként a galíciai deportáltakkal kapcsolatban 
szerzett. Itt nem direkt akciókra kell gondolnunk – ilyen értelmű központi utasítás véle-
ményem szerint nem is létezett –, hanem arra, hogy a deportálással emberek tömegeit 
tették ki az éhezésnek, céltalan bolyongásnak és egy ellenséges környezetnek, amely 
sok ezer ember halálát okozta. Szombathelyi ezt ismerhette fel.

36	 HL TGY 2833.
37	 Randolph L. Braham: A magyar holocaust. Budapest, Gondolat, 1988. 173.
38	 Vitéz László Dezső vezérezredes (1893–1949), ekkor tábornok és 1941. március 1. és 1941. november 
1. között a Honvéd Vezérkar Főnökének hadműveleti csoportfőnöke volt.
39	 BFL 293/1946 X. 7113–7123.



Kaló József

266

A Kárpát-csoport parancsnokának fenti figyelmeztetéseiből az is látható, hogy milyen 
irányban haladt, illetve haladhatott volna a magyar katonapolitika, ha nem történik vál-
tás egy hónappal később, azaz nem Szombathelyi Ferencet nevezik ki a vezérkar élére. 
Ebben az esetben valószínűleg sokkal erősebb antiszemita tendenciák érvényesültek 
volna a honvédségben, mert nem lett volna fék, amely szerepet Szombathelyi töltött be.40

Szombathelyi Ferenc 1941 szeptemberében, már Magyarország II. világháborús hadba 
lépése után lett a Honvéd Vezérkar főnöke. A politizálás ekkor már egyenesen rákfenéje 
volt a magyar tisztikarnak, különösen a vezérkarnak. Erre válaszul a vezérkar főnökeként 
kiadott első vezérkari parancsa is a politizálás jelenségével foglalkozik.41 Új beosztása 
átvételét követően négy hónappal adta ki vezérkari parancsát, amelynek bevezetőjében 
közölte a vezérkari testület tagjaival, hogy már kinevezése pillanatától készült szólni 
hozzájuk, azonban az elmúlt hónapok nem a beszéd, hanem a cselekvés időszakát jelen-
tették számára. Több oldalnyi mondandója lényege a következőkkel foglalható össze, 
amelyek egyben katonapolitikai elveit is tartalmazzák:

„Magyar Vezérkar! Nemzetünk ma ismét nehéz időket él. Ismét világháborúban vagyunk, 
aminek keretében a mi magyar háborúnkat kell megnyernünk, mint azt 1914-18-ban 
kellett volna és meg is nyerhettük volna, dacára, hogy a világháborút elvesztettük.42 
Elvesztettük a magyar háborút is, mert nem voltunk eléggé magyarok. Mindenféle badar 
idegen világszemlélet, mely szép kultúr-jelszavakba burkolódzott, vakított el bennünket. 
Nekünk, magyaroknak különben is gyengénk a jelszavas kultúra, az intellektualizmus 
és a politizálás. A politizálás volt mindig a rákfenénk. A politika pedig csak elválaszt 
és sohasem hoz össze. A katonaság, a katonai gondolat az, amely szorosan összefűz ben-
nünket minden magyarral. Ezt a gondolatot, az egyszerű katonás érzést kell magunkban 
erősíteni. Csak katonák legyünk, csak magyar katonák. Ennek politikai kihatása nem-
zetmentő lehet és az is lesz.
E gondolatok jegyében üdvözöllek Benneteket magyar vezérkari tisztek és végezetül ma, 
mint főnökötök, ugyanazt kiáltom felétek, mint amikor tanárotok voltam. A vk.43 (43. láb-
jegyzet tőlem – K. J.) tiszt is katona, sőt katona a legjavából, a szó egyszerű és nemes 
értelmében. Ilyen katona-vezérkari tisztet akarok látni, és nem politikus-vezérkarit.”

40	 Erre vonatkozóan lásd részletesen Kaló József: Szombathelyi Ferenc és a galíciai deportálás. Magyar 
Napló, 20. (2008), 8. 27–32.
41	 Azaz a vezérkari testület tagjainak szóló, előttük ismertetendő parancs. Az alább részletesen ismerte-
tendő parancs a HL VKF 1942 hdm. csf. 35/eln. számú irat.
42	 Szombathelyi a Honvéd Vezérkar főnökévé történt kinevezését az erők megőrzéséről vallott katona-
politikájának köszönhette. Ennek lényege röviden úgy foglalható össze, hogy nem kerülhetünk hasonló 
történelmi helyzetbe, mint 1918–1919-ben, amikor a nagyhatalmak háborújában kivérzett magyarságnak 
nem maradt ereje saját önvédelmére, sajátságosan magyar céljai megvalósítására. Ezért arra kell töreked-
nünk, hogy ha már szerencsétlen módon beléptünk ebbe az új háborúba, akkor csak annyit bocsássunk 
a németek rendelkezésére, amennyit feltétlenül szükséges, és a nagyhatalmi érdekekkel szemben kon-
centráljunk saját érdekeinkre. Erre vonatkozóan részletesebben lásd Kaló József: Szombathelyi Ferenc 
memoranduma. Hadtörténelmi Közlemények, 122. (2009), 3. 747–762.
43	 vezérkari



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

267

Ugyanezen év októberében szintén a vezérkar politizáló szelleme, a gömbösi nevelési 
elvek, az elvakult németbarátság és a szélsőjobboldali ideológiák ellen kelt ki a Honvéd 
Vezérkar főnöke a Hadiakadémia számára kiadott utasításában.44 Az utasítás felütése 
így hangzik: „Én a vezérkartól azt követelem, hogy gyakorlati talajon álljon és magyar 
legyen. Ez szolgáljon irányelvül a hadiakadémiában a vezérkari utánpótlás kiképzésénél.”

Bevezetésképpen Szombathelyi rögzíti, hogy a magyar vezérkari tisztképzés szín-
helyén, a Hadiakadémián ugyanabban „a nemzetileg közömbösített szellemben” folyik 
az oktatás, mint a volt Osztrák–Magyar Monarchia vezérkari tisztképző intézményében. 
A hangsúly a tudományos képzésben a klasszikus hadművészetre, valamint az általános 
politikai ismeretekre lett helyezve, és a magyar viszonyokat elhanyagolták.

„Ez a hallgatókban az elmaradottság érzetét keltette. Bennük bizalmatlanságot ébresztett 
a mi viszonyaink iránt. Az elméleti túlképzés a különben is erős kritizálási hajlamot 
rendkívül kifejlesztette. Még a politikai vonalon is a jobban tudás érzetét ébresztette fel. 
Különösen izgatólag hatottak e téren a külföldi események, parancsuralmi rendszerek 
keletkezése, amelyek dinamikája főként a fiatal lelkeket hatalmába kerítette. A magyar 
glóbusz szűk lett, sőt kárhozatos. Miután azt tanulták, hogy a hadvezetés folytatása a poli-
tikának csak más eszközökkel,45 sem a folytatás, sem a más eszközök nem érdekelték őket, 
így a hadvezetés a politikai kérdésekkel szemben háttérbe szorult. Politikai és közgazda-
sági problémák kezdték izgatni a kedélyeket, ilyen irányú tanulmányok láttak napvilágot. 
Láthatjuk tehát, hogy ez a túlhajtott és ferde irányba terelt elméleti kiképzés nem volt 
alkalmas sem a katonai, sem a magyar öntudat és szellem kialakítására, de alkalmas volt 
arra, hogy idegen eszmék szolgálatába állítson.”

A vezérkari tiszt legyen gyakorlatias, foglalkozzon szakmája alapjával, amely a harc 
és a harcos. Ha így tesz, akkor a vezérkari tiszt rá fog döbbeni, hogy

„a mi harcosunk a magyar katona, egy szegény kis nemzetnek tagja, amely bár dicső 
múltra tekinthet vissza, de már régen nem tartozik azok közé a nagy nemzetek közé, akik 
a klasszikus hadvezetés élén járnak. Eszközei sokkal korlátozottabbak, azért célkitűzé-
seinek is sokkal korlátozottabbaknak kell lennie.46 […] Nincs nagyobb művészet annál, 
mint valamely hadsereget erejének, nemzeti viszonyainak megfelelően eredményesen 
vezetni. Ezért nem kell félni a magyar vezetőknek és vezérkarnak, hogy nem vezethetnek 

44	 HL VKF 1942 1. oszt. 5683/eln. A hosszú iratból csak a jelen tanulmányunk tárgyához kapcsolódó 
részekkel foglalkozunk.
45	 Utalás Carl von Clausewitz egyik alaptételére, miszerint „a háború a politika folytatása más eszközök-
kel”.
46	 Azaz itt az erők megőrzéséről és a sajátságosan magyar célok követéséről vallott katonapolitikájára 
hívja fel a figyelmet Szombathelyi, amelyet 1941. szeptemberi memorandumában így fogalmazott meg: 
„Száz-százalékos német győzelem, száz-százalékos német megoldást jelent. Hol marad a magyar megol-
dás akkor, ha minden erőnket eleve ennek a száz-százalékos német győzelemnek a kivívására bedobjuk 
és feláldozzuk. Ezért mindent egybevetve, azt hiszem, hogy várnunk kell. Ne siessünk. Ne akarjunk 
németebbek lenni a németeknél. Tartsuk szárazon a puskaport és gondoljuk meg, hogy mi nem nagyhata-
lom vagyunk és ne nagyhatalmi fejjel gondolkozzunk. Nem helyezkedhetünk mi magyarok a németekkel 
azonos álláspontra. […] Nagyhatalmi politikát és hadászatot át kell engedni a nagyhatalmaknak. Nekünk 
a fal mellett kell járnunk.” Kaló (2009) i. m. 762. 



Kaló József

268

sikerrel, mert csak magyar csapatokat és nem klasszikus értékű csapatokat vezetnek. 
Ez nem fogja sohasem akadályozni őket akkor, ha a magyar csapatokat magyarul vezetik 
és nem németül akarják vezetni. A magyar vezérkar a magyar nemzetet kell szolgálni, 
és nem mást. […] A mi katonai mérlegeléseink mindig csak azon alapból indulhatnak ki, 
hogy kis nemzet vagyunk.”47

Az előző irattal összecsengő módon, annak mintegy folytatásaként adta ki Szombathelyi 
vezérezredes vezérkari kiképzési irányelveit 1943. július 27-én.48 Ebben a 21 oldalas 
kiadványban a következő fontosabb megállapítások szerepelnek a németbarát szellemi-
séggel és a vezérkar politizálásával kapcsolatosan:

„Vezérkari kiképzésünk feltűnő hátránya az, hogy a fiatal tiszteket, akik a Hadiakadé-
miába bekerülnek, kötelezően bevezetjük a vezetés legfelsőbb régióiba. Mindenkinek 
egyformán tanítjuk a felső vezetést, sőt az államvezetést is a maga politikai, gazdasági 
és szociális tudományaival együtt. […] Ezzel a magas politikai képzettséggel szemben 
a tulajdonképpeni vezérkari tiszti kiképzés, szóval maga a mesterség, háttérbe szorul 
és elveszti elsőrendű jelentőségét. A fiatalembert, ki mindig hajlamos a túlzásra és koránál 
fogva úgyis társadalmi reformer, hamis képzetek ragadják meg. Karrierjének beteljesü-
lését nem a katonai formájának kifutásában, hanem a politikai karrier elérésében látja. 
Miniszter szeretne lenni, főképp miniszterelnök, vagy valami gazdasági csúcsminiszter, 
aki a többieknek diktál.”49

Ezzel a képzéssel a magyar vezérkar főnökének megítélése szerint célt tévesztünk, mert 
a vezérkari hallgatók zöme egyébként sem alkalmas államvezetői feladatok ellátására.

„Felsőbb vezetőket és államvezetőket nem lehet mindenkiből csinálni, de egyszerű és a jó 
katonás szellemből mindenkit ki lehet zökkenteni és fejlődésében meg lehet zavarni. 
Éppen a gyengébbek azok, akik a hadiiskola elvégzésével magukat felsővezetőnek, sőt 
országvezető- képességekkel megálldottnak gondolják, mert ezekbe a magasabb tudomá-
nyokba belekóstoltak. […] Az ilyen ferdén képzett fiatal tisztek […] a katonai mesterségtől 
eltávolodnak, ellenben annál szívesebben foglalkoznak államvezetési problémákkal, de 
miután ehhez sem érettségük, sem képzettségük nem elég, egyszerűen politizálnak.”50

Ezt követően hasonló problémákat feszeget, mint 1942. október 14-i hadiakadémiai 
utasításában. A magyar vezérkari tisztek elszakadtak a magyar valóságtól,

„a hazai viszonyokat szűkösnek és elmaradottnak tartották. Ezen alapon nem lehetett 
azt a dinamikus és egységes vezetést, amelyben a katonai és polgári vezetés a legfelső 
fokon egyesülnek, tanulmányozni. Rendesen a parancsuralmi rendszereket, a maguk rideg 
politikai vezetésével és gazdasági csúcsszervezetével vették a tanulmányok alapjául, mint 
a klasszikus államvezetés példaképét.”51

47	 Utasítás a hadiakadémia számára. 6933. Szám/Vkf. Szgd. Budapest, Magyar Királyi Honvédség, 1942.
48	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
49	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
50	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
51	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

269

A hadászati kérdések közül is csak a nagy, idegen példákkal foglalkoztak. 70–80 hadosz-
tályból álló erők hadműveleteit tanulmányozták, és nem a magyar viszonyokét. Ugyanígy 
figyelmen kívül hagyták a magyar honvédség kiképzési és felszerelési, fegyelmi viszo-
nyait, a mozgósítási előkészületeit, valamint anyagi ellátását és gazdálkodását.

„A hadsereg anyagi ügyei tekintetében a tantervet főként a hadiipar magas problémája, 
nevezetesen az ipari mozgósítás érdekelte, melynek keretében munkáskérdések és szociális 
problémák megoldása bőven szerepeltek, sőt a kor szellemének és divatos eszmeáramla-
toknak megfelelően ezek a kérdések az előadások előterében álltak. Emellett a hadiipar 
tanulmányozásánál, szintén idegen példákat vettek alapul, főként a diktatórikus államok 
példáját. És itt is szem elől tévesztették azt, hogy a mi viszonyaink teljesen mások, de 
azt is szem elől tévesztették, hogy a diktatórikus államvezetés alatt elért eredmények 
alapja nem a szervezés volt – amit a diktatúra csinált –, hanem az a meglévő ipar, amelyet 
a diktatúra készen talált, mert azt előtte jó száz évvel Krupp-ék, Thiessen-ék, Benz-ék, 
Siemens-ék stb.-ik megalapozták. Miután ezt szem elől tévesztették, a tanulmányok ered-
ménye az volt, hogy mindnyájan a politikai viszonyokat akarták megváltoztatni – lehe-
tőleg a parancsuralmi rendszert bevezetni –, mert úgy képzelték, hogy akkor mindjárt 
lesz hadiipar is”52

Jegyzi meg Szombathelyi erős szarkazmussal ismét. Mindenfajta totalitárius ideológiai 
elhajlástól óvva a magyar tisztikart a vezérkarfőnök így folytatja: „A bolsevista dikta-
túra, mely megteremtette a hadiipart, csinálta ezt így, ami viszont az Orosz Birodalom 
kimeríthetetlen nyersanyagforrásai nélkül elképzelhetetlen. De ők abszolút bolsevista 
ellenesek voltak. Kizárólag jobboldali diktatúrára gondoltak. Fordítva gondolkoztak 
és vígan politizáltak.”53

Fenti mondataiban azonban világosan benne van, hogy a magyar vezérkari tisztek 
egyértelműen a szélsőjobboldali eszmeáramlatok hívei lettek, amelyet károsnak nyilvá-
nít. „A reális talajt sokan elvesztették. A honvédség minden baját politikai és gazdasági 
vonalon akarták megoldani, mert erre az államvezetési vonalon felkészültek”54 – jegyzi 
meg ironikusan.

Majd katonai szakmai és nevelési kérdések hosszú oldalakon át való fejtegetése után 
összefoglalóan megjegyzi: „Nekünk nem a Cannae-t kell újból megnyerni az ibériai gya-
logsággal és Hasdrubal lovasságával, sem a Marne-i hadjáratot jobban csinálni a maga 
óriási méretű hadseregeivel, sem államot vezetni, sem diktatúrát csinálni, hanem a hol-
nap magyar csatáját kell megnyerni, magyar csapatokkal.”55 A magyar vezérkarfőnök 
történelmi példával élve kifejti: reméli, hogy ugyanúgy, ahogyan a jénai vereség válto-
zást hozott a porosz haderőben, úgy a doni vereség56 is hasonló változást hoz a magyar 
honvédségbe. Szombathelyi reményei szerint ennek következtében

52	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
53	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
54	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
55	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
56	 1943 januárjában a 207 ezer főt számláló magyar 2. hadsereg megsemmisítő vereséget szenvedett, 
amely során 120 ezer fő elesett, megsebesült, fogságba esett vagy eltűnt. Az anyagi veszteség még ennél 



Kaló József

270

„megszűnik majd a politizálás is, ami szintén minden harcjelentésből kicseng. A katonai 
eredménytelenségünk okát mindenki a politikai vonalra vezeti vissza. Ebből kifolyólag 
mindenki a politikai problémákat akarja megoldani. A földreformot, a zsidókérdést stb. 
És úgy érzi, hogy ehhez ért is. Ezzel szemben sajnos a katonai kérdésekkel alig, vagy 
csak mellékesen foglalkoznak.”57

Természetesen a vezérkar főnöke nincs ellene a szélesebb ismeretek oktatásának. Aho-
gyan fogalmaz:

„Nem ismerem félre annak nagy jelentőségét, hogy a hadiiskolára vezényelt válogatott 
fiatal tisztikar művelődését elősegítsük és neki ennek a lehetőségét megadjuk. […] Miután 
a hadvezetés a politikával, valamint a gazdasági élettel és a szociális viszonyokkal szoros 
kapcsolatban van, jó, ha ezeket a tudományokat a fiatalemberek előtt feltárjuk és ezek 
összefüggését egymás között, valamint a hadvezetéssel ismertetjük. Ebből kifolyólag 
igenis tartassanak a hadiakadémián politikai, szociális, nemzetgazdasági előadások, de 
csak annyira, amennyire ez szükséges, és teljesen tárgyilagos alapon. […] Nagyon fontos 
az, hogy ezeket a tárgyakat politikamentesen tanítsuk. Tisztán szakszerű vonatkozásaiban 
ismertessük őket. Ezért szükséges, hogy az előadó tanárok maguk tekintélyes, jó hírű 
szakemberek legyenek és nem dilettánsok vagy autodidakták, mint a mostani tanárok, akik 
mint katonák kóstoltak bele ezekbe a tudományokba. Így a fiatalember szaktekintélyektől 
hallja azt, amit hallania kell. A tekintélyek behatása alatt maga is komoly és felelősség-
tudatában emelkedett lesz, és akkor a politizálási hajlam, dacára, hogy ezekkel a nem 
katonai tárgyakkal is foglalkozik, meg fog szűnni.”58

Egy, a témánk szempontjából is érdekes epizódot örökített meg Lieszkovszky alezredes 
visszaemlékezésében. 1942 tavaszán történt, a magyar 2. hadsereg mozgósítása időszaká-
ban, hogy az annak alárendeltségében működő miskolci VII. hadtest élére új parancsnokot 
neveztek ki Horváth Sándor59 vezérőrnagy személyében. Horváth vezérőrnagy az új 
beosztását idegösszeomlást mutató jelenségekkel együtt vette át: a fogadására összegyűlt 
helyőrség tisztikarát bemutatkozó beszédében lelövéssel fenyegette meg engedetlenség 
esetén, majd „ugyanez ismétlődött meg a város és a megye vezetőinek jelenlétében”. 
Borbély-Maczky Emil,60 Borsod vármegye és Miskolc város főispánja Budapestre utazva 
felhívta a miniszterelnök figyelmét a történtekre, aki telefonon rögtön intézkedést kért 
a vezérkarfőnöktől. Szombathelyi ekkor személyesen magához hívatta a VII. hadtest 
parancsnokát és annak vezérkari főnökét. Megérkezésük után mind a vezérkarfőnök, 
mind a hadtestparancsnok kísérete feszülten figyelte, mi fog történni. Lieszkovszky 
alezredes figyelmeztette főnökét a várható veszélyre, javasolta, hogy vegyék el Horváth 
vezérőrnagy revolverét, de Szombathelyi úgy döntött, négyszemközt fogadja Horváthot, 

is nehezebben pótolhatónak bizonyult.
57	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
58	 HL VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
59	 Vitéz Horváth Sándor (1890–?) vezérőrnagy, 1942. április 15. és 1942. május 21. között a miskolci 
VII. hadtest parancsnoka. 1942. november 1-jétől nyugállományba helyezték.
60	 Borbély-Maczky Emil (1887–1945) politikus, nyugállományú honvédtiszt.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

271

és előzetesen nem fegyverezteti le. A vezérkarfőnök irodája előtt várakozó Lieszkovszky 
mindenre készen hívatta a vezérkarfőnök vezető orvosát,

„álljon készen injekciókkal. Esetleges lefogásra pokrócokat hozattam. Három markos 
irodaszolga készenlétben állt az ártalmatlanná tételre. Mindkét bejáratnál feszülten hall-
gatództunk, nem dörren-e a pisztoly?
Nehezen múltak a percek. Egyszerre ordító kiáltásban Szombathelyi hangját ismertük 
fel: »Itt pedig én vagyok az Atyaúristen!«
Nemsokára kinyílt az ajtó. Horváth Sándor lépett ki halálsápadtan. Szombathelyi kísérte 
az ajtóig. Mi csak győztük eltüntetni a pokrócokat.
Szombathelyi behívatta a vezérkari ezredest [a hadtest-vezérkari főnököt – K. J.]. Intézke-
dett, hogy kísérjék budapesti lakására Horváthot. Majd az orvost kérette, hogy intézkedjen, 
hogy az ideggyógyászati intézetbe azonnal szállítsák be. Csak ezek után hallottam, mi is 
történt odabent kettőjük közt. Szombathelyi leültette és részvétét nyilvánította Horváthnak, 
annak nemrég meghalt fia elvesztése felett.
– Látom, hogy fiad halála nagyon megviselt. Pihenésre van szükséged. A hadtest moz-
gósítása és a harctérre szállítása igen sok gonddal jár. Ettől a felelősségtől mentesíteni 
akarlak, egyelőre menj szabadságra. A hadtestet majd más veszi át.
– Azt nem – felelte Horváth. – Nem adom át a parancsnokságot, a harctérre én megyek. Én 
beszéltem az Úristennel, aki azt mondta nekem, te Sándor, neked kell menni a harctérre.
– Jó én tudom azt, hogy vallásos és imádkozó lélek vagy. A jó Isten azonban nem avat-
kozik be minden földi dolog intézésébe. Ezt a jó Isten rám bízta.
Horváth Sándor kihúzta magát, felállt és rákiáltott Szombathelyire: »Én vagyok az Atya-
úristen.«
Ekkor csapott le öklével Szombathelyi az asztalra és kiáltotta: »Itt pedig én vagyok 
az Atyaúristen.«
Lövés nem dördült, pokrócokra sem volt szükség. Horváth Sándor elfogadta a nála maga-
sabb Atyaúristent, vigyázzállásba merevedett és meghajtott fővel mondta: »Igenis.«
A jó katona még elborult elmével is az marad, és a nála magasabb Atyaúristent elfogadja. 
Ideggyógyintézetbe, majd nyugdíjba került, további sorsáról nem tudok.”61

Hogy hová vezethet a tisztikar politizálása, azt a délvidéki vérengzés eseményei, illetve 
Szombathelyi vezérezredesnek a főbűnösök szökése után kiadott tiszti parancsa mutatja 
leginkább. 1942 januárjában Dél-Bácskában partizánvadász razziára került sor, amelynek 
ürügye alatt a műveletet vezető katonai parancsnokok tudtával és szorgalmazására nép-
irtás történt. A magyar katonai ügyészség Feketehalmy-Czeydner Ferenc62 altábornagy 

61	 HL TGY 2833.
62	 Feketehalmy-Czeydner Ferenc (1890–1946) vezérezredes, 1941. augusztus és 1942. augusztus között 
a szegedi V. hadtest parancsnoka. Az 1942. januári partizánvadász akció parancsnoka, az elkövetett atro-
citások egyik fő felelőse. Emiatt eljárás indult ellene, majd 1942 augusztusában beosztásából felmentet-
ték és nyugállományba helyezték, az eljárást ideiglenesen beszüntették, majd 1943-ban újraindították. 
1944 januárjában az ítéletet be nem várva, az akció fő felelőseivel együtt, német segítséggel a Harmadik 
Birodalomba szökött, ahol a Waffen–SS felvette állományába. Távollétében nem jogerősen halálra ítélték. 
A német megszállás után rehabilitálták, a nyilas hatalomátvétel után a honvédelmi miniszter és vezérkar 
főnökhelyettese lett. A háború után mind a magyar, mind a jugoszláv népbíróság halálra ítélte, Jugoszlá-
viában végezték ki.



Kaló József

272

és társai ellen 1943 őszén készült vádirata 3309 áldozatot tartott nyilván,63 szerb források 
az áldozatok számát összesen 3809 főre tették.64 1942 tavaszán megindult a vezérkar 
nyomozóügyészi eljárása, amelynek eredményeként Babos hadbíró alezredes júniusban 
705 oldalas jelentésben számolt be az eseményekről. Babos nyomozásával párhuzamo-
san – 1942. március–áprilisban – lezajlott a Keresztes-Fischer Ferenc65 belügyminiszter 
által elrendelt összeírás, amely az akció során eltűnt személyek községenkénti névjegy-
zékbe vételét jelentette.66 A délvidéki razzia parancsnokai ellen megindult eljárást le 
kellett állítani, mivel sem a kormányzó, sem a kormány, sem a vezérkar főnöke nem mert 
szembenézni az eljárás következményeivel. Szombathelyi közbenjárására a kormányzó 
augusztus 13-án a honvédtisztekkel szemben az elrendelt bűnvádi eljárást megszüntette.67 
A honvédség reputációját tehát a pertörléssel kívánták megvédeni. Feketehalmy-Czeydner 
altábornagyot és Deák László68 ezredest nyugdíjazták, Grassy József69 ezredes a szovjet 
hadműveleti területre került. A csendőrtisztek ellen azonban az eljárás tovább folyt. 
Horthy kormányzó 1943. október 11-én rendelte el a bűnvádi eljárás megindítását, illetve 
folytatását. Lépését az időközben felmerült újabb adatokkal indokolta. A kormányzói 
döntésnek elsősorban politikai okai voltak. Az 1943-as esztendőben kezdetét vette 
a magyar béketapogatózás a nyugati szövetségesek irányába, a közeledés feltételeként 
azonban az említettek a bácskai jóvátétel ügyét is megjelölték. Szeptemberben létre-
jött az olasz fegyverszünet, és közelinek vélték a balkáni partraszállás megkezdését is. 
A magyar kormány mindenképpen gesztusokat akart tenni a nyugati hatalmak irányába. 
E gesztusok közé sorolható az újvidéki bűnösök bíróság elé állítása. Természetesen 
az ügy újraindítása a délvidéki szerbség megnyerését is célozta. 1943 decemberében 

63	 Ádám Magda – Juhász Gyula – Kerekes Lajos: Magyarország és a második világháború. Budapest, 
Kossuth, 1966. 390.
64	 Györkei Jenő: Idegen bírák előtt. Budapest, Zrínyi, 2002. 207.
65	 Keresztes-Fischer Ferenc (1881–1948) 1931 és 1935, valamint 1938 és 1944 között a Károlyi-, Gömbös-, 
Imrédy-, Teleki-, Bárdossy- és Kállay-kormányok belügyminisztere. Magyarország német megszállása 
után a németek az elsők között fogták el, és a mauthauseni koncentrációs táborba hurcolták.
66	 Babos József tanúvallomása a Feketehalmy-Czeydner Ferenc és társai elleni népbírósági tárgyaláson 
ÁBTL V-87992/1-a. 505–508; 549; 552; Buzási János: Az újvidéki „razzia”. Budapest, Kossuth, 1963.76–78.
67	 HL HM 13. osztály 1943 70.252 Feketehalmy-Czeydner és társai. 5–6.
68	 Deák László (1891–1945) ezredes. 1942. júliusig a szegedi 9. gyalogezred parancsnoka, amely egység 
részt vett a dél-bácskai tisztogató akcióban. Az ellenük megindult eljárás leállítását követően nyugdíjazták. 
Az eljárás újraindítását követően 1944 januárjában az ítéletet be nem várva, az akció fő felelőseivel együtt, 
német segítséggel a Harmadik Birodalomba szökött, ahol a Waffen–SS felvette állományába. Távollétében 
nem jogerősen halálra ítélték. A német megszállás után rehabilitálták, visszatért Magyarországra, ahol 
a Waffen–SS magyarországi parancsnoka mellett a magyar SS-csapatok szemlélője lett. Az európai háború 
befejeződése előtt pár nappal öngyilkos lett.
69	 Grassy József (1894–1946) altábornagy, 1941. augusztustól 1942. áprilisig a 15. gyalogdandár parancs-
noka. Részt vett a délvidéki razziában, ahol Újvidék városparancsnoka is volt. Az elkövetett atrocitások 
egyik fő felelőse. 1942. áprilistól 1942. novemberig a 13. könnyűhadosztály parancsnoka, majd 1943. novem-
berig a Honvéd Vezérkar Főnökének kiképzési csoportfőnöke. 1943-ban hadbírósági eljárást kezdemé-
nyeztek ellene az 1942. januárban elkövetett cselekményei miatt. 1944. januárban az ítéletet be nem várva, 
az akció fő felelőseivel együtt, német segítséggel a Harmadik Birodalomba szökött, ahol a Waffen–SS 
felvette állományába. Távollétében nem jogerősen halálra ítélték. A német megszállás után rehabilitálták, 
1944. novembertől az SS 25. „Hunyadi” hadosztály parancsnoka. A háború után mind a magyar, mind 
a jugoszláv népbíróság halálra ítélte, Jugoszláviában végezték ki.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

273

kezdetét vette az ügy fő tárgyalása, azonban a vezérkar főnöke Feketehalmy-Czeydner 
és társai ellen nem volt hajlandó vizsgálati fogságot elrendelni,70, aminek következtében 
azok 1944 januárjában megszöktek. Január 18-án a kormány éles hangú nyilatkozatban 
ítélte el Feketehalmy-Czeydnert és társait, közönséges szökevényeknek minősítették 
őket. Szombathelyi tiszti gyűlést hívott össze az Országos Tiszti Kaszinóba, és felol-
vasta a szökéssel kapcsolatban január 21-én kiadott tiszti parancsát.71 Ebben többek közt 
a következők szerepeltek:

„Ami legutóbb történt, azt sohasem hittem volna, hogy megtörténhet, mert számomra 
elképzelhetetlen volt. Magyar tábornokok […] a felelősségre vonás elől megszöktek. 
Felelniök kellett volna azokért az eseményekért, amelyek 1942. januárjában a Bácskában 
történtek. […] Felelni kellett volna olyan cselekményekért és tettekért, melyeket parancs-
nokságuk alatt álló csapatok és közbiztonsági szervek követtek el. Felelni kellett volna 
mindazon cselekményekért, amelyek a magyar katona és fegyverek becsületét mélyen 
sértették, és amelyek a magyar katonatiszt tekintélyével és jó hírnevével teljesen össze-
egyeztethetetlen. Felelniök kellett volna azért, mert nem vigyáztak arra, hogy a vezetésük 
alatt álló magyar katona balkáni nívóra ne süllyedjen. Felelniök kellett volna mindazért, 
amit tettek, vagy amit tenni elmulasztottak.
Ami 1942. januárjában a Bácskában, nevezetesen Újvidéken történt, az példátlan a magyar 
honvédség történetében is és alkalmas arra, hogy a szomszédos szerb nép és közénk 
évszázadokra a gyűlölség és bosszú magvait hintse el. Az egész eseményt összefoglalóan 
csak ezekkel a végzetesen tragikus szavakkal tudom kifejezni, hogy nemzeti szerencsét-
lenség.”72

Szombathelyi leírja, hogy az ügy megindítása azért húzódott, mert a vádlottak sokáig 
megtévesztették valótlan állításaikkal, és féltette a honvédség becsületét is elhamarkodva 
vásárra vinni. Személyes csalódásának is hangot adott: „A vádlottak között nem egy 
olyan volt, aki tovább élvezte elöljárói és bajtársai bizalmát. Közöttük Grassy vezérőr-
nagy egészen a legutóbbi időkig mellettem szolgált. Úgyszólván mellőlem szökött meg. 
Óriási csalódás szökésük számomra, melyet míg élek nem fogok elfeledni.”73 A vádlottak 
szökésükkel árulást és hűtlenséget követtek el, és maguk felett mondták ki az ítéletet.

„Ők magukat bizonyára politikai áldozatoknak állítják oda, mártíroknak, akik azért szen-
vednek, mert a magyar ügyet szolgálták. Igen, ők áldozatok, de nem a politika áldozatai, 
hanem a vétkes könnyelműség és a politizálás áldozatai – mely sajnos oly mélyen befész-
kelte magát soraink közé.

70	 Szombathelyi döntését azzal indokolta, hogy méltánytalannak tartotta egy magyar tábornokhoz a letar-
tóztatást. A vádlottak is olyan kijelentéseket tettek, hogy örülnek annak, hogy ügyük mielőbb bíróság elé 
kerül, és így tisztázhatják magukat. A német katonai attasé is nyomást gyakorolt a vezérkar főnökére, hogy 
ne tartóztassa le a vádlottakat, és az Államvédelmi Központból is olyan értesítést kapott, hogy a vádlottak 
letartóztatása esetén a németek akár erőszakkal is kiszabadítanák őket. Gosztonyi (1990) i. m. 37–38; 
ÁBTL: V-87992/1-a. 572; ÁBTL V-101594/1. Szombathelyinek a vádirathoz írt észrevételei. 30.
71	 Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. ÁBTL V-101594/1. 264–268.
72	 Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. ÁBTL V-101594/1. 264–268.
73	 Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. ÁBTL V-101594/1. 264–268.



Kaló József

274

Egy kor szelleme által elvakítva, politikai éretlenségükben olyan dolgokat követtek el 
és olyan szerepet vállaltak, amelyet tisztek, katonák sohasem vállalhatnak, és amelynek 
elvégzésére soha, semmilyen körülmények között nem adhatják oda magukat.”74

Ezután rátért az ellenük folyt bírósági eljárás jellemzésére: a bíróság teljesen pártatlan 
volt, a bírák hivatásuk magaslatán álltak, a vádlottak pedig a védekezés teljes szabad-
ságával élhettek. Azonban ezzel visszaélve megszöktek. „Ilyen a mi történelmünkben 
még soha nem fordult elő. Mert magyar tábornokok még akkor is szenvedtek, ha nem 
voltak vétkesek.”75 Alárendeltjeiket soha nem hagyták cserben – ellentétben a mostani 
szökevényekkel.

Az általánossá vált politizálási hajlandóságra utalva végezetül kijelenti:

„A fentieket nemcsak azért közöltem, hogy a tisztikar ezen ügyről tájékoztassam, hanem 
azért is, hogy ismét felhívjam a tisztikar figyelmét arra, hogy ne politizáljon. Különösen 
most tartózkodjon a politizálástól, bár jól tudom, hogy éppen ez az eset újból mozgásba 
hozza a politikai hajlamot. A politizálók most azután nagyon is elemükben lesznek. Még 
magukat is túllicitálhatják.”76

Azonban, jegyzi meg keserűen:

„Egy politizáló tisztikar iránytűt veszít és szerencsétlen embertáraság lesz. […] A tisztikar 
eltéved, aljas ösztönök és politikai áramlatok szolgálatába szegődik. Szörnyű kilengések 
áldozata lehet, mint azt a jelen eset is mutatja. Okoljunk ebből az esetből. A tiszt legyen 
fegyelmezett, becsületes, lovagias és emberséges ember, mint amilyen a magyar tiszt 
mindig is volt, és aminek a jó hírnevét mindig köszönheti és köszönni fogja.”77

A fenti sorok már eleve kifejezik az érzelmi töltöttséget, azonban az Országos Tiszti 
Kaszinóban a parancs felolvasásakor jelen lévő egyik szemtanú a következőképpen tudósít 
Szombathelyi lelkiállapotáról:

„A »főnök« sovány aszkétaarca verítékben ázott. Ingerültségében lelökte, lesodorta papír-
lapjait, melyekről a bűnösök kiátkozását, tiszti rendfokozatuktól, rangjuktól, beosztásuktól 
való megfosztását, a honvédség kötelékéből való végleges kizárását kellett volna felolvas-
nia. Fáradtan billegtek, lebegtek a fehér lapok a földre, de senki sem mert megmoccanni, 
hogy egyet is felvegyen közülük. Szombathelyi üvöltött, ordított. […]
»Undort, gyűlöletet, megvetést érzek azok iránt, akik gyalázatba sodorták, bemocskolták, 
meggyalázták magyar hazánkat, katonai becsületünket. Alig hihető, hogy ezt valaha is 
elfelejtheti, megbocsájthatja nekünk a józan, művelt népek közössége!«
Halottfehéren, elszánt mozdulattal lecsatolta kardját, és az asztalra dobta. Hangja rekedtté 
vált, szája sarka legörbült. »Elhatárolom magam attól a tisztkartól, melynek tagjai ekkora 
aljasságra képesek […] Eldobom magamtól a kardot, melynek becsületére, tisztaságára 
felesküdtem, és melyet most bemocskolt, meggyalázott néhány gazember […]«

74	 Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. ÁBTL V-101594/1. 264–268.
75	 Feltehetően az aradi vértanúkra utal. Forrás: Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. 
ÁBTL V-101594/1. 264–268.
76	 Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. ÁBTL V-101594/1. 264–268.
77	 Szombathelyi Ferenc 1944. január 21-i tiszti parancsa. ÁBTL V-101594/1. 264–268.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

275

Ennek a gesztusnak a súlyát, jelentőségét – azt hiszem – a mai ember, a mai civil képte-
len a maga valóságában felmérni, megérteni. A kard, a »porte-épée«, az arany kardbojt: 
szimbólum volt, a tiszti becsület, a feddhetetlenség, a katonai erények jelképe. Döbbenetes 
volt, ahogyan a vezérezredes – kardjának elhajításával – elhatárolta magát az újvidéki 
gyilkosságoktól.”78

Hogy mennyire meghatározó szerepet játszott katonai vezetői döntéseiben a vallásos 
elem, azt leginkább Schönherz Zoltán79 elítélésének körülményei mutatják. Schönherz 
Zoltán tizenhárom vádlott-társával 1942. szeptember 29–30-án állt a Honvéd Vezérkar 
Főnökének Bírósága80 elé. A tárgyaláson megállapítást nyert, hogy Schönherz Zoltán 
1924 óta volt a kommunista párt tagja, és 1935 és 1940 között hosszabb időt töltött 
a Szovjetunióban. 1940 végén visszatért, és itthon a kommunista párt központi bizott-
ságának vezetőségi tagja lett. Terveik között szerepelt az erdélyi kommunista párttal 
együttműködésben a honvédségbe beépülve azt bomlasztani, adott pillanatban fegyve-
reiket a tisztek ellen fordítani, a Vörös Hadsereghez átállni, a partizán és szovjet ejtőer-
nyős csapatokkal együttműködve szabotázsakciókat végrehajtani. A vádak súlyossága 
miatt Schönherz Zoltánt halálra ítélték, amely Szombathelyi vezérezredes mint illetékes 
parancsnok, október 8-án megerősített, így Schönherzet másnap kivégezték a Margit 
körúti fogház udvarán.81

Szombathelyi a háború után azt írta a vonatkozó ügyről, hogy:

„A VKF bíróság nem működött titokban, mindenki tudta, hogy ilyen van és hogy ez bíró-
ság. Háborúban nem babra megy a játék, azt is tudhatja mindenki. Ha valaki háborúban 
1942-ben az utcára megy, és azt kiáltja, hogy éljen a béke és le Németországgal, és a lak-
tanyákban békepropagandát csinál, az éppen olyan bután viselkedik és provokálóan, mint 
ha ma valaki az utcára menne, és ott azt kiabálná, hogy le a demokráciával és Orosz-
országgal. Sajnos akadtak ilyenek. Ezek között volt Schönherz is, kit a VKF bíróság 
halálra ítélt. Az ítélet után fogadtam az illető anyját és nővérét, akik kegyelmet kértek. 
Ez igazolja, hogy sem politikailag, sem fajilag nem voltam elfogult. Az ügyet alaposan 
átnéztem, a bírót kikérdeztem, ügyészemet és Babos hadbírót és az Államvédelmi Köz-
pont vezetőjét, Ujszászy82 [82. lábjegyzet tőlem – K. J.] tábornokot újból meghallgattam, 

78	 Bárczy (1981) i. m. 356–357.
79	 Schönherz Zoltán (1905–1942) 1940 decemberétől szervezte a Kommunisták Magyarországi Pártja 
háborúellenes harcát, valamint a Függetlenségi Bizottságot irányította. Ez a szervezet rendezte meg 
1941. október 6-án a Batthyány-emlékmécsesnél, valamint november 1-jén a Kossuth és Táncsics sírjánál 
lezajlott tüntetéseket. A Népszava 1941. karácsonyi számát is előkészítette, az illegális Szabad Nép szer-
kesztésében segédkezett, amelynek 1942. február 1-jei első számában Schönherz írta meg Szabad Nép 
szabad országban címmel az újság vezércikkét. 1942. július 6-án tartóztatták le, elsőrendű vádlottként 
került tizenhárom társával a VKF különbírósága elé.
80	 A Vezérkar Főnökének Bírósága az 1941. október 28-án kelt 7650/1941.M.E. számú rendelet értelmében 
az 1930. évi III. t.c. 59. §-ába ütköző hűtlenség bűntette miatt keletkezett bűnvádi ügyekben úgy a katonai, 
illetve fegyveres erőhöz tartozó, mint minden polgári egyénnel szemben a m. kir. honvéd vezérkar főnöke 
bírt illetékességgel. E bűnügyekben az eljárást a m. kir. honvéd vezérkar főnökének bírósága a hadrakelt 
sereg számára előírt szabályok szerint folytatta le.
81	 HL VKF Bíróság H 247.
82	 Ujszászy István (1894–?) vezérőrnagy, 1939. május és  1942. augusztus között a  2. vkf. osztály, 
1942. augusztus és 1944. március között az Államvédelmi Központ vezetője.



Kaló József

276

Szűc83 [83. lábjegyzet tőlem – K. J.] ügyészem – Babos kivételével – mindenki a kegyelem 
elutasításának megerősítése mellett volt, mert nevezett feje volt a békepropagandának, 
és megbánást nem tanúsított, és különben is már kémkedés miatt is vádolva volt. Én tehát 
az ítéletet megerősítettem. Schönherz veszélyes és megátalkodott békeagitátor volt, agitá-
tor tanfolyamot végzett a cseh megszállás alatt, hogy kommunista volt, azt nem tudtam, 
de nem is érdekelt, mert ismétlem én politikailag elfogulatlan voltam. Ezt mutatja az ítélet 
végrehajtásának felfüggesztése Kovács Imre84 [84. lábjegyzet tőlem – K. J.] parasztíró 
ügyében, kit a VKF bíróság agrárkommunista agitáció miatt 15 évre ítélet el. Miután 
nevezett megbánta, és megígérte, hogy jövőben hasonló tevékenységtől tartózkodni fog, 
büntetését, illetve ennek végrehajtását bizonytalan időre felfüggesztettem. Felfüggesztet-
tem az ukrán hazaárulók (körülbelül 20) ítéletének végrehajtását is, feltételesen, ha jövőben 
tartózkodnak felforgató tevékenységtől. Ugyanúgy egy csomó nazarénust bocsájtottam 
szabadon. Kegyelmet gyakoroltam a zombori szerb hazaárulási perben. Ezeket az eseteket 
egyben, mint bizonyítékát hozom fel arra, hogy milyen nagyvonalúan jártam el, mint 
illetékes parancsnok. Sem gyűlölet, sem vérengzési hajlam nem vezettek soha. Különben 
is a VKF bíróság ítéleteit a Honvédelmi Minisztérium és Legfelsőbb Honvédtörvényszék 
felülbírálta. Soha semmiféle kifogást és megjegyzést nem kaptam. Én magam bárkit szí-
vesen fogadtam. Ügyészemben és Babos doktorban is teljesen megbíztam, mert különösen 
Babost, mint emberséges embert ismertem meg, aki különösen nyilasok elleni ügyekben 
és zsidó ügyekben oly mértékben támogatott, mely akkor szinte exponálás számba ment.”85

Lieszkovszy alezredes visszaemlékezése tanúskodik arról, hogy a kegyelmi kérvény 
elutasításában Szombathelyi vallásos hite játszotta a legmeghatározóbb szerepet:

„A VKF-nek volt külön bírósága, melyhez tartozó esetek felett kegyelmi kérvény dolgában 
a döntés joga a vezérkar főnökét illette meg. Egy napon a hivatali munkánk utáni séta 
alkalmából Szombathelyi gondterhelten töprengett: – Itt van ez a bírósági ügy! Súlyos 
ítélet egy illegalitásban szervezkedő kommunista ellen. Nem minősült politikainak, hanem 
katonainak a vád. A vádlottra rábizonyult a többszöri határátlépés az orosz vonalon. 
Kimeríti a kémkedés vádját, amire a paragrafus háború esetén halálbüntetés. Nem éreztem 
magam arra hivatva, hogy egy emberélet felől döntést hozzak. Ezért három különböző 
nézetű tábornoknak adtam át az aktákat, hogy véleményt nyilvánítsanak a kegyelmi jogot 
illetően. Mind a három helyről a vélemény határozottan elutasítása volt a kegyelemnek. 
Ennek ellenére még nem határoztam. Betérek a templomba, és valami bármily csekély 
jelért imádkozom, mely döntse el határozatomat.
Másnap, vagy egy-két nap is elmúlhatott, mikor ezt mondta: A dolog eldőlt, jelt kaptam, 
az ítéletet nem változtattam meg. Csengettek lakásomon. Inasom ajtót nyitott és izgatott 
női hangokat hallottam.

83	 Dr. Szűcs Sándor (1888–1945) hadbíró ezredes, 1933-tól a Honvédség Főparancsnoka, majd a Honvéd 
Vezérkar főnökének ügyésze. HL AKVI 2458/1890.
84	 Kovács Imre (1913–1980) politikus, 1939 és 1946 között a Nemzeti Parasztpárt főtitkára. 1942. febru-
ártól a háború- és németellenes Magyar Történelmi Emlékbizottság elnöke volt. 1942-ben az angolokkal 
való együttműködés miatt, hazaárulás vádjával letartóztatták, és három hónapig vizsgálati fogságban volt. 
Szombathelyi szóbeli „megfeddés” után elengedte. Gosztonyi (1990) i. m. 69–70.
85	 Kaló József: Szombathelyi Ferenc vezérezredes önéletrajza és védőbeszédének vázlata 1946-ból. Had­
történelmi Közlemények, 124. (2011), 2. 594–629.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

277

Aztán inasom hangját: – Mit csináljak evvel a pénzzel? Válasz: – Ezt tartsa meg, beszél-
nünk kell a gazdájával. – Itt pénz nem számít. Ha kell, egy millió sem számít és rendel-
kezésre áll.
Mindez oly magas hangon, hogy behallatszott a szobába. Az inas bejött egy százast 
lobogtatva, hogy ezt nyomták kezébe a bejelentésért, a többi szöveggel. Schönherz anyja 
és nővére voltak a látogatók.
– A jelet megkaptam – mondta Szombathelyi. – Természetesen ilyen bevezetés után nem 
fogadtam látogatóimat, pedig egy kétségbeesett anya kérése lehet, hogy másfelé döntötte 
volna a bennem küzdő bizonytalanságot.”86

A fenti visszaemlékezés arra vonatkozóan is fontos forrásértékkel bír, hogy Szombat-
helyi döntéseit lelkiismereti alapon hozta meg, amelyben döntő elem a hite, vallásos 
meggyőződése volt.

Végezetül érdemes felidéznünk népbírósági tárgyalásán Szombathelyinek a Népbíró-
ságok Országos Tanácsa utolsó tárgyalásán, a jogerős ítélet87 megszületése előtt elmondott 

86	 HL TGY 2833.
87	 Első fokon az ítélethirdetésre NB. XX. 653/1946/7. szám alatt 1946. március 30-án került sor. Szombathe-
lyit bűnösnek találták a Nbr. 15. §-ának 1. és 3. pontjában meghatározott népellenes bűntettekben, valamint 
a Btk. 478. §-ában meghatározott hivatali hatalommal való visszaélés bűntettében. A népbíróság ezért 
összbüntetésként 10 évi fegyházra, mint főbüntetésre ítélte. Ez az ítélet a védőügyvéd visszaemlékezése 
és a tanácskozási jegyzőkönyv tükrében válik igazán érdekessé: dr. Kardos János visszaemlékezésében 
azt írja, hogy a bíróság tagjai és maga a népügyész a tárgyalások szüneteiben többször is biztosították őt 
és Szombathelyit teljes együttérzésükről, pártkülönbség nélkül. A tanácskozási jegyzőkönyv tanúsága 
szerint ellenben a népbírák egyhangúlag nyilvánították bűnösnek Szombathelyit a népellenes bűntettekben 
és a hivatali bűnpártolás bűntettében, valamint egyhangúlag mentették fel a háborús bűntettek vádja alól. 
A büntetés mértékét illetően a Független Kisgazdapárt, a Polgári Demokrata Párt és a Nemzeti Parasztpárt 
által delegált tanácstagok 6 évi, míg a Magyar Kommunista Párt, a Szociáldemokrata Párt és a Szakszer-
vezetek Országos Tanácsa delegáltjai 10 évi fegyházbüntetést javasoltak, így a szavazategyenlőség miatt 
dr. Molnár László tanácsvezető bírónak kellett döntenie.
	 Az 1946. május 22-én a NOT.I. 3162/1946/11. szám alatt dr. Bojta Béla vezetésével hozott ítélet az első-
fokú ítélet Szombathelyit felmentő egyes részeit megváltoztatta, egyedül Szombathelyinek a Kárpát-csoport 
parancsnokaként tanúsított magatartását, az 1941. szeptemberi, németekkel történt tárgyalást, a 2. magyar 
hadsereg maradványainak hazahozatalával, a Szerbiába küldendő megszálló csapatokkal, az Északkeleti-
Kárpátok védelmi vonalának kiépítésével és a VKF különbíróság nyomozóhatóságai által elkövetett atro-
citásokkal kapcsolatosan emelt vád szerinti tényeket nem értékelte bűncselekményként, de az összes többi 
vádpontban bűnösnek mondta ki Szombathelyit, és ezért főbüntetésül életfogytiglani fegyházra ítélte. 
A vádlott bűnösségét egyhangúlag állapították meg a tanács tagjai, a büntetés mértékét illetően azonban 
itt is eltérés mutatkozott: a Magyar Kommunista Párt (Dr. Sömjén Pál) és a Polgári Demokrata Párt (Dr. 
Sacher Róbert) delegáltjai golyó általi halálbüntetés kiszabását, a Nemzeti Parasztpárté (Dr. Szabó Mihály) 
15 évi fegyházbüntetést, a Független Kisgazdapárt (Dr. Berend György) és a Szociáldemokrata Párt (Bojta 
Béla, egyben tanácsvezető) delegáltjai pedig életfogytig tartó fegyházbüntetés kiszabását indítványozták. 
Végül szótöbbséggel határoztak a fenti ítélet mellett. Az ítélet indoklásában a bíróság hivatkozott arra, hogy 
azért nem hoztak halálos ítéletet, mert korábban erre vonatkozó hírek láttak napvilágot, és az életfogytiglani 
büntetéssel kívánták bizonyítani függetlenségüket. Bojta Béla írja a Szombathelyi-perben hozott ítéletről 
visszaemlékezésében: „Úgy éreztem, hogy Szombathelyi Ferenc halálra ítélése nem felel meg a személyével 
kapcsolatos egyéb magatartásának. […] Szombathelyi ügyében a sajtónak óriási szerepe volt, és nap-nap 
után jelentek meg közlemények a tanács ítélkezése előtt, amelyek halált kiáltottak fejére. […] Elvi szem-
pontból végzetesnek tartottam, hogy akkor, amikor az Országos Tanács a legszigorúbb és legridegebb 
ítélkezést alkalmazza a háborús főbűnösökkel szemben, a legkisebb látszata is felmerüljön annak, hogy 
a bíróságot bárhogyan is lehetne befolyásolni.” Zinner Tibor – Róna Péter: Szálasiék bilincsben. Budapest, 
Lapkiadó Vállalat, 1986. 334–335.



Kaló József

278

védőbeszédét, amely szintén vallásos elemekből építkezett, és kifejezi hitvallását katonai 
vezetői tevékenységével kapcsolatban:

„Ma is szemem előtt van, amint Szombathelyi a terem közepén, a tanácselnökkel szemben 
állva elkezdte beszédét. Felöltője balszárnyát kitárta, kezeivel mintegy illusztrálva azt, 
amit mondott.
Szinte mesélve kezdte el mondanivalóját, ahogy elmondotta, hogy vezérkari főnök korá-
ban milyen bíborpiros bélése volt köpenyének, míg fekete pantallóját ugyancsak piros 
lampaszok ékesítették. Zubbonya aranygallérján hímzett tölgyfalevelek és fényes csillagok 
ragyogtak. Vállan aranyló vállpántok. Szíve fölött színes szalagokon függtek a különböző 
bel- és külföldi kitüntetések: a Vaskoronarend és fényes keresztek, koronás díszjelvények 
és érmek, amelyek egy-egy lépésénél megcsörrentek. Mellkasán a Vitézi Rend címeres 
jelvénye, a Magyar Érdemrend tiszti keresztje, amely szinte aprónak látszott a közép-
kereszt és a hozzá adományozott Csillag mellett. Gomblyukában az I. világháborúban 
szerzett Vaskereszt. Nyakában a Magyar Érdemrend nagykeresztje hadiszalagon a kar-
dokkal. Fényes csillagok, érmek és keresztek […] A legnagyobb keresztje azonban nem 
a mellkasán csillogott, nem is a nyakában lógott, hanem hátát és a két vállát nyomta úgy, 
hogy majdnem összeroskadt. Ez nem valami kitüntetés volt, hanem a magyar népért való 
roppant felelősség: »Hogyan tudnám ezt a mi kis Hazánkat ebből az őrült világégésből 
kimenteni?«”88

Szombathelyi Ferenc, mint a 19. századi eszmények szerint nevelt honvédtiszt, a 20. szá-
zad totalitárius ideológiái által megfertőzött közegben volt kénytelen működni. Egész 
szolgálata során küzdött a tisztikar apolitikus beállítottságának fenntartásért, illetve 
ennek visszaállításáért, azonban ez az igyekezete meddő szélmalomharc maradt. Éppen 
vezérkarfőnöki működése idején kellett a legbrutálisabban szembesülnie a tisztikar szél-
sőséges politizálási hajlandóságának következményeivel, amelyek közül a legsúlyosabb 
a délvidéki vérengzés elkövetése volt. A háború alatti mérsékelt felfogása következ-
tében a hazai szélsőjobboldal angolbarátnak és zsidóbérencnek tartotta, majd ugyan-
ezen tetteiért a német megszállást követően előbb német, majd nyilas fogságba került, 
és Németországba hurcolták. A korszellemmel sokszor szembemenő cselekedeteinek 
alapja vallásos meggyőződése, neveltetése és világlátása volt. A háború végén amerikai 
csapatok szabadították ki német fogságából, de Magyarországra már mint háborús bűnös 
került. Itt két ízben is bíróság elé állították, és a legfontosabb vádpontok között szerepelt 
a délvidéki razzia is. Törvénytelenül kiadták a jugoszláv hatóságoknak, és a sors finto-
raként a volt vezérkarfőnököt 1946. október 30-án a délvidéki bűnösökkel együtt ítélte 
halálra Újvidéken a Vajdasági Legfelsőbb Bíróság. Tetteit a háború után fasisztának 
és németbarátnak bélyegezték, elítélésében kulcsszerepet játszottak a hazai és jugoszláv 
kommunisták. Így lett sorsa 20. századi magyar katonasors, és vált áldozatává egyszerre 
mindkét totalitárius ideológiának, azaz magának a politikának.

88	 HL Personalia dr. Kardos János ügyvéd hagyatéka. 251. doboz. Kardos István: Apám – Dr. Kardos 
János. Visszaemlékezés. London, 1982. 2. k. 19–20.



Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében

279

Irodalomjegyzék

Felhasznált irodalom

Ács Tibor (szerk.): A magyar katonai gondolkodás története. Budapest, Zrínyi, 1995.
Ádám Magda – Juhász Gyula – Kerekes Lajos: Magyarország és a második világháború. 

Budapest, Kossuth, 1966.
Bárczy János: Zuhanóugrás. Budapest, Magvető, 1981.
Bethlen István: Bethlen István emlékirata. Budapest, Zrínyi, 1988.
Braham, Randolph L.: A magyar holocaust. Budapest, Gondolat, 1988.
Braham, Randolph L.: Román nacionalisták és a Holocaust. Budapest, Múlt és jövő könyvek, 

1998.
Buzási János: Az újvidéki „razzia”. Budapest, Kossuth, 1963.
Deák István: Volt egyszer egy tisztikar. A Habsburg-monarchia katonatisztjeinek társadalmi 

és politikai története 1848–1918. Budapest, Gondolat, 1993.
Gosztonyi Péter: Szombathelyi Ferenc visszaemlékezése 1945. Budapest, Zrínyi, 1990.
Györkei Jenő: Idegen bírák előtt. Budapest, Zrínyi, 2002.
Hajdu Tibor: Tisztikar és középosztály. Budapest, História – MTA Történettudományi Intézete, 

1999.
Kádár Gyula: A Ludovikától Sopronkőhidáig, 1–2. kötet. Budapest, Magvető, 1978.
Kaló József: Egy politizáló tisztikar iránytűt veszít és  szerencsétlen embertársaság 

lesz  –  Szombathelyi Ferenc vezérezredes viszonya a  politizáló tisztekhez. In Ekert 
Mária – Molnár Attila Károly (szerk.): Eszme és történet. Budapest, Nemzeti Közszolgálati 
Egyetem, 2014. 93–115.

Kaló József: Szombathelyi Ferenc és a galíciai deportálás. Magyar Napló, 20. (2008), 8. 27–32.
Kaló József: Szombathelyi Ferenc memoranduma. Hadtörténelmi Közlemények, 122. (2009), 

3. 747–762.
Kaló József: Szombathelyi Ferenc vezérezredes önéletrajza és védőbeszédének vázlata 1946-ból. 

Hadtörténelmi Közlemények, 124. (2011), 2. 594–629.
Kardos István: Apám – Dr. Kardos János. Visszaemlékezés. London, 1982.
Szakály Sándor: Hadsereg, politika, társadalom. Budapest, Lánchíd, 1991.
Szakály Sándor: Honvédség és tisztikar 1919–1947. Budapest, Ister, 2002.
Zinner Tibor – Róna Péter: Szálasiék bilincsben. Budapest, Lapkiadó Vállalat, 1986.

Levéltári források

Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára (ÁBTL) V-101594/1 Szombathelyi Ferenc vizs-
gálati dossziéja.

Állambiztonsági Szolgálatok Történeti Levéltára (ÁBTL) V-87992/1-a. Feketehalmy-Czeydner 
Ferenc és társai elleni vizsgálati dosszié.

Budapest Főváros Levéltára (BFL) 293/1946 X. Szálasi Ferenc népbírósági anyaga 7. doboz 
Szombathelyi Ferenc feljegyzései.

Hadtörténelmi Levéltár (HL) HM 13. osztály 1943 70.252 Feketehalmy-Czeydner és társai.
Hadtörténelmi Levéltár (HL) Personalia dr. Kardos János ügyvéd hagyatéka. 251. doboz.
Hadtörténelmi Levéltár (HL) VKF 1942 1. oszt. 4910/eln.
Hadtörténelmi Levéltár (HL) VKF 1942 1. oszt. 5683/eln.



Hadtörténelmi Levéltár (HL) VKF 1942 hdm. csf. 35/eln.
Hadtörténelmi Levéltár (HL) VKF 1943 4. oszt. 53.957/eln.
HL AKVI 2458/1890.
HL Szombathelyi Ferenc tiszti személyi anyaga 3137/1890.
HL TGY 2833. Lieszkovszky Pál huszár alezredes visszaemlékezése.
HL VKF Bíróság H 247.



Vallás és biztonság 
kapcsolatának egyes
kérdéseiről
Szerkesztette
Petruska Ferenc, Ujházi Lóránd

A vallás szerepe a modern Európában folyamatosan újraérté-
kelődik. Miközben a szekuláris, demokratikus, nyitott és val-
lásilag semleges állam értékei nem vitathatók, a kontinens 
keresztény gyökerei, hagyományai, mai életünket is meg-
határozó sajátosságai védendő értékek. Vallás és biztonság 
kérdése ugyan elkerülhetetlenné teszi, hogy a keresztény-
ség és Európa viszonyáról is töprengjünk, az egyes vallási 
meggyőződések államok általi kezelésében határvonalakat 
kell húzni. A társadalmakat meg kell védeni az erőszaktól 
vagy szabadságuk bármiféle szükségtelen és aránytalan 
korlátozásától, de az erre leselkedő veszélyek nem azonos 
mértékben származnak az egyes vallási közösségektől.

Jelen kötet szerteágazó, sokoldalú tanulmányai ezeket 
a kérdéseket járják körbe, felvillantva a komplex probléma-
kör egy-egy szeletét. Sokat fogunk még erről a jövőben is 
beszélgetni és vitázni. Biztos vagyok benne, hogy a tisztelt 
Olvasó szilárd alapokat kap ezen beszélgetésekhez, ha 
áttanulmányozza ezt a kötetet.

Koltay András rektor
Nemzeti Közszolgálati Egyetem

P
et

ru
sk

a–
U

jh
áz

i (
sz

er
k.

) |
 V

al
lá

s 
és

 b
iz

to
ns

ág
 k

ap
cs

ol
at

án
ak

 e
gy

es
 k

ér
dé

se
irő

l


	_Hlk36310648
	_Hlk36310940
	_Hlk36312583
	_Hlk36313661
	_Hlk36314684
	_Hlk36314874
	_Hlk36315019
	_Hlk36315812
	_Hlk36315931
	_Hlk36316140
	_Hlk36317562
	_Hlk36367297
	_Hlk36317739
	_Hlk36366781
	_Hlk36368204
	_Hlk36377258
	_Hlk36383121
	_Hlk36401571
	_Hlk36402509
	_Hlk36404178
	_Hlk36404571
	_Hlk36534788
	_Hlk36310006
	_Hlk35000765
	_Hlk36381068
	_Hlk508122322
	_Hlk58572408
	_Hlk508126470
	Előszó
	Török Csaba
	A vallási szélsőség fogalma a filozófiában és a teológiában
	Magyar szavaink
	Fundamentalizmus
	Fogalomtisztázás
	A fundamentalizmus antropológiai megközelítésben
	A fundamentalizmus általános jellemzői
	A fundamentalista csoport belső élete

	A vallás fogalma
	A fanatizmus
	A fogalom gyökerei
	A vallási fanatizmus megnyilvánulásai
	A fanatizmus által támasztott kihívások

	Vallás és szélsőség
	A vallásosság belső küzdelmei
	Vallás és politika viszonya

	Távlatok
	Irodalomjegyzék


	Schanda Balázs

	Komoly vagy szélsőséges? A vallásszabadság határai
	A vallás természete
	Állam és vallás – korai szempontok
	Vallási elkötelezettség egy világi társadalomban
	Irodalomjegyzék


	Petruska Ferenc

	A védelmi-biztonsági szabályozás eszköztára a migráció új kihívásainak kontextusában
	A védelmi-biztonsági szabályozásra ható migrációs tényezők
	Érintőleges kitekintés a védelmi-biztonsági szabályozásra ható pandémiára
	Bevándorlók Magyarországon
	Európai migrációs és menekültügyi paktum
	A Magyar Honvédség rendészeti közreműködői hatásköre
	A Magyar Honvédség közreműködése 
tömeges bevándorlás okozta válsághelyzetben
	Összefoglalás
	Irodalomjegyzék


	Kuminetz Géza

	A háború fogalma a keresztény vallásbölcseletben
	Antropológiai megfontolások
	A háborús feszültségek okai
	A háború kérdése a tömegtársadalmakban
	A keresztény bölcselet álláspontja – történelmi hosszmetszetben

	A háború lehet-e ma és a jövőben igazságos és igazságtalan?
	A jogos háború viselésének alapja: a megtorló igazságosság
	Az igazságos háború (keresztény) tanának, illetve egyes elemeinek maradandó érvénye
	A béke lehetősége

	A tartós béke záloga: a természetjog integrális érvényre juttatása – az igazi humanizmus kultúrája
	A háború és a béke fogalma: a keresztény bölcselet mérlege
	Befejezés
	Irodalomjegyzék


	Gájer László

	Az igazságos háború modern alapelveinek katolikus gyökerei
	Bevezetés
	A korai keresztény megközelítések
	Aquinói Szent Tamás
	Francisco de Vitoria OP
	Francisco Suárez SJ

	A háború elmélete a kortárs politikai gondolkodásban
	Összefoglalás
	Irodalomjegyzék


	Boda Mihály

	Az igazságos háború hagyománya Európában 
és a Távol-Keleten (Kínában)
	A belső, személyes, mentális, pszichés faktorra építő európai hagyomány
	Szent Ágoston: a büntetés mint az emberek megváltásának az útja
	Immanuel Kant: a jogvédelem mint az örök béke elérésének az útja

	A külső, személytelen, kozmikus faktorra építő kínai hagyomány
	Összegzés és konklúzió: a hagyományok összevetése – igazságos ok, helyes szándék és legitim autoritás
	Irodalomjegyzék


	Maróth Miklós

	Miért érdemes tanulmányozni a Közel-Kelet vallásait?
	A judaizmus
	Az iszlám
	A kereszténység
	Irodalomjegyzék


	Siposné Kecskeméthy Klára

	Változások a vallási közösségek földrajzi elhelyezkedésében
	Bevezetés
	Vallásföldrajz
	A vallások térbeli elterjedése
	Hartshorne-modell – Tendenciák a világ vallásaiban
	Keresztények a Közel-Keleten

	Összegzés
	Irodalomjegyzék


	Frivaldszky János

	Az igazságos háborútól a béke morálfilozófiája felé: az I. világháború előzményei és első évei – katolikus szemmel
	A klasszikusok politikai barátságától a háború öncélúvá válásáig
	Az I. világháború eszmei előzményeiről: az erényes hadviselés követelményétől a háború felmagasztalásáig – háborús filozófiák, politikai elméletek, részint ifjúsági regények tükrében
	A béke és a politikai barátság a klasszikus politikai filozófiában versus a nemzetállamok és a kozmopolitizmus „testvériség”-elve
	Politikai antropológiaváltás az I. világháború borzalmainak hatására – a háború antropológiájától és a militarizmustól a béke filozófiája felé
	XV. Benedek pápa harca a békéért: keresztény (katolikus) politikai szellemi környezet a Nagy Háború kitörésekor
	Röviden elődjéről, X. Pius pápáról és a történeti kontextusról
	Háború a hétköznapi vallásosságban
	A katonai vezetői és a „krisztusi” erények sajátos találkozása: a tökéletes tiszt „krisztusi” alakja a világháborús katonai szépirodalomban
	A „magyarok Istene” és a Ferenc József nevével fémjelzett osztrákokhoz való viszony ­1848/49-ben­ és az I. világháborúban – megfontolások egy meghatározó magyar ifjúsági regényen keresztül
	XV. Benedek pápa békeküzdelmei az I. világháború kezdetén
	Magyar katolikus és keresztény reflexió a háborúról
	Irodalomjegyzék



	Király Mihály István

	A Neturei Karta és a vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára
	A Neturei Karta története
	A vallásos cionizmus története
	A Neturei Karta vallási nézetei
	A vallásos cionizmus vallási nézetei
	A Neturei Karta és a Sikrikim hatása Izrael Állam biztonságára
	A vallásos cionizmus hatása Izrael Állam biztonságára
	Összegzés
	Irodalomjegyzék


	Csutak Zsolt

	A hit visszavág, avagy az újkeresztény vallásos eszmék fontossága az amerikai politikai diskurzusban
	Kard és szellem
	Hitek és egyházak
	Elidegenedő társadalom
	Hitben újjászületve
	Az evangéliumiak karizmája

	Összegzés
	Irodalomjegyzék


	Novák Varró Virág

	Vallások, vallási közösségek Afganisztánban
	Afganisztáni vallások
	Iszlám előtti vallások és nyomaik
	A zsidóság
	Az iszlám

	Vallások összefonódása
	Az iszlám mint életmód
	A vallásos civil társadalom a mai Afganisztánban
	Vallásos oktatás
	A vallás társadalom- és politikaalakító szerepe és megjelenési formái Afganisztánban
	Irodalomjegyzék



	Mihók Sándor

	Az ortodox egyház szerepe a ciprusi konfliktus rendezésében
	Bevezetés
	Történeti áttekintés
	A kereszténység kezdetétől a bizánci uralom végéig (1. sz. – 1191)
	A latin királyság és Velence uralma (1191–1570)
	A török hódoltság (1570–1878)
	A brit uralom (1878–1960)
	Az önálló Ciprus (1960–1974)
	A kettéosztott Ciprus

	A ciprusi egyház helye az ortodoxiában
	A konfliktusban érintett országok viszonyai
	Vallásközi és kulturális párbeszéd a gyakorlatban
	A ciprusi ortodox egyház szerepe napjainkban, különös tekintettel a konfliktus rendezésében

	Konklúzió
	Irodalomjegyzék


	Ujházi Lóránd

	A Magyar Katolikus Egyház tevékenysége a vallások közötti párbeszéd előmozdítása érdekében és a gyűlölet ellen
	A II. Vatikáni Zsinat hatása a Magyar Katolikus Egyházra
	II. János Pál pápa ­1991-es­ magyarországi látogatása
	A katolikus egyház fellépése a felekezet- és vallásközi párbeszéd előmozdítása érdekében a rendszerváltás után
	A Magyar Katolikus Egyház szerepe a gyűlöletbeszédre vonatkozó jogszabályok kialakításában és társadalmi elmélyítésében
	Összefoglalás
	Irodalomjegyzék


	Kaló József

	Vallási motívumok Szombathelyi Ferenc vezérezredes katonai vezetői pályaképében
	Irodalomjegyzék





