
Hervé-Lóránth Ervin – Kegyes Erika

KULTÚRAKOMMUNIKÁCIÓ
ÉS KULTÚRAKÖZVETÍTÉS

a 21. század elején



Hervé-Lóránth Ervin – Kegyes Erika
Kultúrakommunikáció és kultúraközvetítés  

a 21. század elején





Budapest, 2025

Hervé-Lóránth Ervin – Kegyes Erika

Kultúrakommunikáció 
és kultúraközvetítés  
a 21. század elején



Szerzők
Hervé-Lóránth Ervin │ ORCID:0009-0006-9060-7245

Kegyes Erika │ ORCID:0000-0001-9457-4133

Szakmai lektor 
Balázs Géza
Kotics József

Kiadja a Nemzeti Közszolgálati Egyetem
Ludovika Egyetemi Kiadó

A kiadásért felel: Deli Gergely rektor

Székhely: 1083 Budapest, Ludovika tér 2.
Kapcsolat: kiadvanyok@uni-nke.hu

Felelős szerkesztő: Karácsony Fanni
Olvasószerkesztő: Szabó Ilse

Korrektor: György László
Tördelőszerkesztő: Kőrösi László

DOI: https://doi.org/10.36250/01100_00

ISBN 978-963-531-849-0 (elektronikus PDF) | ISBN 978-963-531-850-6 (ePub)

ISBN 978-963-653-182-9 (nyomtatott)

© A szerkesztők, 2025
© A szerzők, 2025
© A kiadó, 2025

Minden jog védve.

A mű TKP2020-NKA-09 számú projekt a Nemzeti Kutatási, Fejlesztési és Innovációs Alapból biztosított támoga-
tással, a Tématerületi Kiválósági Program 2020 pályázati program finanszírozásában valósult meg.

mailto:kiadvanyok@uni-nke.hu
https://doi.org/10.36250/01100_00
https://orcid.org/0009-0006-9060-7245
https://orcid.org/0000-0001-9457-4133


Tartalom

Előszó	 11
Bevezetés	 15

1. A kultúrakommunikáció fogalmának szükségessége és az első alapvetések	 21
1.1.	 A kultúrakommunikáció fogalmának előzményei	 21
1.2.	 A verbális és a vizuális kommunikáció közötti kapcsolatról	 24
1.3.	 A verbális és a vizuális kommunikáció egységéről	 27
1.4.	 Kultúrakommunikációs műfajok	 28
1.5.	 Vizuális és verbális kódolási tapasztalatok egy szíves példa kapcsán és azon túl	 45

2. A kultúrakommunikáció fogalmának megalapozása	 57
2.1.	 Kulturálisan kódolunk, jelekből olvasunk, rendszerben értelmezünk	 57
2.2.	 A kulturális kódok szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában	 64
2.3.	 Az értelmezési kódok és a kulturális jelentések szerepe  

	 a kultúrakommunikáció folyamatában	 72
2.4.	 A kulturális és kommunikációs tér szerepe a kultúrakommunikációban	 74
2.5.	 A kommunikációs hatalom szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában	 77
2.6.	 A kulturális kompetencia szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában	 80
2.7.	 A kommunikáció és a kultúra modellalapú kapcsolata	 86
2.8.	 A dekódolás modern folyamata	 98
2.9.	 A kultúra és a kommunikáció közötti funkcionális kapcsolat	 103
2.10.	Kultúrakommunikáció és társadalmi párbeszéd a kultúráról	 107
2.11.	A vizuális és a verbális kultúra versengése	 111
2.12.	A kultúrakommunikáció mint kulturális műfaj	 118
2.13.	A kommunikáció szerepe a kulturális modellekben	 129

3. A kultúrakommunikáció mint a verbális és a vizuális kultúra kézbesítője	 141
3.1.	 Azonos és eltérő funkciójú kódrendszerek	 141
3.2.	 Minőségi elmozdulások a kommunikációs terekben	 146
3.3.	 Mennyiségi elmozdulások a kommunikációs terekben	 154
3.4.	 Kommunikációs torzulások	 160
3.5.	 Strukturális váltások	 169
3.6.	 Nyílt és zárt kommunikációs terek találkozása	 176
3.7.	 Kommunikációs textúrák változásai a modern kommunikációs terekben	 182
3.8.	 Közösségi emocionalitás a közösségi média felületein	 186
3.9.	 Beszédaktusváltások	 192



6

4. A szó és a kép viszonya a kultúrakommunikációban	 201
4.1.	 A képnyelvészet fogalma	 201
4.2.	 A szó és a kép lineáris viszonya: „A médium maga az üzenet”	 202
4.3.	 A szó és kép transzformatív viszonya: „Egy médium mindig kétszer születik” 

	 (intertextualitás, intermedialitás és hibriditás)	 220
4.4.	 A szó és kép interdependens viszonya: nyelvi képek, képi nyelv	 225
4.5.	 A kép és a szó funkcionális viszonya	 235
4.6.	 A szó és a kép reflexív viszonya	 251

5. A szó és a kép összeolvadása a kultúrakommunikációban	 261
5.1.	 A kultúra mint keretezési gyakorlat	 261
5.2.	 A keretezés mint kommunikációs gyakorlat	 267
5.3.	 Kommunikációs és kulturális regiszterek	 283
5.4.	 A kulturális reprezentáció és prezentáció regiszterei és terei	 286
5.5.	 Vizuális és verbális rekonstrukció	 303
5.6.	 Tárgyilagos és szimbolikus referenciális viszonyok	 315
5.7.	 A kulturális és társadalmi interakciók szimbolikussága	 321

Összegzés	 335
Bibliográfia	 349



7

Táblázatok jegyzéke
	 1. táblázat:	 Magas- és populáris kultúra	 41
	 2. táblázat:	 Jelentésszerveződések	 77
	 3. táblázat:	 A kommunikációs útvonal	 182
	 4. táblázat:	 Intermediális transzformációk	 203
	 5. táblázat:	 Hatások és csatornák dinamikája McLuhan alapján	 208
	 6. táblázat:	 Az interpretáció lépései	 234
	 7. táblázat:	 Képi funkciók	 235
	 8. táblázat:	 Kódolási irányok	 240
	 9. táblázat:	 Jelentésfunkciók	 244
10. táblázat:	 A képi funkciók dinamikája	 257
	11. táblázat:	 Kulturális funkciók Hall és Hall (2000) alapján	 263
	12. táblázat:	 Kulturális funkciók Hofstede alapján	 263
	13. táblázat:	 Kulturális funkciók összevetése	 264
	14. táblázat:	 A keretezés szintjei	 272
	15. táblázat:	 A keretezés terei és eszközei	 276



8

Ábrák jegyzéke
	 1. ábra:	 A kultúra strukturális, funkciók szerinti rendszere	 29
	 2. ábra:	 Az élőnyelvi kultúra hiányának példái	 33
	 3. ábra:	 A „Maradj otthon!”-kampány vizuális alkotásai	 35
	 4. ábra:	 Matthew Arnold (1822–1888) angol kultúrakritikus és Thomas Stearns Eliot 

(1888–1965) angol–amerikai drámaíró, kritikus	 38
	 5. ábra:	 A kulturális jegyek alapján meghatározható nagy (földrajzi) gyűjtőkörök	 41
	 6. ábra:	 Edward T. Hall (1914–2009) amerikai antropológus	 44
	 7. ábra:	 Banksy: Girl with Balloon, 2002	 45
	 8. ábra:	 Milton Glaser: I Love NY, 1977	 46
	 9. ábra:	 Egy szíves szlogen kínálta marketingfogások	 46
10. ábra:	 A szív mint társadalmi szimbólum	 47
11. ábra:		 Azonos szemantika különböző kontextusokból kiindulva	 48
12. ábra:	 A szív szimbolikájának rétegzettsége a művészi alkotásokban	 49
13. ábra:	 Kulturális szimbólumok közös értelmezési keretben	 50
14. ábra:	 Verbális és vizuális szimbólumok egysége	 51
15. ábra:	 A verbalitás korlátozottsága	 53
16. ábra:	 Jean Piaget (1896–1980) svájci pszichológus	 56
17. ábra:		 Talcott Parsons (1902–1979) amerikai szociológus	 65
18. ábra:	 Claude Lévi-Strauss (1908–2009) belgiumi születésű francia szociológus, 

antropológus és etnológus	 68
19. ábra:		 Peter L. Berger (1929–2017) ausztriai születésű amerikai szociológus és teológus	 69
20. ábra:	 Kulturális csoportok mozgásának társadalmi irányai	 71
21. ábra:		 Clifford Geertz (1926–2006) amerikai antropológus	 72
22. ábra:	 A rejtett üzenet vizuális dimenziója	 83
23. ábra:	 Korai történelmi események „képregényei” (sorozatos ábrázolás a római 

Traianus-oszlopon, képsor a bayeux-i kárpiton, Rodolphe Töpffer Histoire 
de Monsieur Cryptogame című történetének 13. oldala)	 85

24. ábra:	 Szuperhősök történetei képregény formában	 85
25. ábra:	 Művészi üzenetek és kódok az absztrakciókban (Görög László: Szomjazom; 

Horváth Lóczi Judit: The Jump; Howard Sherman: Battlefields and Flowers;  
Jean-Michel Basquiat: The Guilt of Gold Teeth)	 86

26. ábra:	 Az első kommunikációs modell, az 1949-ben kidolgozott Shannon–Weaver-modell	 88
27. ábra:	 Theodore M. Newcomb (1903–1984) amerikai szociálpszichológus	 89
28. ábra:	 A kommunikációs háromszög és az orientációs elv	 90
29. ábra:	 Paul Watzlawick (1921–2007) osztrák–amerikai pszichológus és filozófus	 95
30. ábra:	 Jurij Mihajlovics Lotman (1922–1993), irodalmár, szemiotikus	 109
31. ábra:		 A kommunikáció felosztása közléstípusok szerint	 112
32. ábra:	 Ernst Mach (1838–1916) osztrák fizikus, filozófus	 115
33. ábra:	 Karl Bühler (1879–1963) német–osztrák–amerikai nyelvpszichológus	 117
34. ábra:	 Emotikonok, mobiltelefonos hangulatjelek, matricák	 119



9

35. ábra:	 Nelson Goodman (1906–1998) amerikai filozófus	 121
36. ábra:	 Franz Uri Boas (1858–1942) német származású amerikai antropológus	 132
37. ábra:		 Bronisław Kasper Malinowski (1884–1942) lengyel szociális antropológus	 135
38. ábra:	 Roman Jakobson (1896–1982) orosz származású nyelvész és irodalmár	 141
39. ábra:	 Az üzenet funkcionális modellje	 142
40. ábra:	 Applikált jelek és jelentések	 145
41. ábra:		 Nonverbális jelek	 145
42. ábra:	 Aktivitási mutatók a magyar közösségi médiában	 156
43. ábra:	 A felhasználói csoportok összetétele a magyar közösségi médiában	 157
44. ábra:	 Korcsoportok szerinti használati arányok a magyar közösségi médiában	 157
45. ábra:	 Heti szintű kommunikációs tevékenységek típusai	 159
46. ábra:	 A visszacsatolás jelentősége Shannon és Weaver kommunikációs modelljén 

szemléltetve	 170
47. ábra:		 Grice kommunikációs modellje	 172
48. ábra:	 Riemann–Thomann kommunikációs modellje	 175
49. ábra:	 Osgood és Schramm kommunikációs modellje	 176
50. ábra:	 Különböző graffitistílusok 1	 178
51. ábra:		 Művészet, vagy sem? Gondolat, kifejezés és jelzésérték	 180
52. ábra:	 Különböző graffitistílusok 2	 180
53–54. ábra:	 Különböző graffitistílusok 3	 181
55. ábra:	 Hangulatjelek érzelmi jelentése	 185
56. ábra:	 A nyelvi funkciók Jakobson modelljében	 187
57. ábra:		 Dean C. Barnlund (1920–1992) amerikai kommunikációkutató	 195
58. ábra:	 Barnlund kommunikációs modellje	 197
59–60. ábra:	 A demonstráció mint kommunikációs tér	 198
61–62. ábra:	 A flashmob mint kulturális kommunikációs tér	 198
63. ábra:	 Eric Lennard (Bernstein) Berne (1910–1970) kanadai pszichiáter	 200
64. ábra:	 Neil Postman (1931–2003) amerikai médiafilozófus, esztéta	 202
65. ábra:	 Herbert Marshall McLuhan (1911–1980) kanadai filozófus	 209
66. ábra:	 McLuhan felfogása a kommunikációs médiumok hatásáról	 210
67. ábra:	 Orson Welles és a fake news születése	 211
68. ábra:	 Manuel Castells (1942–) spanyol szociológus	 219
69. ábra:	 Intertextuális átmenetek a szövegköziségben	 224
70. ábra:	 William John Thomas Mitchell (1942 –) amerikai művészettörténész	 226
71. ábra:	 Mitchell felosztása a képtípusokról	 227
72. ábra:	 Erwin Panofsky (1892–1968) német művészettörténész	 233
73. ábra:	 Franz Dornseiff (1888–1960) német klasszika-filológus	 238
74. ábra:	 Pipa, vagy sem?	 239
75. ábra:	 Gérard Genette (1930–2018) francia irodalomtudós	 240
76. ábra:	 René Magritte (1898–1967) szürrealista festőművész	 241
77. ábra:	 Gottfried Boehm (1942–) német művészettörténész és filozófus	 248
77. ábra:	 Roland Barthes (1915–1980) francia irodalomtudós és filozófus	 249



10

79. ábra:	 A háromlépcsős kulturális modell	 265
80. ábra:	 Goffman dramaturgiai modellje	 274
81. ábra	 A pantomim mint a goffmani dramaturgia példája	 276
82. ábra:	 Erving Goffman (1922–1982) kanadai szociálpszichológus	 277
82. ábra:	 Kulturális megértés: keretezés vizuális formában	 279
84. ábra:	 Edward Burnett Tylor (1832–1917) angol antropológus, etnológus és valláskutató	 285
85–86. ábra: 	 Saját kreatív alkotások a szelfi témájában	 289
87. ábra:	 Feliratok és képek kommunikációja	 301
88. ábra:	 A Marie Claire címlapja	 303
89. ábra:	 Maszkok és alternatív jelentések	 305
90. ábra:	 A befogadás lépcsői	 308
91. ábra:	 Némafilmfelirat hangulatkeltés céljából	 312
92. ábra:	 Walter J. Ong (1912–2003) amerikai teológus, irodalomtudós és műkritikus	 314
93. ábra:	 Ferdinand de Saussure (1857–1913) svájci nyelvész	 319
94. ábra:	 Charles Sanders Peirce (1839–1914) amerikai matematikus, filozófus és szemiotikus	 320
95. ábra:	 George Herbert Mead (1863–1931) amerikai szociológus, pszichológus és filozófus	 326
96. ábra:	 Charles Horton Cooley (1864–1929) amerikai szociológus	 330
97. ábra:	 Shannon és Weaver lineáris és egyirányú kommunikációs modellje	 338
98. ábra:	 A lineáris kommunikációs vonal megszűnése	 339
99. ábra:	 Az adói és vevői szerepek működése a közösségi térben	 341
100. ábra:	 A kódolási folyamat átalakulása	 343
101. ábra:	 Feed-back kommunikáció	 344



Előszó

Kedves Olvasó!

Mielőtt olvasni kezdi ezt a könyvet, szeretnénk bemutatni, milyen szándékkal született 
meg az ötletünk, hogy két tudományos terület, a verbális és a vizuális kommunikáció 
egymásra találjon, metszéspontjában – a mi értelmezésünk szerint – egy, mind a nyel-
vészeti, mind a művészeti látásmódot ötvöző új paradigma, a kultúrakommunikáció 
újszerű megfogalmazása létrejöjjön. Ehhez egyrészt felhasználtuk mindkét tudományos 
vizsgálódási területnek, azaz a nyelvészetnek és a művészetnek a kommunikációról eddig 
szerzett ismereteit és eredményeit, másrészt megkerestük azokat a pontokat, amelyekben 
a nyelvészet és a művészet hasonlóan gondolkodik a verbális és a vizuális közlésmódok 
mikéntjéről. A kultúrakommunikáció újdonsága tehát abban áll, ahogyan a nyelvészeti 
és a művészeti elemzések a kommunikáció egy-egy eseményére vagy egy-egy kommuni-
kációs cselekedetre válaszolnak. Reflexív látásmódunk segítségével megkíséreljük ebben 
a könyvben végiggondolni és bemutatni, hogy mik a verbális és a vizuális kifejezési 
módok közötti kapcsolódási pontok, hogyan hat a verbális kommunikáció a vizuálisra, 
és fordítva, továbbá – ennek következményeképpen – hogyan egészítheti ki a nyelvi 
elemzéseket a művészi látásmód, illetve a művészieket a nyelvi.

A két tudományterület metszéspontjaként kidolgoztuk a kultúrakommunikáció fogal-
mát, e könyvben pedig felvázoljuk, hogyan gondolkodik erről egy nyelvész és egy kul-
túrakutató-művész. A kultúrakommunikáció fogalmának segítségével újraértelmezzük 
a régi és az új kommunikációs modelleket, majd segítségül hívjuk a nyelv és a kultúra 
közötti összefüggésre rámutató számos ismert nyelvész, filozófus, kultúrantropológus 
gondolatait. A kultúrakommunikáció fogalmának és koncepciójának a kialakításában 
tehát a kulturális antropológia, a kommunikáció- és a kultúratudomány korábbi ered-
ményeire támaszkodtunk, és ezeket párhuzamba állítottuk az egyes nyelvészeti meg-
közelítések (például szemiotika, pragmatika) kultúráról, így például a nyelvi kultúráról 
alkotott felfogásával. A kultúrakommunikáció egyelőre még számunkra is képlékeny 
és fejlődőben lévő fogalom, amely folyamatosan változik a világ eseményeinek és fejlő-
désének sodrában; semmiképpen sem egy lehorgonyzott terminus. Alakulását – az egyes 
fejezeteken végighaladva – az olvasó is nyomon követheti, s ki fog derülni, hogy a 21. szá-
zadi kommunikációs világunk egyik legfontosabb fogalmával állunk szemben. Ennek 
tudatában szeretnénk az olvasóinkat meghívni arra az utazásra, amely során mi felfedez-
tük és egyre jobban megismertük a kultúrakommunikáció lényegét. Az utazás értelme 
mindig az ismeretlen megismerése, ezért is bátorítjuk az olvasót a közös gondolkodásra 
és a kultúrakommunikáció fogalmának továbbgondolására.

Úgy hisszük, hogy az általunk megalkotott kultúrakommunikáció-fogalom a jövőben 
nemcsak a szűkebb szakmai közegből kaphat újabb ötleteket, hanem a nyelvet vizuálisan 
és verbálisan is folyamatosan használóktól, azaz a kultúrakommunikáció valódi része-
seitől is. Ezért megpróbáltuk a könyvünk e központi fogalmát oly módon kidolgozni 



12

és közvetíteni, hogy az ne csak a tudós, szakmabéli kollégák érdeklődésére tarthasson 
számot, ne csak tudományos viták és vizsgálódások tárgyát képezhesse, hanem könyvün-
ket olvasva a folyamatosan kommunikáló beszélőközösség minden tagja elgondolkodjon 
arról, miben is áll a kultúrakommunikáció fogalma és feladata, valamint belássa, hogy 
a mindennapi életében miként függ össze az írás, a nyelv és a képi világ, amelyet minden 
egyes kommunikációs cselekedete során megteremt. Bízunk benne, hogy – a tudományos 
reflexió keretein túl – a pusztán a téma iránt érdeklődőknek is élvezetes olvasmány lesz 
ez a könyv, hiszen a kulturális és kommunikációs fejlődés mindannyiunk közös érdeke; 
mint ahogyan az is, hogy mélyrehatóbban ismerjük meg a kultúra és a nyelv közötti 
viszonyrendszert. E folyamatok felfedezéséhez kívántunk ezzel a munkával hozzájárulni, 
azt is inspirálva, hogy tudatosabban vegyük észre napjaink kommunikációs közegében 
a nyelv és a kultúra érintkezési pontjait, sőt teljes mértékű egymásba fonódását, eseten-
kénti összeolvadását.

Hangvételünk, mint látni fogják, nemcsak a tudományos keretek között elfogadott 
stílust követi, hanem kötetlenebb jellegű is, hogy mindenki számára érthető legyen. 
Ez leginkább talán abban nyilvánul meg, hogy e könyv egy nyelvész és egy kultú-
rakutató-művész párbeszéde, akik azért beszélgetnek egymással mindenki számára 
érthető stílusban, hogy közérthetővé tegyék, amiről ez a könyv szól. Vagyis azt, hogy 
a kultúrakommunikáció gondolata valójában végigkísérte az emberi kommunikáció 
fejlődését, a verbális és a vizuális kommunikációs kódjaink kialakulását és letisztulását, 
de végigkíséri minden kommunikáló ember ebbéli tevékenységét is a nyelvelsajátítástól 
kezdve a tudatos kommunikációig. Ezért mindazon példák, amelyeket itt bemutatunk, 
egyrészt vissza-visszatekintenek a kommunikáció történetére, másrészt pedig a hétköz-
napi kulturális életünkhöz kapcsolódnak, és arra mutatnak rá, hogy a verbális és a vizu-
ális kommunikációs aktusok segítségével, illetve az adott technikai háttér használatával 
hogyan tudunk egyszerre eligazodni a kulturálisan áthagyományozott kommunikációs 
örökségünk és modern korunk új kommunikációs kihívásai között. Kérdésünk ezért 
az, hogy a kultúrakommunikáció eszközeivel hogyan próbáljuk meg ebben a kettősség-
ben úgy kifejezni magunkat – és egyben felépíteni az identitásunkat is, amelyet nyelvi 
üzeneteken és vizuális képeken keresztül mutatunk meg másoknak –, hogy egyszerre 
tudjunk megfelelni a kulturális tradícióknak és a vizuális és nyelvi tartalmat egyaránt 
hordozó új gondolat szemléletes kifejezésének.

Azért, hogy erre az izgalmas és bonyolult kérdésre választ adhassunk, vizsgálódásaink 
során egyszerre használtuk a verbális és a vizuális kommunikáció eszköztárát, összekap-
csoltuk a verbalitás és a vizualitás kommunikációs kontextusát. Ennek eredményeképpen 
az elemzésekben olyan párbeszéd alakult ki a nyelvész és a kultúrakutató-művész között, 
amely nemcsak létrehozta ennek a könyvnek a stílusát és tartalmát, hanem megtanított 
minket arra is, hogy két egymástól eltérő vizsgálati módszerből megszülethet egy sajá-
tosan új és interdiszciplináris nézőpont, amely segít megérteni napjaink kommuniká-
ciós világát, támpontot nyújt az olvasó számára az abban való eligazodáshoz, valamint 
szembesíti őt saját kommunikációs szokásaival.



13

Bizonyára könyvünk minden olvasója rendelkezik azzal a sajátos tapasztalattal, hogy 
az egész univerzum kommunikál, láthatatlanul vagy láthatóan, de információt közöl; 
legyen az bárminemű kézzelfogható matéria, tudás, tapasztalat vagy érzékelhető energia, 
amely az univerzumban áramlik. A kommunikáció révén, képletesen szólva, minden 
emberi, állati és növényi sejt kommunikációs rezgésben, állandó interakcióban van egy-
mással, és ezáltal szakadatlanul működteti azt a folyamatot, amelyet egyszerűen csak 
információcserének nevezünk. Minden és mindenki az információáramláson keresztül 
tartja a kapcsolatot egymással, a külvilággal, a belső énnel, az egész élő és élettelen 
civilizációval. A kapcsolattartásban meghatározó szerep jut a kommunikációnak és a kul-
túrának, s e két fogalom éppen egy új fogalom interakciójában, a kultúrakommuniká-
cióban alkot hidat a kultúrájukban és nyelvükben meghatározottan létező civilizációk 
és kommunikáló közösségek modern létformái között.

Könyvünkben arra vállalkozunk, hogy a kultúra aspektusából szemléljük modern 
világunk kommunikációs rezgéseit és változásokat előidéző mozgásait, amelyeket egy 
úgynevezett „integratív elemzésnek” vetünk alá. Ez azt jelenti, hogy kettős szerepben 
tekintünk magunkra és az egymással, a környezetükkel kommunikáló embertársainkra. 
Egyrészt mindannyian részesei, képviselői, létrehozói és elemzői vagyunk a bennünket 
körülvevő kulturális folyamatoknak, másrészt a kultúrához kapcsolódó nyelvi és nem 
nyelvi cselekedeteink által közvetítjük, formáljuk és fenntartjuk azt a kommunikációs 
kultúrát, amelyben az interakciók megvalósulnak. Az elemzésünk abban az értelemben 
is integratív, hogy egyszerre érvényesítjük a verbális és a vizuális kommunikáció meg-
ismerésének módszertanát.

Utazásunk során, amelyet a kultúrakommunikáció világába tettünk, újra megta-
pasztaltuk azt, hogyan változik a bennünket körülvevő világ és a nyelv, illetve hogyan 
alakultak át a kommunikációs-interakciós és a kulturális-szimbolikus modellek, amelyek 
segítségével a világban észlelt verbális és nem verbális változásokat leírni szándéko-
zunk. De még egy ennél fontosabb tapasztalatra is szert tettünk. Észrevettük, hogy 
a folyamatosan átalakuló nyelv maga is párbeszédet kezdeményezett velünk, és felhívta 
a figyelmünket a benne végbemenő aktuális változásokra. A nyelv tehát, azért, hogy felfe-
dezhessük a benne lezajló változásokat, mintegy interakcióba lépett velünk, a kutatóival, 
a szemlélőivel és a használóival. Ez azt is jelenti, hogy a nyelv bizonyára interakcióba 
lép mindenkivel, aki tudatosan használja, és mindannyiunkat elgondolkodtat arról, hogy 
ahhoz, amit verbalizálunk, milyen gondolati képeket társíthatunk, hogy mindaz, amit 
egy szóban, egy hangalakban formailag is megjelenítünk, milyen vizuális információkat 
ad át számunkra, és ezeket milyen módon tudjuk összekapcsolni.

E folyamatoknak a működtetése közben átalakulnak a verbális és a vizuális jelenté-
sek, s a verbalitás és a vizualitás kölcsönhatása olyan új jelentéseket képes létrehozni 
és hordozni, amelyeket egy következő lépésben ismételten visszacsatolunk a nyelvbe, 
a nyelvi képekbe és a tényleges nyelvhasználatunkba.

Ezért sem működőképesek már a korábbi kommunikációs modellek. Valamint azért 
sem, mert a verbális és a vizuális jelentések is folytonosan interakcióba lépnek egymás-



14

sal, s a látott képi tartalmak egységet alkotnak az elképzelt nyelvi tartalmakkal. Ebben 
a szimbiózisban új, szimbolikusan vagy ikonikusan képi alakzatok és jelentések konst-
ruálódnak meg, létrehozva így valami újat, ami megváltoztatja a nyelvet és a kultúrát, 
de magukat a nyelvhasználókat és a nyelvhasználatukat is formálja.

A kultúrakommunikáció fogalma alkalmas arra, hogy ezeket az összetett változáso-
kat, hatásokat megragadja és közvetítse. E könyv egyes fejezeteiben bemutatjuk, hogyan 
képzeltük el, illetve miképp gondoltuk leírhatónak azokat a hatásmechanizmusokat, 
amelyeket a kultúrakommunikáció kivált. Ehhez meghatároztuk a kultúrakommunikáció 
színtereit, s azokból elemeztünk – esettanulmányok szintjén – néhányat. E könyv lapjain 
az olvasót bonyolult változások megértésére hívjuk meg, például azáltal is, hogy nemcsak 
a saját okfejtéseinket közöljük a verbális és a vizuális kommunikáció összefüggéseiről, 
illetve arról, hogyan és miért válik a kommunikáció egyre vizuálisabbá, hanem számos 
gondolatébresztő olvasni, nézegetni és meghallgatni való adalékot kínálunk e folyamatok 
illusztrálására. Reméljük, az alkalmazott technikai megoldások is segítik olvasóinkat 
abban, hogy minél jobban elmélyedjenek a kultúrakommunikáció világában. Tudjuk, 
hogy lehetetlen vállalkozás volna minden, a témához tartozó szakirodalom megem-
lítése és idézése, így mi amellett döntöttünk, hogy azokat az elméleteket mutatjuk be 
részletesebben, amelyek a kultúrakommunikációs folyamatok megértésében számunkra 
a leghasznosabbnak bizonyultak. Érdeklődő olvasóink haszonnal forgathatják a szakiro-
dalmi ajánlónkat, ha más szerzők munkáira is kíváncsiak. S mivel elvégezni való feladat 
maradt még bőven, reméljük, hogy könyvünk további tanulmányokat és kutatásokat hív 
majd életre.

E kötet megszületéséhez nemcsak a kultúrakutató-művész és a nyelvész közötti pár-
beszédre volt szükség, hanem lektoraink, prof. dr. Balázs Géza és dr. habil. Kotics József 
biztatására és támogatására is. Köszönjük értékes tanácsaikat, amelyeket e könyv kézira-
tának első változatához fűztek, és azokat az inspiráló olvasmányokat, amelyekkel hoz-
zájárultak a verbális és a vizuális nyelv antropológiai vonatkozásainak megismeréséhez. 
Ezek közül szeretnénk kiemelni Balázs Géza nemrégiben megjelent A művészet és a nyelv 
születése (MNYKNT-IKU, Budapest, 2021) című könyvét, illetve Kotics József Mások 
tekintetében (Miskolci Egyetem, Miskolc, 2001) című írását, amelyek megtanítottak 
minket arra, hogyan szemléljük a magunk és mások kommunikációs tevékenységét úgy, 
hogy felfedezzük benne az elemzésünk tárgyát képező kultúrakommunikáció mibenlétét.

Köszönjük a Nemzeti Közszolgálati Egyetem támogatását, amelyet e könyv meg-
írásához nyújtott. Hálásak vagyunk anyanyelvi lektorainknak, dr. Basch Évának és dr. 
Sulyok Hedvignek a kézirat gondozásáért és azért, hogy nemcsak a helyesírásról, hanem 
a kommunikációs világunk csapdáiról is beszélgettek velünk, miközben a szövegünket 
javították.



Bevezetés

Vitathatatlan, hogy Roman Jakobson nyelvészeti szempontú vagy Claude E. Shannon 
és Warren Weaver informatikai szempontú kommunikációs modelljei és hagyományos 
folyamatábrái ma is érvényes megállapításokat tesznek a kommunikáció egészéről, 
mégis úgy véljük, hogy a kommunikáció célrendszerének a megváltozása okán némi 
korrekcióra szorulnak. Ebben lesz a segítségünkre a kultúrakommunikáció fogalma, 
amely – meglátásunk szerint – egyesíteni képes Jakobson, illetve Shannon és Weaver 
kommunikációra vonatkozó megállapításait, és elválaszthatatlan egységben tudja szem-
lélni a kommunikáló ember és a kommunikáció eszközéül választott csatorna közötti 
kapcsolatot. Ezt bizonyítandó több aspektusból közelítjük meg a kultúrakommunikáció 
folyamatait, például a kommunikációs partnerek identitása és a társadalmi kommu-
nikáció gyakorlata felől. Az a véleményünk, hogy a kultúrakommunikáció fogalmát 
a kommunikációs folyamatok drasztikus és hirtelen fejlődése hívta életre. Megváltoztak 
a kommunikációs eszközök, a hozzájuk kapcsolódó felhasználási szokások, átalakultak 
a kommunikációs terek, a szereplők és a kommunikációra fordított időkeretek. Ez bizo-
nyos fajsúlyváltást idézett elő a kommunikációs gyakorlatban, hiszen előtérbe került 
a közösségi média interperszonális kommunikációban betöltött szerepe. Megfigyel-
hetjük a kommunikációs mezők átalakulását is, vagyis azt, hogy a közvetlen emberi 
kommunikáció gyakorlata áttevődött egy digitális médiumok által uralt közegbe. Ezek 
a változások új kommunikációs kultúrát generáltak. Könyvünk célja, hogy tudományos 
igénnyel ismerjük meg az új kommunikációs kultúra jellemzőit, és megkíséreljük a kul-
túrakommunikáció fogalmát a korábbi kommunikációs modellek és kultúrafelfogások 
keresztmetszetében elhelyezni.

Alapesetben azt látjuk, legalábbis a kommunikáció és a kultúra klasszikus megha-
tározásai alapján, hogy a kommunikációs üzenet átadása és ennélfogva a kommuniká-
ciós kultúra közvetítése is lineáris, véges és mindenekelőtt egyirányú folyamat, amely 
modulokra bontható. Az egyes modulok (adó, vevő, üzenet) egymással való kapcsolata 
határozza meg az adott kommunikációs egység működési elvét és a benne végbemenő 
kommunikatív cselekmények kommunikációs értékét.

A kommunikáció ebben a keretben nem más, mint információközvetítés, amelynek 
vannak temporális, lokális és modális jellemzői, mint például a kommunikációs aktus 
időintervalluma, a közlés helye, módja, szereplői és azok attitűdje, a közlés tartalma, irá-
nyultsága, illetve a közléshez igénybe vett csatorna. A legismertebb és a legelső kommu-
nikációs modellek is azt mutatják be, hogy a feladótól (az adótól, a közlőtől, az üzenetet 
küldő személytől) valamilyen csatornán (közegen, eszközön) egy zajforráson (közvetett 
vagy közvetlen szűrőn) keresztül elindul a verbális és a vizuális jelkészletünkkel „kódolt” 
kommunikációs tartalom, az üzenet a vevő (befogadó, az üzenetet átvevő személy) irá-
nyába. Ez a fajta modellalkotás azonban nem veszi figyelembe, hogy a kommunikációs 
folyamatok mindig egy adott nyitott vagy zárt kulturális térben zajlanak.



16

Könyvünkben azt vizsgáljuk tehát, hogy milyen jellemzői vannak a kultúra által 
meghatározott kommunikációs tereknek és az ott zajló interakcióknak, illetve hogyan 
befolyásolja maga a kultúra a kommunikációs folyamatok alakulását. Feltételezzük, 
hogy a kultúra fogalmának átalakulása változásokat eszközölt a verbális és a vizuális 
kommunikáció területén is. Ennek egyik csalhatatlan jele, hogy az információközvetítés 
folyamatával párhuzamosan kultúraközvetítés is zajlik. Ennek következtében Jakobson, 
illetve Shannon és Weaver modellje csak részben alkalmazható a kommunikáció mint 
kultúraközvetítés esetére. A kommunikációs folyamat moduljai (adó, vevő, üzenet) ugyan 
megmaradtak, de a benne található elemek tartalmuk, minőségük, jelentőségük és funk-
ciójuk tekintetében lényegesen megváltoztak, modalitásukban egymástól eltávolodtak, 
vagy éppen összeolvadtak.

Felismervén e változásokat, ebben a munkában a klasszikus kommunikációs és kultu-
rális modellek felépítésének és moduljainak a felhasználásával – korunk kommunikációs 
adottságait szem előtt tartva – teszünk kísérletet arra, hogy a kulturális elemek kommu-
nikációban betöltött szerepe alapján megalkossunk egy új kommunikációs folyamatábrát, 
amely a kultúra kommunikációját az eddigi elképzeléseknél fontosabbnak és releván-
sabbnak tartja. Az egyes modellek részletes leírására vállalkozott többek között Róka 
Jolán és Forgó Sándor, akik kommunikációelméleti tankönyveikben egyrészt össze is 
hasonlítják azokat, másrészt többféle szempontot is javasolnak a csoportosításukra.1

Mi a modellünk megalkotásához a kultúra helyét határoztuk meg a korábbi kommuni-
kációs modellekben, és ehhez a következő alapvetéseket tartjuk fontosnak. A látványosan 
felgyorsult kommunikáció és a kulturális, civilizációs, társadalmi, illetve technikai fej-
lődés együttesen alakították át a kommunikációs szokásokat és gyakorlatokat. A régebbi 
kommunikációs és kulturális modellek ezeket a változásokat már nem tudják lekövetni. 
Az újabb modellek létrehozását az eddigiek során is az motiválta, hogy megalkotóik ész-
revették a kommunikációs folyamatokban bekövetkezett hangsúlyeltolódásokat, és felis-
merték egy-egy történelmi, politikai, gazdasági helyzet kommunikációra gyakorolt hatását. 
Modelljeikben például ezeket a szerkezeti változásokat igyekeztek láttatni, ráérezvén, hogy 
fordulópont következett be a kommunikáció történetében. Más modellek ezzel szemben 
azoknak a változásoknak a megmutatására összpontosítottak, amelyek a kommuniká-
ció technikai fejlődése révén az interperszonális és az interkulturális találkozásokban 
mentek végbe. Ezek a folyamatok minden esetben érzékelhetők, lekövethetők és láthatók 
a 20. század kommunikáció- és kultúratudományában elterjedt modellekben, de már nem 
elégségesek ahhoz, hogy napjaink kommunikációs kultúráját megragadják.

A 21. század elejére bekövetkezett robbanásszerű nagy változásokat még csak kevés 
modell próbálta meg ábrázolni. Igencsak nehéz feladatról, mondhatni, inkább kísérletről 
van szó, mert az új modellben egyszerre kell megjeleníteni a kommunikáció instrumen-

1	 Róka Jolán: Kommunikációtan. Budapest, Századvég Kiadó, 2002; Forgó Sándor: A kommunikációel-
mélet alapjai. Eger, Eszterházy Károly Főiskola, 2011. A kommunikációs modellek ábráinak elkészítéséhez 
ezeket a munkákat használtuk fel, de csak néhány esetben vettük át az általuk közölteket. Saját ábráinkat 
az egyes modelleket eredetileg bemutató könyvek alapján terveztük meg, de figyelembe vettük Róka Jolán 
és Forgó Sándor modellmagyarázatait is.



17

tális és interperszonális jellegű fejlődését. Az alábbiakban elöljáróban pontokba szedjük, 
milyen kommunikációs változások mentén fogjuk megkísérelni a modellünk felépítését:

1.	 Tudjuk, hogy a kommunikáció fejlődésének elsődleges mozgatórugója a techni-
kai eszközök innovációjában keresendő. Ez lényegében ma már egyetlen irányba 
mutat többféle eszköz igénybevételén keresztül: az okostelefonokon, a tableteken, 
a számítógépeken keresztül működő hálózati kommunikáció felé.

2.	 A kommunikációs vívmányokhoz hasonlóan kulcsfontosságú szerep jut a kom-
munikáló embereknek, akik az új csatornákon keresztül tartják a kapcsolatot egy-
mással. Ebben a tekintetben is szembeötlő a változás: a személyes találkozásokkal 
megvalósuló interperszonális kommunikáció eltolódott a közösségi térben zajló 
interperszonális beszédaktusok irányába, és a közösségi média felületein zajló 
beszédaktusok veszik át a perszonális kommunikáció funkcióját. Az interperszo
nális kommunikációban mindkét fél valamilyen szándékkal érkezik a szituációba, 
s ennek tudatában vesz részt a kommunikációs eseményben. A perszonális kom-
munikációban a beszédaktus célja maga a kommunikáció, azaz az információköz-
vetítés önmagunkról. A beszédesemények témái csak és kizárólag a kommunikáló 
személyre irányulnak: minden róla szól, minden körülötte forog. A kommunikáló 
személyek élete ennek következtében a közösségi kommunikációs terekben zajlik, 
a magánszféra szinte megszűnt, és ezzel együtt a hagyományos interperszonális 
beszédaktusok elmélete feloldódni látszik, mert a közösségi hálókon való rész-
vétel átalakította a személyes kommunikációs szokásainkat. A beépített figyelő 
algoritmusok miatt a hálózatok gyakran már jobban is ismerik ezeket, mint maguk 
a felhasználók.

3.	 Megfigyeltük, hogy alapvetően megváltoztak a társadalmi kommunikációs for-
mák, emiatt pedig a közösségi kommunikáció szereplőinek alapvetően megvál-
tozott a hozzáállása a kommunikáció társadalmi funkciójához is. A társadalmi 
hierarchiára utaló verbális és vizuális elemek, a kommunikáció interperszonális 
kölcsönösségét biztosító megnyilvánulások, a tisztelet vagy az udvariasság meg-
szokott struktúrái egyre kevésbé részei napjaink kommunikációs kultúrájának. 
Ezek helyett semmitmondó formulákkal kommunikálunk a közösségi felületeken, 
illetve sematikus beszédaktusokkal próbáljuk meg kitölteni a kommunikációs űrt. 
Ez idáig az volt a jellemző, hogy a társadalmi csoportok, a kisebb-nagyobb közös-
ségek rendelkeztek a maguk sajátos kommunikációs formáival, amelyek éppen 
az elkülönülés szándékával különböztek egymástól. Ezzel szemben ma inkább 
az figyelhető meg, hogy a közösségi platformokon a felhasználók társadalmi stá-
tuszuktól függetlenül ugyanazzal a kóddal kommunikálnak. Ez a kommunikáció 
uniformizálódására enged következtetni.

4.	 Az általunk elgondolt kommunikációs modellnek a fentieken kívül arra is tekin-
tettel kell lennie, hogy lecsökkent az egyes kommunikációs események megva-
lósítására szánt kommunikációs idő. Az információ átadása megtörténhet csupán 
egyetlen kóddal vagy jellel, s többnyire a fogadói oldal sem reagál bőbeszédűbben. 
Fontos tudni, hogy általában nőtt a kommunikációs tevékenységekre fordított, 



18

de lecsökkent az egy kommunikációs aktusra szánt idő. Ez pedig gyors reakciót 
követel meg: egy lájk, piktogram, jel, szimbólum vagy rövid kódok beillesztésével, 
úgymond, lereagáljuk a tőlünk elvárt szerepet, azaz egy rövid kommenttel nyug-
tázzuk, hogy vettük az üzenetet.

5.	 A jelen kommunikációs világában szerkezeti változás következett be a szemé-
lyes kommunikáció célrendszerében is, azaz felerősödött a közlési szándékhoz 
kapcsolt közlői attitűd. Ez azt jelenti, hogy megnövekedett a személyes indít-
tatású kommunikációs események száma, s egyszerre mindenki számára fon-
tos lett, hogy információkat osszon meg magáról, például ismerősökkel, egy 
kisebb vagy nagyobb közösséggel, vagy akár szélesebb tömegekkel. A közösségi 
médiában a csoporttagok a teljes csoporttal kommunikálhatnak azonos időben. 
A felerősödött közlési szándék természetesen rányomja a bélyegét az üzenetek 
minőségi és mennyiségi mutatóira. A kommunikációs eseményben lenyomatot 
képez tehát a közlő folyamatos közlési szándéka, az igény arra, hogy az üzenet 
küldője és vevője között ne szakadjon meg a kommunikációs lánc. Ez megvál-
toztatta a küldő közlési szándékhoz való viszonyulását, mégpedig az aktuális 
közlési állapotától és attól a környezettől függetlenül, amelyből az üzenetet küldi. 
Ez az attitűdváltozás alapból meghatározza az üzenet minőségét és tartalmát, 
illetve az ahhoz rendelt kódok formáit.

6.	 A következő szempont, amelyet a modellalkotásban figyelembe kell vennünk, 
az információáramlás sebességének a megváltozása. Napjainkra lényegében meg-
szűnt az az opció, hogy az információáramlás technikai vagy fizikai akadályokba 
ütközzön. A lassú információcsere mint fogalom érvényét vesztette, és a technikai 
eszközök fejlődése révén határtalanná vált az átadható információ mennyisége is. 
A könyvnyomtatástól kezdve az újság és a fotográfia megjelenésével, majd a rádió, 
a televízió és végül a számítógép színre lépésével egyre növekedett az információ 
mennyisége és átadásának sebessége. A közölhető információk sokasága ma szinte 
átláthatatlan kommunikációs hálót alkot, s ez többirányúvá és hálózatosodottá tette 
a kommunikáció egészét. A társadalom és benne az egyének egy nagy informá-
ciós hálózatban élnek és kommunikálnak, amelyben a zaj, azaz a kommunikációs 
folyamatra ható külső tényezők szerepe átértékelődött.

7.	 Kijelenthetjük: zajban élünk, zajban kommunikálunk. A zaj definíciója is megvál-
tozott. Shannon és Weaver a legelső kommunikációs modellben úgy határozták 
meg a zajt, mint a kommunikációs csatornára kívülről ható, idegen tartalom 
vagy zavaró hatás. Ma már nem pusztán egy külső hang, egy nyelvi-képi kód 
félreértelmezhetősége vagy torzulása okozza a zajt és a bajt, hanem a zaj szerves 
része lett az összes diskurzusnak szóban és írásban. Az általunk megfigyelt új 
kommunikációs struktúrában a visszacsatolás (feed-back) már nem különálló 
egysége a kommunikációnak, hanem a közlési aktussal szinte párhuzamosan 
folyik, így az is lehet a zavaró elem.

8.	 A következő szempontunk a kommunikációs torzulás jelensége, amely egyaránt 
vonatkozik a nyelvi és a képi kommunikációra. Az egyikben a nyelv torzul, pél-



19

dául a szleng hatására, a másikban a képi tájékoztatás veszi át a hatalmat a ver-
balitás felett. A vizuális és a verbális nyelv közötti dinamikus, de nem mindig 
kiegyensúlyozott kapcsolatnak is meg kell tehát jelennie modellünkben, illetve 
annak a fordulatnak, hogy a jelen kommunikációs kultúrájában a vizualitás sze-
repe egyértelműen felértékelődött.

9.	 A vizuális kommunikáció nemcsak nagyobb teret kap napjaink kommunikáci-
ójában, hanem sok esetben a nyelvet kiváltó, helyettesítő elemmé is vált. A test-
jelek, a hangulatjelek a közösségi kommunikációban jellegzetes szimbólumok 
formájában köszönnek vissza. Egyik funkciójuk a kommunikáció sebességének 
növelése, de esetenként szintén előidézhetik a kommunikatív zajt, azaz a fél-
reértések forrásai is lehetnek. Feltételezzük, hogy míg a zajt eddig a csatorna 
bocsátotta ki, és elsődlegesen a kommunikációs közeg egyfajta mellékelemeként 
volt beazonosítható (például idegen környezeti hatás), addig napjaink kommu-
nikációját tekintve kijelenthetjük, hogy „zajban”, azaz állandó félreértések, 
csúsztatások és kommunikatív kiigazítások közepette kommunikálunk. Elcsúsz-
nak például az üzenetek a WhatsApp vagy a Viber felületén, így nem ritka, 
hogy görgetéssel kell rekonstruálnunk a párbeszéd struktúráját. Az állandó 
visszacsatolás igénye is ezt a csúsztatott szerkezetű kommunikációt támogatja. 
A vizuális kommunikáció jelkészletének a megváltozása szintén a félreértések 
számát növeli. Lényegében ezek a megfigyelések is a kommunikációs torzulások 
kategóriájába tartoznak.

10.	 A hagyományos kommunikációs folyamat részeként tarthatjuk számon az üzenet 
átvétele és értelmezése után bekövetkező egységet, a visszacsatolást, azaz a feed-
backet. Ezt a korábbi kommunikációs modellek egy része nem is veszi figyelembe, 
vagy ha mégis, akkor csak mint a kommunikációs esemény „mellékvonalát” tartja 
számon. Egy-két újabb modellben mint másodlagos üzenet szerepel a visszacsa-
tolás lehetősége, de sosem lépett elő a kommunikációs aktus főszereplőjévé. Ese-
tenként azzal is találkoztunk, hogy a reakció terminus mögött az a meghatározás 
áll, hogy a fő üzenetre adott visszajelzés alapján indulhat el a kommunikáció 
második szakasza, a válaszadás. A feed-backből azonban kinőheti magát egy 
másik, egy új fő üzenet indítása is, például egy mellékes megjegyzésből vagy 
egy „melléhallásból” elindulhat a pletyka. Az aktuális kommunikációs stratégiák 
mindegyike a feed-backre épít, s számunkra úgy tűnik, hogy ténylegesen a vissza-
jelzések szervezik a kommunikatív szituáció egészét. A lájkok száma, a követők 
számának mozgása, a kommentek minősége nagyobb súllyal esik a latba, mint 
az üzenet maga. A feed-back-vadászat az influenszerek és a közösségi celebek 
számára a teljes kommunikációs folyamat lényegét jelenti.

11.	 Az utolsó szempont, amelyet a kultúrakommunikációs modellünk kidolgozá-
sához figyelembe veszünk, az az, hogy a kommunikáló egyének és közösségek 
különböző kulturális szerveződések tagjai, s az egyének vagy csoportok vizuális 
és verbális jeleik használatával is kifejezik kulturális identitásukat, illetve azt, 
hogy milyen pozíciókat töltenek be a kultúra mint rendszer egészében.



20

A következő fejezetekben bemutatjuk, hogy milyen kulturális és kommunikációs 
vonatkozású elméletek vezettek el bennünket a fenti felismerésekhez, a kultúrakom-
munikáció fogalmának kidolgozásához, valamint milyen elméleti háttér és gyakorlati 
példák mentén jutottunk el a kultúrakommunikáció modelljéhez. A gyakorlati példá-
kat, amelyek a könyvünk szerves részét képezik, az interneten QR-kódok segítségével 
tettük elérhetővé.



1. A kultúrakommunikáció fogalmának szükségessége 
és az első alapvetések

A fejezet célja a kultúrakommunikáció munkadefiníciójának a megalko-
tása, és annak bemutatása, milyen funkcióban és milyen területeken talál-
kozunk a  21.  század kommunikációs változásainak tükrében ezzel az új 
tudományos fogalommal.

1.1. A kultúrakommunikáció fogalmának előzményei

„A kultúrakommunikáció fogalma a 21. század kommunikációs kihívásaival kapcsolatosan bukkant 
fel először a tudományág angol és német nyelvű szakirodalmában, és hamarosan olyan gyűjtőszóvá 
nőtte ki magát, amely magában foglalhat minden olyan kommunikációs formát, amelynek feladata 
a kultúra egy adott szegmensének terjesztése, közvetítése és másokkal történő megismertetése – írja 
Jürgen Wilke német médiakutató –, kezdve a művészeti és a vizuális kommunikáció produktumaitól 
egészen a populáris műfajok tömegkultúrájáig.”2

Jürgen Wilke szerint tehát a kultúrakommunikáció a kultúra közvetítésének a legáltaláno-
sabb eszköze, s az a feladata, hogy befolyásolja a kultúrát befogadókat, az adott kulturális 
esemény beharangozásától kezdve egészen a róla megjelenő kritikákig. Konkrét példákkal 
szemléltetve: egy koncertprogram, egy könyvajánló, egy érdekes művészeti alkotás kom-
munikálja a kultúrát, mert kulturális tartalmat hordoz.3 A kultúrakommunikáció tehát 
elsősorban kulturális tartalmakat közvetít, másodsorban pedig a kultúráról való kom-
munikációt jelenti.4 Ebben a megközelítésben tehát a kommunikációs eszközök kultúrát, 
művészetet közvetítő, nem elsődlegesen a művészetet megteremtő szerepéről van szó. Egy 
plakáton, amely egy koncertre invitál, a verbális és a vizuális kommunikáció instrumen-
tális jellege kerül a középpontba: a megjelenített tartalom kultúrát közvetít, mégpedig 
alapvetően több kommunikációs csatorna felhasználásával. Így például a koncertet adó 
művészek fotójával a vizuális csatornán keresztül kapunk információt, a szöveges részben 
pedig megjelennek a gyakorlati információk: mikor és hol lesz a program, hol kaphatók 
a jegyek. A modern kommunikációs eszközök azonban más csatornákon át is elérhetik 
a befogadót, például az interneten közzétett események során egy kattintásra vagy akár 
automatikusan is megszólal egy koncertrészlet. Wilke szerint az is a kultúrakommunikáció 
része, hogy maga a kultúra milyen csatornákon hat a legerősebben, vagy éri el a legtöbb 
befogadót. Úgy véli, hogy a kultúra kommunikációja a vizuális csatornákon keresztül 
elsődlegesen a figyelemfelkeltést szolgálja, tehát azt, hogy a megtekintés által egy kulturá-

2	 Jürgen Wilke: Geschichtliche Bedingungen und Erscheinungsformen der Medien-Kulturkommunikation. 
In Ulrich Saxer (szerk.): Medien-Kulturkommunikation. Opladen, Westdeutscher Verlag, 1998. 89–98. 
Az idézet a szerzők fordítása.
3	 Wilke (1998): i. m.
4	 Wilke (1998): i. m.



22

lis esemény vagy alkotás bekerüljön a nyilvános diskurzusok terébe, hogy beszédtémává 
váljon. A médiakutató megközelítésében tehát a kultúrakommunikáció a kultúra valamely 
térbe vagy színtérbe való „kiközvetítését” jelenti, aminek a megnyilvánulási formája 
nagyon sokféle lehet: kulturális események, alkotások reklámozása, meghirdetése, híradás 
az események előkészületeiről, a lezajlásukról és a fogadtatásukról. Ezek által a kultúra 
kikerül a nyilvános térbe, s további verbális események témája lesz, kritika jelenik meg 
róla, nyilatkoznak az előadók, a művészek stb. A kultúrakommunikáció célja tehát egyrészt 
a kultúra közvetítése a nyilvánosság, a potenciális befogadók felé, másrészt pedig a kultú-
ráról szóló beszédesemények és diskurzusok létrehozása és fenntartása. Wilke felfogása 
azonban kiegészítendő, ugyanis megkülönböztetendő két szempont: 1. a kultúráról való 
kommunikáció és 2. a kultúrán keresztüli kommunikáció.

A német szakember alapvetően a kultúráról való kommunikációként határozza meg 
a kultúrakommunikáció fogalmát. A második értelmezés – a kultúrán keresztüli – 
abból a kommunikációelméleti alapvetésből indul ki, hogy kommunikációs információt 
közvetítünk a ruházat, a hajviselet, a testtartás, az arckifejezések által, még ha nem is 
mindig elsődleges jelleggel. Ez pedig szorosan kapcsolódik Geert Hofstede holland szo-
ciálpszichológus és kommunikációtudós kultúrameghatározásához.5 Hofstede szerint 
a kultúra a kommunikáló emberek olyan közös „közlési programja”, azaz olyan közös 
közlési szándékon alapuló beprogramozottsága, amellyel a kommunikációs események 
mentén közvetítenek információkat a kultúrájukról, és minden kommunikációs hely-
zetet a saját kommunikációs kultúrájukon keresztül szemlélnek. Ebben a felfogásban 
a kultúrakommunikáció úgy értelmezhető, hogy a kommunikációs helyzeteknek nem 
mindig kimondott célja az, hogy a beszédpartnereknek a saját kultúránkról informá-
ciókat közvetítsünk, de a kommunikációnak „a kulturális beprogramozottsága” által 
ezt valójában sosem kerülhetjük el. Hofstede úgy véli, ebben a programban, ha néha 
csupáncsak a háttérből, de mindig közvetítünk valamit azokról a kategóriákról, ame-
lyek a mi kultúránkban meghatározó jelentőségűek. Hat ilyen kategóriát nevez meg, 
amelyek az egyes kultúrákban különböző erősséggel hatnak a kultúra egészére. Ezek 
a következők: nemzeti-nyelvi, vallási-etnikai, nemi, szociális, életkori és szakmai-is-
kolai. A felsorolt kategóriákról minden megszólalásunkkor indirekt információkat 
közvetítünk a kommunikáció során, azaz a kultúránkon keresztül kommunikálunk. 
Természetesen előfordulhat az is, hogy a diskuráló felek ezekről a kategóriákról foly-
tatnak eszmecserét, s ilyenkor direkt módon közvetítenek információkat a beszédté-
mát meghatározó tárgykörről. Hofstede a kultúrakommunikáció fogalma alatt tehát 
olyan – kulturálisan meghatározott – információk kommunikáció során történő áta-
dását érti, amelyek a fenti kategóriák mentén jellemzik az egyént vagy a közösséget. 
A holland szakember intermediálisnak tekinti a kultúraközvetítés folyamatát, s annak 
szerepét az egész kommunikációs folyamat sikerességére nézve meghatározónak tartja, 

5	 Geert Hofstede: Culture’s Consequences. International Differences in Work-Related Values. Beverly 
Hills, Sage, 1997. Hofstede magyar nyelven olvasható munkája: Geert Hofstede – Gert J. Hofstede: Kultúrák 
és szervezetek. Az elme szoftvere. Ford. Oláhné Szentessy Éva. Pécs, VHE Kft., 2008.



23

mert úgy véli, hogy a fenti hat kategóriáról szóló, „köztes módon” közvetített infor-
mációkat értjük félre a leggyakrabban.

Egy harmadik lehetséges megközelítésben a kultúrakommunikáció a művészeti/
művészi kommunikáció része, azaz olyan kommunikációs forma, amelynek sajátságos 
vizuális eszköztára van. Ez az úgynevezett képi nyelv, amelynek segítségével létrejönnek 
a különböző művészeti produktumok. Lehetnek ezek például vizuálisan egzakt formá-
ban közölt tartalmak, mint ahogyan ezt egy festmény vagy fotó esetében megszoktuk, 
vagy éppen kevésbé kézzelfogható jelentést létrehozó, úgynevezett transzformációs 
alkotások, amelyek elvontabb formában közölnek művészi üzeneteket a befogadóval. 
Az alkotás folyamata felől közelítve: a művészeti/művészi kommunikációban a kultú-
rakommunikáció konstrukciós szerepe kerül előtérbe, tehát nem elsősorban az, hogy 
mit és milyen eszközök felhasználásával közvetít a művészet a vizuális kommunikáció 
eszköztárán keresztül, hanem az, hogyan jön létre maga az alkotás. Ha konstrukciós 
szempontból vesszük szemügyre a vizuális kommunikáció folyamatát, megállapíthat-
juk, hogy az több ponton is hasonlóságot mutat a verbálissal, s egyes pontokon szinte 
szimbiózisba is lép vele, új jeleket alkotva. Napjainkra a „világ-mint-szöveg” felfogást 
felváltotta a „világ-mint-kép” ideológia, állítja Nicholas Mirzoeff, nemzetközileg elismert 
vizuáliskultúra-kutató egy 1999-ben megjelent könyvében,6 amely tulajdonképpen egy 
modern használati utasítás a vizuális kultúra értelmezéséhez. A művészeti/művészi 
kommunikáció megalkotja a valóság sajátos reprezentációját, létrehoz egy új valóságot, 
érzelmeket és asszociációkat vált ki a befogadóban. A vizuális kommunikációra vonat-
kozóan is igaz, hogy az alkotások a vizuális csatornán keresztül interakcióba lépnek 
a nézőkkel, de ez a folyamat nem nyilvános vagy éppen közösségi szintű, hanem egyéni, 
mert a műalkotásokkal zajló kommunikáció a mű és a befogadó közötti sajátos és egyedi 
párbeszédre épít. Ebben a folyamatban a befogadó, a néző mintegy belső monológ for-
májában rekonstruálja azt az alkotási folyamatot, amely a művészeti terméket létrehozta. 
Ebben az értelemben pedig nem a műalkotás lép interakcióba a befogadóval, hanem 
a művész. „A művészet a befogadó és a művész közötti kommunikáció”, vallja Zugor 
Zoltán Művészet mint minőségi kommunikáció című írásában.7 Ebben a felfogásban 
a kultúrakommunikáció egyik feladata a művészi alkotás folyamatának vizuális kom-
munikáció általi transzformálása.

A fenti három megközelítés alapvetően abból indul ki, hogy a nyelvi és a képi interak-
ciók között kapcsolat van, s mi is azt kutatjuk, hogy mi a verbális és a vizuális kép, 
és hogyan viszonyulnak azok egymáshoz. Nyíri Kristóf a Bevezetés a kommuniká-
ciófilozófiába című tanulmányában felveti, hogy a betűírás elterjedésével voltaképpen 
beszűkült a képi gondolkodás mint lehetséges kommunikációs csatorna, holott a verbális 
kifejezésmódhoz képest a képekben való gondolkodás és elbeszélés sokkal gyorsabb 

6	 Nicholas Mirzoeff: An Introduction to Visual Culture. London – New York, Routledge, 1999. A szerzőtől 
magyarul olvasható tanulmány: Nicholas Mirzoeff: Mi a vizuális kultúra? Ex Symposion, (2019), 103.
7	 Zugor Zoltán: Művészet mint minőségi kommunikáció. Tomori Világ, 2021. augusztus 22.



24

folyamat, és azt is ki tudja fejezni, ami a kimondott vagy a leírt szavak segítségével még 
nem – vagy egyáltalán nem – megformálható gondolat.8

Kultúrakommunikációs vizsgálatunk során azt feltételeztük, hogy a vizuális és a ver-
bális képek olyan, egymással egyenrangú kommunikációs eszközök, amelyeknek napja-
inkban már nem az egymást kiegészítő jellegű funkciója érvényesül, azaz a kép például 
nem csupán illusztráló elem, hanem információhordozó eszköz is a kommunikációs 
folyamatban. A kultúrakommunikáció fenti definíciói (instrumentális, intermediális 
és [re]konstrukciós) megerősítették számunkra azt a tényt, hogy a kulturális tartalmak 
szerveződésében és közvetítésében különösen szoros kapcsolat van kép és szó között. 
Ez egyfajta szimbiózist enged feltételezni, és az ezt létrehozó (megkonstruáló) folyamatok 
minden bizonnyal egy verbális-vizuális kulturális egységet alkotnak.

Azt a folyamatot, amelyben ez az egység létrejön, kultúrakommunikációnak nevez-
zük. Ezt a fogalmat fogjuk egyrészt elméleti szempontból meghatározni, másrészt gya-
korlati elemzés alá vetni, azaz meg fogjuk nézni, hogy milyen kommunikációs események 
közléstartalmaiban jelenik meg a kultúra, és hogyan hoznak létre ezek maguk is kultu-
rális tartalmakat. Továbbá azt fogjuk elemezni, hogy melyek azok a kulturális közlési 
folyamatok és kommunikációs színterek, amelyek e tartalmakat szervezik. A kultúra-
kommunikáció feladata tehát egyrészt az, hogy létrehozza a kulturálisan beágyazott üze-
netet, másrészt pedig az, hogy közvetítse azt. Vagyis a kultúrakommunikáció a kultúrát 
a kommunikáció által létre is hozza, és ezzel a konstrukciós folyamattal párhuzamosan 
azonnali módon közvetíti is. A kultúraközvetítést mint a kultúrakommunikáció alapvető 
célját és módját a vizuális és a verbális megjelenítő elemek kölcsönhatásában elemez-
zük. Ennek alapján a kultúrakommunikáció úgy működik, mint egy önálló kulturális 
csatorna, azaz az egyes kommunikációs kontextusokban zajló vizuális és verbális dis-
kurzus kulturális (közvetve minőségi) jellemzőit is kitermeli. Ezáltal jutunk el a vizsgált 
folyamat, a kultúrakommunikáció alapvető funkciójáig. A segítségével egy kulturális 
kép közvetítődik a kommunikáció mikéntjéről, például: mindenkinek van elképzelése 
arról, hogy mi jellemzi a szlengbeszédet vagy a közösségi kommunikációt kulturális 
szempontból, s mára fogalom lett a netikett is.

1.2. A verbális és a vizuális kommunikáció közötti kapcsolatról

A kultúrakommunikáció verbális és vizuális kommunikációs elemei közt sok a hasonló-
ság. A fentiekben már megállapítottuk, hogy a funkcióját tekintve mindkettőnek van egy 
konstrukciós, azaz létrehozói (alkotói) és egy instrumentális, azaz közvetítői jellege. A nyelv 
segítségével sokféle üzenetet közvetítünk: többek között a költői nyelvvel művészi üzenetet 
küldünk, a nyelvi képekkel pedig stilisztikai szempontból tesszük szemléletessé a beszédet. 
Ezek felhasználásával, pontosabban a nyelvi képek transzformálásával, értelmezésével 

8	 Nyíri Kristóf: Bevezetés a kommunikációfilozófiába. In Nyíri Kristóf – Kovács Gábor (szerk.): Virtuális 
egyetem Magyarországon. Budapest, Typotex Kiadó, 2008. 400–438.



25

jutunk új információk birtokába, így megértjük a kommunikáció közvetettebb üzeneteit 
is. A nyelv konstrukciós szerepe pedig – többek között – abban ragadható meg, hogy segít-
ségével új szavakat, rövidítéseket, szótöredékeket hozunk létre, új metaforákat találunk ki, 
s nemcsak gondolataink szemléletesebb megfogalmazása érdekében, hanem azért is, hogy 
könnyebben megjegyezzük és gyorsabban fel is tudjuk idézni őket a következő kommuni-
kációs szituációban. Ez a szó és a kép közötti viszony funkcionális alapú megközelítése.

Egy további, a funkcionalitáson túli szembeötlő hasonlóság a vizuális és a verbális kom-
munikáció folyamatában a kódoltság. Az üzenetet mind a képi, mind a nyelvi jel kódokba 
foglalja, amelyek mindkét esetben sajátos és egyedi kódrendszert alkotnak. A szavakkal 
történő kommunikáció kódolja a jelentéshez tartozó többlettartalmakat (például asszoci-
ációk, konnotációk), amelyek sokat elárulnak a kódokat használók társadalmi helyzetéről, 
pozíciójáról a közösségben, generációs elhelyezkedéséről a korfán, sőt a kulturális és kom-
munikációs kompetenciáiról is. Tudjuk, hogy a beszédet kísérő jelek is közölnek kódolt 
információkat, amelyek szerepe nemcsak a beszédmegértés támogatása, hanem a beszédtar-
talom helyes interpretációjának az irányítása is (például a beszélő érzelmeire vonatkozóan). 
A művészeti/művészi kommunikáció kódrendszere elvontabb, így nagyobb interpretációs 
gyakorlatot követel meg a kódolvasásban, mint például a hétköznapi társalgást kísérő kom-
munikációs jelek értelmezése. Ha azt halljuk, hogy a beszélgetőpartnerek folyton egymás 
szavába vágnak, akkor kontextustól, szituációtól függően levonhatjuk a következtetést, 
hogy izgatottan cserélnek eszmét egy számukra fontos témáról. Ugyanakkor azt is felté-
telezhetjük, hogy talán vitatkoznak, esetleg veszekednek is, netán egyezkednek valamiről, 
vagy éppen támogatóan viselkednek, s oly nagyon érdeklődnek a beszélő mondanivalója 
iránt, hogy szinte bombázzák őt a kérdéseikkel. Hogy ezek közül melyik az igaz egy 
adott helyzetben, a verbális és nem verbális kódok előbb vagy utóbb, de elárulják. A fel-
ismerésben, a szituáció helyes besorolásában segítségünkre lehetnek Herbert Paul Grice 
brit nyelvfilozófus társalgási maximái is, amelyeket először 1975-ben publikált Logic and 
Conversation címmel az egyik legnevesebb amerikai nyelvészeti folyóiratban.9 Grice abból 
indul ki, hogy a társas interakciókban minden résztvevő az együttműködés elve alapján 
van jelen, és ezért mind verbálisan, mind nonverbálisan annak megfelelő módon vesz részt 
benne; így például a kétértelműség és a homályosság elkerülésére törekszik, és ami a fő, 
őszinte megnyilvánulásai vannak. Figyelemre méltó, hogy ezeket a maximákat a vizuális 
kommunikációra nézve is alkalmazni próbálták, hogy valamelyest igaz legyen a kijelentés, 
miszerint egy művészi alkotás mondanivalója is egyértelműsíthető. Ez a megközelítés 
azonban éppen azért vallott kudarcot, mert zárt egységnek feltételezte a művészi alkotás 
létrehozója és befogadója közötti folyamatot, vagyis ezzel pont azt állította, hogy maga 
az alkotás kommunikál a befogadóval, és nem az alkotója.

A kódolás egyik klasszikus és kézzelfoghatóbb példája a színekhez kapcsolódik. 
A művészi kommunikációban kimondottan fontos a színek kódrendszerének szerepe, 

9	 Herbert Paul Grice: Logic and Conversation. Syntax and Semantics, 3. (1975). 41–58. Magyarul meg-
jelent: Herbert Paul Grice: Tanulmányok a szavak életéről. Ford. Bárány Tibor et al. Budapest, Gondolat 
Kiadó, 2011.



26

s szinte sosem véletlen az, hogy egy adott művészi cél megvalósításához mely színt, 
színeket használja az alkotó. Jelenleg több kutatás is folyik a színek, a szavak és a han-
gok mint együttes jelentéshordozók hatásáról, illetve egy hang-szó-szín kódrendszer 
kialakulásáról (vö. Hervé-Lóránth/Soós folyamatban lévő kutatásával), valamint újabb 
kódok létrehozásának lehetőségeiről.

A kódoltság és a kódolhatóság tekintetében a kultúrakommunikáció részben követi 
a hagyományos kommunikációs modelleket, részben azonban eltér azoktól. A kommu-
nikáció hagyományos „adó-jel-vevő” egységében történő elemzésekor elengedhetetlen 
az „indíték” (a kommunikációs szándék) és az „irányultság” (a kommunikációs partnerség 
kezdeményezői és befogadói szerepköre, a kérdező és a válaszadó, kritizáló, belegyező 
vagy elfogadó attitűd és az egyéb beállítódások előzetes ismerete vagy ezek kommuni-
kációs aktus közbeni felismerése) közötti összefüggés, illetve annak a kommunikációs 
minőségnek a vizsgálata, amely az „indíték” és az „irányultság” összefonódása vagy ellen-
pontozása által jön létre. A közlés folyamatának van tehát egy minőségi mutatója, amely 
egyenesen arányos a szándékoltság mértékével, a kívánt tartalom megfelelő pontra történő 
helyezésével; ilyen például a szándékos megsértés vagy a véletlen kommunikációs hiba 
folytán kialakult sértettség. A szándék érvényesítése mellett megjelenik a kényszerűség 
elve is, hiszen a közösségbe való beilleszkedés megkívánja bizonyos kommunikációs jelek 
használatát, akár az irányultsággal szemben is, azaz az elvárt kommunikációs cselekvés 
nem egyezik meg az egyén attitűdjeivel. Az „indítékok” érvényesítése és a „szándékolt-
ság” mértéke az adott kulturális kontextusnak megfelelően működik, így például egyes 
kultúrákban a legalapvetőbb „indítékainkat”, mint a kapcsolatfelvétel vagy a kapcsolat 
fenntartása, is meglehetősen burkoltan fejezik ki, míg másokban nyíltan kimondják, hogy 
ki, kivel és miért szeretne találkozni. A hétköznapi értelemben véve tehát (és Hofstede 
alapján is) a kultúrakommunikáció a kommunikációs struktúrák klasszikus paradigmáit 
követi, azonban sokkal összetettebb, nagyobb területet ölel fel, mert azt gondoljuk, hogy 
a kommunikációs kultúrát létrehozó és fenntartó verbális és vizuális struktúrák nemcsak 
reprezentálják az egyes kultúrákat, hanem meg is változtatják az egyes kulturálisan adott 
kommunikációs kontextusukat, azaz kultúrát kommunikálnak és teremtenek is egyben.

Egy további hasonlóság, amely a vizuális és a verbális kommunikáció folyamatát 
jellemzi, a képi és nyelvi jelek egymásrautaltsága, azaz transzferenciája. A szóbeli kom-
munikációnak is vannak vizuális eszközei, mint például a szociokulturálisan megszabott 
térköztartás vagy a gesztusnyelv és a mimika. Ezekkel szintén információkat közvetítünk 
(instrumentális szerep), illetve megkonstruáljuk magunkról azt a képet, amilyennek 
szeretnénk, hogy mások lássanak bennünket. Az írásbeli kommunikáció esetében a leírt 
szöveg képe (külalakja, elrendezése), a betűk megformálása (iniciálék, tipográfiai meg-
oldások) hordozhatnak járulékos vizuális információkat a befogadó számára. A vizuális 
jelek dekódolásában is szerepet kaphatnak a verbális jelek, ha például címet viselnek 
a művészi alkotások, vagy ha a művész az alkotás folyamatában támaszkodik a nyelvi 
jelek szimbolikus használatára (például anagramma). Ezek a hasonlóságok felvetik a kér-
dést, hogy milyen viszonyban áll egymással a vizuális és a verbális kommunikáció, 
valamint azok jelekkel való jelöltsége. Az új kommunikációs eszközök és szokások arra 



27

ösztönözték a nyelvet használókat, hogy bizonyos képi jeleket felvegyenek a nyelvi kifeje-
zőeszközök sorába (például az emotikonok beépülnek a különböző nyelvek szintaxisába).

A verbális és a vizuális jelek transzferenciája történelmi tekintetben is adott jelenség. 
Ha végigtekintünk a 20. és a 21. század történetén, láthatjuk azt a hihetetlen exponenci-
ális fejlődést, amely nemcsak a tudományokban, felfedezésekben nyilvánul meg, hanem 
a nyelvi és a képi kultúra változásaiban is lenyomatot képez. Meghatározott pontokon 
keresztül szemlélhetjük a fejlődés ciklusait: vannak felgyorsulások és lelassulások, ezek 
között pedig óriási sebességgel törtek át az életünket megváltoztató új kommunikációs 
eszközök és nyelvhasználati módok.

1.3. A verbális és a vizuális kommunikáció egységéről

Ahogy gyorsul a világ, úgy gyorsul fel a nyelvi és a képi kommunikáció egymásba való 
átalakulása, egy kommunikációs egységként való megjelenése is. Ehhez alkalmazkodnak 
a verbális és a vizuális jelek minőségében bekövetkező változások: a szavakat feltörjük, 
lerövidítjük (LOL – nevetés, Thank You – THX, By The Way – BTW, Estimated Time 
of Arrival – ETA, vagyok – vok, wow – Jé!, Tényleg?, utóirat – P.S., etc., ld. stb.). Ezek-
kel a technikákkal tudjuk csak fenntartani azt a fajta kommunikációáramlást, amelyet 
megkövetel a technikai fejlődés. Tehát a nyelvi eszközök változásai lekövetik a technikai 
fejlődést. A vizuális kommunikáció térhódítása pedig azt eredményezte, hogy egyrészt 
maga a nyelv is képszerűbbé vált, és a megértés folyamatában is előtérbe került a képek-
ben való gondolkodás kompetenciájának gyors fejlődése, másrészt az információátadás 
vizuálissá válása komoly változásokat idézett elő a verbális beszédesemények szerke-
zetében is. Ma már aligha tudunk elképzelni egy egyetemi vagy tudományos előadást 
PowerPoint-kíséret, azaz a vizuális információátadást támogató funkció nélkül.

Napjaink kommunikációjának számos műfajában van elválaszthatatlanul jelen a nyel-
viség és a képiség, s az információ átadásának folyamatában mondanivalónk kifejezé-
sére párhuzamosan használjuk a hagyományos nyelvi és a modern képi elemeket. Sőt 
mondhatjuk, hogy az új kommunikációs eszközök létrejöttük pillanatától fogva építenek 
a vizuális és verbális tényezők egységben való alkalmazására. Ezt az összefonódást segíti 
elő a sebesség mint kommunikációs kritérium: gyorsabban közvetítünk, reagálunk, 
és a beszédpartnerek gyors megértésére apellálva úgy járunk el, hogy minél rövidebb idő-
tartam alatt lehessen a kódot előhívni és továbbítani. A (be)fogadó azt azonnal megkapja, 
és gyakran olyan gyorsan válaszol, hogy meg sem várja a beszélgetőtárs teljes üzenetének 
megérkezését (például chat). Szinte ösztönösen abból kiindulva kommunikálunk, hogy 
a kép megértése és befogadása gyorsabb, mint az írott, hosszabb értelmezést kívánó 
szövegeké, és így inkább a szituációt kipótló-magyarázó gifet, emojit vagy matricát 
szúrjuk be az üzenetbe. Különösen jellemző ez a megközelítés a kultúrakommunikációs 
műfajokra, azaz az olyan műfajokra, amelyekben szerepet kap a kultúra vagy a kulturális 
információk közvetítése. Ilyenek a populáris kultúra műfajai vagy valamely kulturális 
esemény új kommunikációs csatornákon való közzététele, hiszen ott is az elérhetőség 



28

és a megfelelően gyors reakció kiváltása a cél. Ennek érdekében nemcsak szándékosan 
rövidítünk a szöveges üzeneten, és használunk helyette ikonokat, szimbólumokat vagy 
szituációs képeket, hanem a tartalmat is a leglényegesebb információkra szűkítjük le. 
Sőt, nem javítjuk visszamenőleg a hibákat sem, nem figyelünk a stilisztikai elemekre, 
esetleg a központozást is teljesen figyelmen kívül hagyjuk néha, hogy az ismerősök 
odaérjenek a megosztott előadás vagy más kulturális program kezdetére.

1.4. Kultúrakommunikációs műfajok

A fentiek alapján érthető, miért okoz gondot a kultúrakommunikációs műfajok hagyo-
mányos szempontú és hagyományos értékrenden alapuló besorolása, amelynek kiin-
dulópontja általában az úgynevezett magaskultúra értékrendje. A besorolást az sem 
könnyíti meg, hogy a kultúra fogalma is jelentős átalakuláson ment keresztül a modern 
kommunikációs eszközök térhódításával párhuzamosan. A kulturális tér kitágult, s emi-
att nehezebbé vált a kultúra definiálása is. Önmagában a közvetítésének eszköztára is 
összetettebb lett, aminek következtében kibővültek azok a tartalmak és műfajok is, 
amelyeket magában foglalhat.

A kultúrához kapcsolódó szavak értelmezése nem igazán kíván magyarázatot, hiszen 
ha meghalljuk például azt a kifejezést, hogy kulturális szótár, akkor a szótár mint alapszó 
meghatározása problémamentes. Azt ugyanakkor nehezebben tudjuk megfogalmazni, 
hogy mit takar a kulturális jelző. A kultúrát művelni kifejezés jelentése is egyértelmű, 
de csak addig, amíg magát a kultúra fogalmát nem kell definiálnunk.

Minden emberi tevékenység kulturálisan meghatározható, vagyis kulturális egysé-
gekbe tömöríthetők mindazon cselekmények, események és  kulturális történések, 
amelyek azonos jellemzőkkel és attitűdökkel rendelkeznek.

A kultúrát, amely manapság igen divatos kifejezés, a legkülönbözőbb társadalmi rétegek 
is ugyanabban az értelemben véve használják, mint azok, akik kutatják és „művelik”. 
Hiszen a kultúra mint terminus, és így maga a kultúra mint közszó is, egyfajta holisztikus 
értelmezésre ad lehetőséget a mindennapi kommunikációs környezetben, éppúgy, mint 
a popkultúra, a közlekedéskultúra, az egészségkultúra, a gasztrokultúra stb. szóösszeté-
telekben, mert ezek az emberi cselekvések tekintetében kultúrát feltételeznek az egyes 
területek mögött. Ezzel szemben a szakirodalom vajmi keveset foglalkozik azzal, hogy 
ezek mind csak egy gyűjtőfogalmat kibővítő halmaz szavai és cselekvései, holott a műve-
lőinek körében – az irányoknak megfelelően – megannyi specifikáció jelenik meg ezen 
kultúrák mögött. Ám nem ritka az sem, hogy egyesek a kultúra általános fogalma mögé 
bújva próbálják meg magukat értelmezni, s éppen az új kommunikációs eszközöket 
és tereket használják fel arra, hogy egyéni kultúrát teremtsenek maguk körül, amelyet 
sajátos módon népszerűsítenek, hogy követőket vonzzanak magukhoz.



29

 

Magaskultúra – alacsony kultúra Vizuális kultúra

Verbális kultúra – nonverbális kultúraTömegkultúra – popkultúra

Egészségkultúra

Közlekedés-
kultúra

Gasztrokultúra

Politikai
kultúra

Gazdasági
kultúra

Tudomány-
kultúra

Test-
kultúra

Szex-
kultúra

Sport-
kultúra

Bor-
kultúra

Verbális
kultúra

Beszéd-
kultúra

Étkezési
kultúra

Nyelv
kultúra

Kommunikációkultúra

Dizájn-
kultúra

1. ábra: A kultúra strukturális, funkciók szerinti rendszere
Forrás: a szerzők szerkesztése

Lássunk itt néhány példát arra, hogy a gyűjtőfogalom (kultúra) miként szerveződik egy 
nagyobb rendszerben, és a fentebbi konstrukciós, létrehozó szerepű fogalommagyarázat 
tükrében miként teremt maga köré kultúrát. Az egészségkultúrát is kezelhetjük úgy, mint 
kulturális cselekvést, és ezen összefoglaló megjelölés alatt megtaláljuk a fürdő- (spa-) 
kultúrát vagy a szaunakultúrát, amelyek – definíciójuk szerint – összefogják az egészség 
megőrzése érdekében vagy pusztán az egészséges életmód részeként akár egyénileg, akár 
csoportosan végrehajtott konkrét tevékenységeket. Két fogalom sajátos összekapcsolása 
ez, mert a kultúrába szűkebb értelemben is beletartozik minden anyagi és szellemi ter-
mék, amelyet valamilyen kulturális céllal – vagy kulturális tevékenység által – hozunk 
létre. A kulturális alatt itt egyszerűen egy folyamatot, valami kultúrával kapcsolatosat, 
illetve egy bizonyos területre jellemző értékteremtést értünk. A területhez kapcsolódó 
cselekvéseket és értékeket a kultúra elemeiként sajátítjuk el, azaz egy bizonyos területhez 
tartozó műveltségre (kulturáltságra) teszünk szert. Az egészségkultúra tehát az egész-
séggel kapcsolatos műveltség megszerzését jelenti, kulturálisan kapcsolt ismeretek hal-
mazát az egészség fogalmáról. Ehhez közvetlenül hozzátartozik egy szokásrendszer, 
amelyet nevezhetünk akár egészség(ügy)i szokásrendszernek is, s ezt úgy értelmezzük, 
mint kulturális tekintetben meghatározott cselekvéssorozatokat, amelyeket a szociális 
tanulás során sajátítunk el és gyakorlunk be. Ugyanakkor ez egy aktív kommunikációs 
folyamat is: információkat szerzünk az egészséges életmódról, amelyeket interiorizál-
tan befogadunk és aktívan gyakorlunk, azaz kérdezünk, beszélgetünk, olvasunk róluk, 
bővítve ismereteinket az adott területen.

Mindegy, hogy a közlekedés- vagy az egészségkultúráról beszélünk, mert mindegyik 
szegmenshez hozzátartozik egy erkölcsi, morális, esztétikai és szociális szempontokat 
érvényesítő kommunikációs etikett és egy vizuálisan is megragadható szabályrendszer, 
amely kódolja az adott kulturális terület tartalmát, valamint azt, ahogyan arról kom-
munikálunk, azaz annak információszerzési és -közvetítési szokásait. A kultúra mint 
általános érvényű fogalom tehát csakis a „részek az egészben” elv mentén tevődhet 



30

össze azokból a sajátos területekből, ahol a kultúra értéket képező entitásként van jelen. 
Az egészségkultúra vagy a közlekedéskultúra szereplői (szakemberek, munkavállalók, 
tanácsadók, a szolgáltatásokat igénybe vevők stb.) cselekedeteiken és verbálisan vagy 
vizuálisan kódolt megnyilatkozásaikon keresztül kommunikálják a saját területükre 
jellemző kulturális tartalmakat, amelyek alapján ők a kultúrakommunikáció résztvevői, 
valamint a saját kulturális műfajaikat és kommunikációs módjaikat létrehozó alkotók 
is egyben.

A kultúrába ilyenformán – széles értelemben véve – beletartozik minden kulturális 
esemény (fesztivál, koncert, hagyományos színházi előadás, performance, kiállítás, 
digitális tárlatvezetés, 3D virtuális séta, slam poetry est, fényfestés [mapping] stb.), 
továbbá minden olyan kommunikációs tevékenység is, amely egy csoport, egy közösség 
kultúrával való kapcsolódási pontjait rajzolja fel, azaz bevonja azt a nagyobb kulturális 
térbe, de össze is tartja a saját ilyen terében. Ezek a tevékenységek is a kultúra aktív 
művelését és a nyilvánosság felé való kommunikációját jelentik.

Mint látjuk, a kultúra művelése egyrészt cselekvéshez, aktivitáshoz kötött folyamato-
kat takar, másrészt események létrehozását teszi lehetővé. Ezek eredményeképpen pedig 
a tudomány, a kultúratudomány és tágabb értelemben véve a kultúrakritika is foglalko-
zik a kulturális cselekvések és események értelmezésével, sőt inkább azt mondhatjuk, 
értékelésével, azaz az adott kulturális cselekvés vagy esemény kulturális értékrendbe 
való besorolásával. A kérdéskör érdekessége: ha úgy gondolkodunk, hogy a kultúra 
áthatja a mindennapi életünket és kommunikációnkat, akkor a kultúratudomány a hét-
köznapok legevidensebb tudománya, amelyet minden ember művel. Ugyanis nemcsak 
részesei vagyunk a kulturális rendszereknek (befogadói, létrehozói szerepben), hanem 
megnyilvánulásainkon keresztül mi is értékeljük, besoroljuk a kulturális eseményeket, 
cselekvéseket (értékelő, kritikusi szerepben).

Egy hétköznapi szemlélő szemszögéből ez történik tehát:

„Ha valaki azt mondja, kultúra, egyből értjük, mire gondol. De mi van, ha ez a valaki arra kér 
minket, definiáljuk a fogalmat: egyből gondolkozóba esünk. És valóban: mit is jelenthet ez a szó, 
amit annyiszor használunk, annyi fajta fogalomra, jelenségre, dologra? Nehéz kérdés. Merthogy 
a kultúrára is áll, mint annyi mindenre, egyfajta definíciós paradoxon: minél többet, minél több 
kontextusban használunk egy szót, annál nehezebb meghatározni konkrétan, mi is az, amiről 
beszélünk. A kultúratudomány erre tesz kísérletet.
Ha laikusok vagyunk, kis gondolkodás után azt mondanánk, hogy a kultúra: színház, zene, iroda-
lom – szóval jószerével művészeteket mondanánk. Oké, de mi van a tudománnyal? – kérdezhetnénk. 
Az is kultúra – egészíthetjük ki gyorsan magunkat. És mi van, mondjuk, az építészettel? Hogy 
az valahol művészet? Nem lehet, hogy részben azért művészet – és ebben kulturális jelenség – mert 
valahol az emberi gondolkodásnak és érzéseknek a leképeződése? Mindenesetre lépjünk be picit 
ebbe az építészeti alkotásba: egy házba. Mit látunk? Bútorokat, szőnyegeket, ruhákat, konyhai 
eszközöket. Azt gondolnánk, hogy ezek a dolgok adottak a számunkra; hogy ezek a kulturális 
fejlődésen kívül esnek. Pedig nézzünk csak meg, mondjuk, egy 17. századi barokk karosszéket. 
Ugye mekkora a különbség a mi Ikeában vásárolt ülőalkalmasságunkhoz képest! Pláne, ha mondjuk 
egy középkorihoz hasonlítjuk. De nem is kell ilyen messze menni. Ha megnézünk egy 1930-as 
évekből való bútort – vagy akár kanalat –, látható lesz a különbség. De még ilyen messze se kell 



31

mennünk. Biztos mind emlékszünk – sokan ilyen körülmények közt nőttünk is fel – a 70-es, 80-as 
évek szocreál bútoraira, amik, ha máshonnan nem, a Szomszédok című legendás magyar sorozatból 
ismerős lehet. Mennyivel más formavilágot tükröznek, mint mondjuk a mai bútoraink, használati 
tárgyaink! Ennek oka, hogy ilyen sokat változott körülöttünk a világ nem 400 hanem akár csak 
40 év alatt. Változott a világ, mert változott a gondolkodás – és a gondolkodással változott a kultúra.
A kultúratudomány valami ilyesmivel akar foglalkozni. Nem csak a  magas kultúra ter-
mékeit – szépirodalom, színház, (művész)film stb. – elemzi; sőt nem is csak a populáris kultúra 
termékeit (kommersz film, szórakoztató irodalom, képregények) tárgyalja, hanem az olyan, min-
dennapi kulturális jelenségeket, mint az iparcikkek, a használati tárgyak, vagy épp a divat.”10

A kultúra fogalma alá besorolhatjuk ezenfelül az összes nyelvi és nem nyelvi szokást 
és hagyományt is, amelyet egy társadalom, nemzet, szociális közösség, kortárscsoport, 
szub- vagy ellenkultúra tagjai, a többségi népcsoport vagy egy etnikai, szexuális, illetve 
nyelvi kisebbség identitásának megnyilvánulásaként tartunk számon. Összefoglalóan 
nyelvi kultúrának, kommunikációs kultúrának nevezzük azt a szokásokon alapuló sza-
bályrendszert, amelynek mentén az egyes kommunikációs cselekvések és beszédese-
mények során képesek vagyunk kiválasztani és alkalmazni a szituáció tartalmának, 
résztvevőinek és a kommunikatív céljainknak megfelelő nyelvi elemeket.

Azonban, mint azt a kultúra fogalmának esetében már jeleztük, a helyzet nem ilyen 
egyszerű. A verbális kultúrának része a nyelvi norma is, vagyis az a törekvésünk, hogy 
kövessük a nyelvi rendszer adta szabályokat, és ezzel együtt azt a kommunikációs szándé-
kunkat valósítjuk meg, hogy helyesen és szépen beszéljünk. Ez a két jelző – Nina Janich 
és Albrecht Greule alapján – rámutat arra, hogy a nyelv nemcsak kommunikációs csatorna, 
hanem egy „hangszóró” is, amely saját kommunikációs kompetenciáinkat „hangosítja ki”.11

A nyelvi kultúra tükrözi tehát az egyén anyanyelvi műveltségét, s azt a kérdést is fel-
veti, hogy az individuumok milyen szempontból foglalkoznak vagy nem foglalkoznak 
az anyanyelvükkel, azaz milyen intenzíven és milyen szándékkal művelik az anyanyelvvel 
való foglalatoskodást. Janich és Greule ebből a szempontból megkülönböztetik a tényleges 
kommunikációs kultúrát, amely a hétköznapi beszédszituációk minőségét szabályozza, 
s ezt nevezik nyelvkultúrának.12 Úgy értelmezik ezt, mint a nyelvvel való foglalkozás 
eredményét egy beszélőközösségen vagy egy szociális csoporton belül, ami egyben mindig 
egy sajátos nyelvhasználatot is eredményez, mégpedig a csoportidentitást kifejező esz-
közök halmazát. A másik típusú verbális (nyelvészeti) kultúrafejlesztés a nyelvművelés 
fogalmát juttatja eszünkbe: a nyelvi rendszert abból a szempontból elemezzük, fejlesztjük, 
változtatjuk meg, hogy minél szebben és helyesebben használhassuk a nyelvünket.

Természetesen eltérőek a vélemények arról, hogy mi a helyes és helyénvaló. A magyar 
nyelvre vonatkozóan különösen nagy hagyománya van az anyanyelv ápolásának és kimű-
velt használatának, az anyanyelvi művelődésnek. Ezért a nyelvhelyességre mint fogalomra 
és mint a nyelvkultúra részére iskoláskorunktól kezdve követendő mintaként és olyan 

10	 Kultúratudomány. Mindennapjaink tudománya. MT Klub, (é. n.).
11	 Nina Janich – Albrecht Greule (szerk.): Sprachkulturen in Europa. Ein internationales Handbuch. 
Tübingen, Narr Francke Attempo, 2002.
12	 Janich–Greule (2002): i. m. 9.



32

kódrendszerként gondolunk, amely preskriptív módon szabja meg, mely nyelvi formákat 
tekintjük „elfogadottnak”. A nyelvhelyesség tehát ebben az értelemben társadalmi konven-
ció és kulturálisan meghatározott előírás is, amelynek a hatását a nyelvi ismeretterjesztési 
kontextusokban szintén jól láthatjuk. Vannak például folyóirataink, amelyek hasábjain 
a nyelvészek vitatkoznak egy-egy nyelvtani szabályon vagy jelenségen, s nemegyszer 
pusztán csak a nyelvi rendszer sajátosságaiból kiindulva akarják eldönteni, hogy melyik 
alak a helyes. Ezen túlmenően azonban azt is észre kell vennünk, hogy az egyes formákhoz 
kulturális értékítéletek társulnak (a suksükölést, az aztozást vagy az ikes igeragozásban 
elkövetett hibákat hajlamosak vagyunk a nyelvi műveltség vagy tudatosság hiányaként 
értelmezni).

De hová soroljuk be, és mit kezdjünk például a mémeket létrehozó, szándékosan elkö-
vetett nyelvi-nyelvtani, illetve a falfirkákon látható helyesírási hibákkal; a WC-feliratok-
kal, amelyek vicces kedvű toalettpoéták „alkotásai”, s direkt ferdítik el a szavakat; vagy 
azoknak a politikai és társadalmi üzeneteket közvetítő reklámoknak a nyelvi átformálá-
sával, amelyek egy-egy szólásmondás megmásításával hívják fel magukra a figyelmet? 
Nyelvrontás-e ez, vagy korunk verbális kultúrájának a lenyomata? Ezek a jelenségek 
kreatív nyelvi eszközökkel hoznak létre új kommunikációs tartalmakat, képviselik azt 
a kulturális kommunikációs kontextust, amelyben létrehozzuk őket, és ezért valójában 
a nyelvkultúra szerves elemeinek tekinthetők, ellentétben a valóban hibás – és a hibából 
fakadóan humorossá vált – szövegekkel.

Janich és Greule felfogásában ezért válik el egymástól a nyelvi kultúra és a nyelv-
kultúra fogalma. A nyelvi kultúra az egyes nyelvi közösségek saját nyelvhasználati 
szokásrendszerét takarja, míg a nyelvkultúra ezek összessége egy nyelven belül, vagyis 
a nyelvi (szub)kultúrákra, rétegnyelvekre és szociokulturálisan meghatározott nyelvi 
közösségekre jellemző nyelvhasználati sajátosságokat (a nyelvi kultúrákat) foglalja magá-
ba.13 Arról már nem is beszélve, hogy anyanyelvünk számtalan szavának átformálásával 
vicces vagy groteszk jelentésű, új nyelvi egységeket hozhatunk létre.

Például a koronavírus-járvány kitörése óta számtalan változatban tették közzé a min-
denki által ismert „Maradj otthon!” szlogent az egyszerű felhívást megjelenítő plakátoktól 
a vicces megoldásokon át egészen a „Maradj otthon!”-termékek (társasjátékok) logójáig, 
illetve a szlogen kiegészítéséig:

	– „Maradj otthon, és olvass inkább Turista Magazint ingyen!”;
	– „Maradj otthon, és fesztiválozz a fotelből Majkával!”;
	– „Maradj otthon, és ralizz online!”;
	– „Maradj otthon, és tévézz éjjel-nappal!”;
	– „Maradj otthon, maradj formában!”;
	– „Maradj otthon a fotelban, és nézzél elég TéVét!”;
	– „Maradj otthon, süss otthon!”;
	– #maradjotthon.

13	 Janich–Greule (2002): i. m. 9.



33

 

      

 

2. ábra: Az élőnyelvi kultúra hiányának példái
Forrás: www.eduline.hu; www.napidumak.blog.hu; www.infopapa.hu

http://www.eduline.hu
http://www.napidumak.blog.hu
http://www.infopapa.hu


34



35

3. ábra: A „Maradj otthon!”-kampány vizuális alkotásai
Forrás: www.tenyo.hu; www.partybox.hu; www.olkt.net; www.gamestar.hu; www.behir.hu; www.net-
huszar.ro; www.martfumuvhaz.hu

Ha végignézzük a fenti alkotásokat, montázsokat, mémeket, rajzokat és falfirkákat, 
a bizonyos kommunikatív cél mentén átalakított fotókat, látjuk a behatárolás nehézségét, 
amelyet többek között a fentebbi módon megkülönböztetett nyelvi kultúra és kulturális 
értékrend fogalmához társított értékítéletek bizonytalansága okoz, hiszen a populáris 
kultúra eseményeihez, a tömegkultúra műfajaihoz nem mindenki kapcsol alapvetően 
pozitív értékítéletet. Ezért érdemes elgondolkodni azon, hogy milyen üzenetet közvetít 
nekünk egy úgynevezett kampánykép, amely ismert információhordozók mentén alakít 
ki új üzenetet egy régi bevett elemre való utalással (intertextualitás), és értelmez újra 
kommunikációs eseményeket, szövegeket úgy, hogy kilép a nyelvi kultúra komfort
zónájából. Ebben a kontextusban az új információ (réma) alapvetően egy régi tartalmi 
elem (téma) újragondolásából és új nyelvi formában való közvetítéséből születik meg.

A „Maradj otthon!”-kampány azért lett sikeres, mert átértelmezte a régebbről ismert, 
kulturálisan és nyelvileg kódolt információkat. Ilyen visszatérő elemnek minősíthető a hős 
fogalmának mint kulturális koncepciónak az értelmezése. A hősökre vészhelyzetben van 

http://www.tenyo.hu
http://www.partybox.hu
http://www.olkt.net
http://www.gamestar.hu
http://www.behir.hu
http://www.nethuszar.ro
http://www.nethuszar.ro
http://www.martfumuvhaz.hu


36

szükség – ezt az interpretációs keretet, ötvözve a hazaszeretet elemével, a kampány két 
szempontból is beazonosította. Egyrészt személyhez köthetően (= a hitelesség ismérve), 
másrészt tevékenységhez köthetően (= az akcióhős metaforája). Ezért került Győrfi Pál 
mint az Országos Mentőszolgálat szóvivője az aktuális megmentő és hős szerepkörébe.

Az összefogást, a kollektív hősiességet állítja a középpontba az a felhívás, amely 
a kisemberek, az állampolgárok szerepében is a hőst formálja meg a magyar történelem 
előzményeinek ismeretében. A közösségi tudat építésének erejében bízik az az üzenet is, 
amely metaforikusan egy színházi produkcióhoz hasonlítja a kérést, miszerint maradjunk 
otthon, és értelmezzük „társadalmi színdarabként” a járványt. Ez a megoldás megszöve-
gezésében eltér a többi bemutatott példától, hiszen első olvasásra felcseréli a szerepeket: 
a vírusra osztja a rendezői funkciót, míg a színészek szerepét az átlagemberek játsszák. 
A metafora központi eleme a saját feladatunk megértése, azaz – a darab kimenetelét 
tekintve – a saját felelősségünk vállalása.

Ezek az alkotások, amelyek a Covid–19-cel kapcsolatos kommunikáció látványos 
vizuális és textuális megoldásai közé tartoztak, nemcsak kontextustól függően átkódolt 
kulturális kommunikációs elemeket tartalmaznak, amelyek által visszacsatoltan értel-
mezhető az aktuális üzenet, hanem kulturálisan kötött tudásunkat is újszerűen ágyazzák 
be, mintegy kiemelve a nyelvi konvenciók hagyományosan értelmezhető közegéből. 
Népszerűségüktől függetlenül egyben olyan aktualitással is rendelkező nyelvi és képi 
kódok ezek, amelyek tömegeket befolyásoló hatással rendelkeznek, de mégsem részei 
a magaskulturális kódoknak, s nem csak azért, mert számos ponton mondanak ellent 
a magyar nyelv helyesírási és stilisztikai szabályainak. Figyeljük meg, hogy a mondatvégi 
írásjelek néha hiányoznak, s ha mégis megjelennek a szövegben, akkor sem helyesek. 
A kijelentő mondatok felkiáltójellel zárulnak, és az sem mindig világos, mikor van szó 
tényleges felszólító mondatról.

Ha a magaskultúra és a népszerű kultúra szembeállításából indulunk ki, akkor felte-
hetőleg nyelvrontásként értékeljük a slam poetry szövegeit is, és elzárkózunk a legtöbb, 
a tömegkultúrától elkülönülő szubkultúra (emo, gót, goa, punk stb.) provokatív vagy 
agresszív megnyilvánulásaitól. Továbbá a tévében sem nézzük meg az Egy rém rendes 
családot vagy a South Park következő epizódját, mert sértik a fülünket a nyelvi követke-
zetlenségekre épülő poénok, s nem mindig értjük meg azonnal azokat a nyelvi csattanókat 
sem, amelyeket a fordítók az amerikai kultúrából a magyar kulturális kontextusba pró-
báltak meg átültetni. Ez egyben azt is jelenti, hogy mindenkinek van egy individuálisan 
érvényes kultúrafogalma, amelyen keresztül meghozza az egyéni döntést arról, hogy a saját 
értékrendje szerint milyen minősítéssel lát el egy kulturális eseményt vagy alkotást, azaz 
számára kultúrát képvisel-e még az Egy rém rendes család vagy a South Park.

A tájékozódásban valamelyest segíthet a magas- és az alacsony kultúra fogalmá-
nak a megkülönböztetése. A magaskultúrát úgy szokás definiálni, mint a tömegkultúra 
(populáris kultúra) vagy népi kultúra (folklór) ellentettjét. Ez a meghatározás azért is 
problémás, mert értékítéletet hordoz, s arra enged következtetni, hogy a népies kultúra 
és a tömegkultúra nem egyformán értékes. Ez a definíció nem a funkcionalitás elvén 
nyugszik, így csakis egy újabb ellentét állhat elő: a magaskultúra nem mindenki számára 



37

hozzáférhető, míg a populáris kultúra a tömegek kulturális igényeit hivatott követni 
és kielégíteni. Érdekes megközelítés az is, ha az alacsony kultúrát definiáljuk úgy, mint 
minden kulturális esemény összességét, amely az embereket megkülönböztetés nélkül 
szólítja meg, mégis látensen nem a magaskultúra iránt érdeklődők felé irányul. Azaz 
a tömegek ízlését a magaskultúra kiműveltségével szembeállítva az átlagos emberekhez 
szól, és bárki számára elérhető kulturális eseményt jelent.

Matthew Arnold a 19. század második felében használta először a magaskultúra 
kifejezést, amely szerinte kulturális hatalmat jelent, vagyis a hozzáférés lehetősége, 
az elérhetőségének maximalizálása vagy minimalizálása játszik domináns szerepet a kul-
turális tudás megszerzésében. Kultúrakoncepciójának lényege, hogy a magaskultúrát 
az előkelőbb státuszú és nagyobb anyagi forrásokkal rendelkező társadalmi rétegekhez 
kötötte, míg az alacsony kultúrát, amelyet a munkásosztály sajátjának tartott, az anarchia 
kultúrájaként írta le.14 Ezzel a kijelentésével pedig a kultúrát határozottan az aktuális 
politikai eseményekhez kötötte, a kulturális eseményeket mintegy azok kísérő jelensé-
gének tételezte fel, még akkor is, ha nem tett valóságosan egyenlőségjelet a kulturális 
és a politikai események közé.

Arnold úgy vélte, hogy a magas- és az alacsony kultúra a társadalmi erők kifejeződé-
sének természetes következménye, de azt nem állította, hogy az alacsonyabb társadalmi 
osztályok kultúrája értéktelenebb volna; a 19. század munkásmozgalmi eseményeinek 
tükrében azt egyértelműen a széles tömegek nyers, de ugyanakkor dinamikus erővel 
rendelkező kifejezésmódjaként értelmezte. Elhatárolódott attól, hogy a magas- és az ala-
csony kultúrát úgy gondoljuk el, mintha azok magasabb és alacsonyabb értékrendet 
hordoznának; itt sokkal inkább a korának megfelelő és elfogadott szóhasználat által 
kiváltott félreértésről van szó. A 19. század viktoriánus társadalmi rendjében megszokott 
volt, hogy hivatalosan is magasabb és alacsonyabb pozíciójú társadalmi csoportokról, 
valamint – ennek megfelelően – magasabb és alacsonyabb kultúráról beszéltek. Arnold 
azt gondolta, és végeredményben az 1869-ben megjelent Culture and Anarchy. An Essay 
in Political and Social Criticism című írásában is azt hangsúlyozta, hogy nem a „fen-
tet” és a „lentet” megkülönböztető társadalmi értékítélet alapján, hanem a hatásérték, 
azaz – az ő szóhasználatában – a dominancia szerint kell különbséget tenni a kettő 
között. A magaskultúra azért dominánsabb, mert a hatalmat birtokló csoportot képviseli, 
és nem azért, mert a többséget, illetve nem azért, mert az alkotások színvonala jobb vagy 
mondanivalója értékesebb. A nyelvezetük persze lehet kifinomultabb, hiszen azt a tár-
sadalmi réteget reprezentálják, amelyhez a magasabb presztízsű nyelvváltozat kötődik. 
Az alacsonyabb kultúra alkotásai a köznép (populace) nyelvén szólnak a tömegekhez, 
s ha a társadalmi hatásukat akarnánk értékelni, akkor nyilvánvalóan nagyobb, erőtelje-
sebb hatást gyakorolnak a népre, az alacsonyabb rétegek millióira, mint a magaskultúra.

Thomas Stearns Eliot 1948-ban megjelent írása hozta el a két társadalmi-kulturá-
lis dimenzió új szemléletét, vagyis azt, hogy ne egymással való ellentétükben, hanem 

14	 Matthew Arnold: Culture and Anarchy. An Essay in Political and Social Criticism. Cambridge, 
Cambridge University Press, [1869] 1960.



38

összefüggésükben szemléljük őket. A kultúra meghatározása. Jegyzetlapok című munká-
jának első fejezében (A „kultúra” három értelme) Eliot azt írta, hogy a társadalmi válto-
zások elérése érdekében a magas- és az alacsony kultúra fúzióra lép egymással, és a kettő 
egységében jön létre a teljes kultúra.15 Richard Hoggart is azt emeli ki, hogy a magas-
kultúra és a népszerű tömegkultúra, amelyet – gyakran teljesen félreértelmezve – nem 
is a kultúra részeként kezelünk, nem megfelelő fogalmak, mert mindkettőben lehet példa 
„jó” vagy „rossz” alkotásokra.16 Így tehát helytelen, hogy a populáris kultúrát (low 
culture) csak azért, mert tömegeket vonz, a magaskultúra ellentéteként állítjuk be, és még 
tudományosan is így akarjuk definiálni. Hoggart is azt írja, hogy a magas- és az ala-
csony kultúra igazából csakis szubkultúra lehet, s mindkettőnek az a feladata, hogy 
a szubkulturális vonásait kitermelje, és azokat a saját eszközeivel reprezentálja.17 Ebben 
a definícióban az értékítélet mint kategóriaalkotó dimenzió nincs jelen, így pontosan arra 
hívja fel a figyelmet, hogy a kultúra meghatározása valójában nem köthető semmilyen 
társadalmilag vagy politikailag megkötött tradícióhoz, hanem kizárólag a szubkultúrák 
adta és követte értékek mentén határozható meg.

4. ábra: Matthew Arnold (1822–1888) angol kultúrakritikus és Thomas Stearns Eliot (1888–1965) angol–
amerikai drámaíró, kritikus
Forrás: https://hu.wikipedia.org/wiki/Matthew_Arnold; https://hu.wikipedia.org/wiki/T._S._Eliot

15	 Thomas Stearns Eliot: A kultúra meghatározása. Jegyzetlapok. Budapest, Szent István Társulat, 2003.
16	 Richard Hoggart: Mass Media in a Mass Society. Myth and Reality. London, Academic, 2004.
17	 Hoggart (2004): i. m. 

https://hu.wikipedia.org/wiki/Matthew_Arnold
https://hu.wikipedia.org/wiki/T._S._Eliot


39

Arnold és Eliot nyomán nem követhetjük el azt a hibát, hogy a kultúrát a magas és az ala-
csony dimenziók közötti értékkeresés folyamatának hisszük. Stuart Hall a megjelenési 
kontextus zártsága vagy nyitottsága alapján tesz különbséget: „A két kultúra közötti 
alapvető különbség az, hogy a magaskultúra – szimbolikus módon – zárt helyeken, 
például múzeumokban, kulturális központokban, intézményekben vagy más épületek-
ben fejeződik ki, míg az alacsony kultúra általában nyílt és nyitott helyeken látható.”18 
Ez a zárt-nyitott ellentétre támaszkodó megközelítés értékítélet-mentes, és esetében a fel-
osztás lényegét az esemény térbelisége határozza meg. Ha azonban elfogadjuk azt, hogy 
az egyes szubkultúrák sajátos kultúrája tükrözi sajátos céljaikat, és magát a közösséget 
is a kulturális ismertetőjegyei alapján reprezentálja, akkor belátjuk, hogy a szubkultúrák 
számára ugyanolyan fontosak és értékesek a saját szimbólumaik, mint mások számára 
a magaskultúra alkotásai, legyen szó a nemzeti irodalom kiemelkedő műveiről vagy 
a világirodalom kanonikus alkotásairól. Ezek gyakorta olyan, időtlennek tűnő kérdé-
sekkel foglalkoznak, amelyeket az örök emberi létezés meghatározójaként definiálnak 
(például szerelem, a jó akarása, a rossz elutasítása). A populáris kultúra, a tömegkultúra 
egyik jellemzője ezzel szemben az, hogy lenyomatát adja egy adott korszak aktuális 
eseményeinek és azok kiváltó okainak, továbbá megmutatja, milyen kulturális történések 
számítanak valóban népszerűnek a társadalom szélesebb rétegei körében.

Egy másik megközelítés szerint, amely Herbert J. Gans nevéhez köthető, a magas-
kultúra és a populáris kultúra csakis a fogyasztói háttér ismeretében határozható meg.19 
A magaskultúrát és műfajait a társadalmi elit fogyasztja, míg a populáris kultúrát (más 
szóval a népszerű kultúrát) azok a rétegek kedvelik, amelyek a tömegesen gyártott, 
nagyobb erkölcsi vagy kulturális értéket nem képviselő produktumokat részesítik előny-
ben, például a szappanoperák vagy a kereskedelmi csatornák show-műsorainak rajongói. 
Ebben az értelemben a kultúraközvetítés interaktív aspektusa kerül előtérbe, hiszen 
a megkülönböztetés ismérveként a közvetített minőséget határozzuk meg. Lényeges, 
hogy az átadás mikéntje a döntő, hiszen mind a magas-, mind a populáris kultúra közve-
títheti ugyanazt a tartalmat (például a jó és a rossz harca) a saját eszköztárán keresztül. 
Tehát alapvetően nem a mondanivaló, hanem a közvetítés módja, azaz az adott tartalom 
kommunikációjának mikéntje választja el a két kulturális réteget egymástól.

A magas- és a tömegkultúrának azonban egyformán érzelemkifejező és értékformáló 
ereje is van. S amellett, hogy mindkettő a kultúrakommunikáció része, mert a kul-
túrára építő kommunikáció alapvető tereit testesíti meg, az is látszik, hogy a kultúra 
fogalmát nem azonos módon kezelik. Az elitkultúra, azaz a magaskultúra termékei 
és fogyasztói a kultúra át- és megmentésén fáradoznak, és kultúrarombolásnak fogják fel 
a tömegkultúra olyan jelenségeit, mint például a McDonald’s és más gyorséttermi láncok 
fogyasztásra buzdító plakátjai. De mi a véleményünk az Omnia kávé egyik ikonikus 

18	 Stuart Hall et al. (szerk.): Culture, Media, Language. Working Papers in Cultural Studies, 1972–79. 
London, Routledge, 1980. 27. 
19	 Vö. Herbert J. Gans: Népszerű kultúra és magaskultúra. In Wessely Anna (szerk.): A kultúra szocioló-
giája. Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 114–149.



40

reklámfilmjéről, amelynek lényege az „Egy csésze kultúra” mondat? Ebben az eset-
ben a kávézás hagyományára építve jelenik meg a populáris kultúra, amelyre erősen 
támaszkodik a reklámok fogyasztói értékrendet teremtő funkciója. Ebben pedig az elit 
klasszikus értékvilága úgy fogalmazódik meg, mint a tömegfogyasztás alapvető igénye.

Gans azt állítja, hogy a magaskultúra és a tömegkultúra megkülönböztetése alapve-
tően nem is abban áll, hogy milyen értéket kapcsolunk az egyikhez vagy a másikhoz, 
hanem abban, hogy az egyik aktív, míg a másik passzív befogadást feltételez. Az értel-
miségi réteghez társítjuk az önálló interpretációs folyamatot feltételező, önálló vélemény 
megfogalmazásán és szabatos közlésén nyugvó kommunikációs magatartást. Ezzel szem-
ben a passzív, nem saját kritikai álláspontot tükröző „tömegvélemény” a tömegkultúra 
sajátossága. A német származású szociológus ezért azt javasolja, hogy ne kulturális 
alapon tegyünk különbséget, hanem ízléskultúrákról beszéljünk. A magaskultúra ekkép-
pen a kifinomult, míg a populáris kultúra a „közönséges” ízléskultúra reprezentációja. 
Gans ízléskultúra-fogalmát sokan kritizálták azért, mert visszatért a magas és alacsony 
értékrendhez, hiszen a népszerű kultúrát, amelynek öt ismérvét rögzítette, mind az öt 
sajátosság mentén negatívan határozta meg. Vagyis szerinte a népszerű kultúra alkotásai 
nem időtállóak, a népszerű kultúra negatív: individuális értelemben személyiség-, kol-
lektív értelemben pedig közösségromboló hatást gyakorol a fogyasztóra, tehát negatívan 
hat a társadalom egészére, és gátolja a magaskultúra hatását.

Pierre Bourdieu kulturális tőkeelméletében éppen ezt a hozzáállást vitatja, hiszen azt 
kritizálja, hogy a magasművészeti és a populáris alkotások közötti megkülönböztetés 
alapja esztétikai jellegű. A magaskultúra szerzőit és műveit eleve esztétikailag kedvezőbb 
megítélésben részesítjük, míg a népszerű kultúra részét képező alkotásokat ehhez képest 
alacsonyabb esztétikai kategóriába soroljuk. Mi volna ez, ha nem a társadalmi csoportok 
alsóbb- és magasabbrendűségét alátámasztó megközelítés? – teszi fel a kérdést Bourdieu. 
A válasza nem meglepő: ha a kultúrában, a létrehozásának és a közvetítésének folyama-
taiban kulturális tőkét látunk, akkor ez alkalmas arra, hogy általa olyan különbségeket 
teremtsünk, amelyek nem a jó vagy a rossz alapján differenciálják az alkotások eszté-
tikáját, hanem azokat a társadalmi eltérések fenntartására használják fel. A magasabb 
kultúra „jót” alkot, míg az alacsonyabb „rosszabbat”. Így születnek meg a társadalmi 
különbségeket és ellentéteket gyártó és legitimáló elvek, mondja Bourdieu.20

Az 1. táblázat Hoggart21 alapján állítja szembe a magas- és a populáris kultúrát.
A maga módszereit figyelembe véve a történeti antropológia is felosztja a kultúrát, 

de annak historikus fejlődése, valamint földrajzi tagozódása és elhelyezkedése alapján 
hoz létre úgynevezett kulturális köröket, amelyeket nem a fenti szembeállítás, hanem 
éppen az egymástól való függés, az egymásrautaltság és az összetartozás szemszögéből 
vizsgál. Mondhatni, úgy is, hogy a „közös tőről” fakadó kulturális jeleket és jelenségeket 
egy csoportba rendezi, legyenek azok akár a magas-, akár a populáris kultúra részei. 
A kultúrákat egymástól elválasztó jeleket és jelenségeket pedig úgy értelmezi, mint 

20	 Pierre Bourdieu: Language and Symbolic Power. Cambridge, Harvard University Press, 1991.
21	 Hoggart (2004): i. m. 23–46.



41

a másság és az egyediség szimbólumait, tekintet nélkül arra, hogy azok társadalmi 
meghatározottságukban az elitet vagy a tömeget képviselik-e.

1. táblázat: Magas- és populáris kultúra

Magaskultúra Tömegkultúra, populáris kultúra
Kánonképző Nem tartozik bele a kánonba
Exkluzív jellegű Inkluzív jellegű
Az értelmiség kultúrája A tömegek kultúrája
Domináns Kevésbé domináns
A tömeges reprodukció lehetősége korlátozott A tömeges reprodukció lehetősége adott
Szimbolikus Kevésbé szimbólumokra épülő
Szűkebb rétegekhez jut el Szélesebb rétegekhez jut el

Forrás: Hoggart (2004): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

 

 

Amerikai 
kultúra

Távol-
keleti 

kultúra

Afrikai 
kultúra

Arab 
kultúra

Csendes-
óceáni 
kultúra

Európai kultúra

Dél-európai
(mediterrán)

Kelet-
európai
(balkán)

Közép-európai

Észak-európai 
(skandináv )

Nyugat-
európai

Népi, nemzeti kultúra
(Városi – vidéki)

Ázsiai
kultúra

5. ábra: A kulturális jegyek alapján meghatározható nagy (földrajzi) gyűjtőkörök
Forrás: a szerzők szerkesztése

Az írásbeliség mint kommunikációs forma jellemző példa a közös kulturális elemre, azaz 
a kultúrák összekapcsolására, mert egy jel homokba rajzolásának is lehet ugyanolyan közlési 
ereje, mint egy betűkbe szedett üzenetnek. A homokba rajzolt forma a szélesebb tömegek 
érintkezési módja lehetett, míg az írás kezdetben egy tanult, kiműveltebb réteg kommuni-
kációs eszköze volt. Következésképpen az írás kompetenciája sokáig a magasabb kultúrák 
részének és az elit kiváltságának számított. Az íráskép sajátosságai, az egyes betűformák 
szimbolikus használata és alkalmazásának egyedisége azonban már más kultúrkörökbe 
sorolja a nyelveket, a hasonló írástípusokat pedig a megközelítő azonosság alapján osztá-
lyozza. Az eltérő írásformák viszont a világ nyelveit a kép- és a betűkészlet alapján csopor-
tosítják, és elválasztják egymástól az írástudó és az írástudatlan népeket, a latin és a nem 
latin betűvel író közösségeket stb., illetve a képírást megőrző vagy azt elhagyó kultúrákat 
különböztetnek meg. A betűkkel és más grafikai jelekkel történő kommunikáció módjai 
és – nem utolsósorban – az ezekkel kapcsolatos társadalmi jelenségek (például írástudatlanok 
aránya) választóvonalak az egyes kultúrák között, míg az írás kialakulása, azaz a gondolatok 



42

jelekkel, írásjegyekkel, betűkkel stb. való rögzítésének igénye egyetemesebb kommunikációs 
törekvésként értelmezhető. Ezért az „Írd le, hogy megmaradjon!” elv mentén is tipologizál-
hatjuk a kultúrköröket, a besorolással automatikusan azt jelezve, hogy az írással rendelkező 
nyelvek magasabb kultúrát képviselnek, mint az írásbeliség hagyományát nem követők.

A beosztás, a felosztás szempontjainak elégtelensége sarkallhatta Edward T. Hall 
antropológust arra, hogy javasolja a magas és az alacsony kontextusú kultúra fogalmainak 
bevezetését, mivel ezek a kifejezések mélységet, nem pedig minősítést takarnak. Hall 
két munkájában is foglalkozik ezzel: először az 1959-ben kiadott The Silent Language 
című könyvében,22 majd az 1976-ban megjelent Beyond Culture címűben.23 Mindkét 
műben az interkulturális kommunikáció oldaláról szemlélve vizsgálja a magas kontex
tusú kultúra (high context culture) és az alacsony kontextusú kultúra (low context cul-
ture) fogalmát. Magyarul azt mondhatnánk, hogy az amerikai szakember a kulturális 
hagyományok és gyökerek alapján egy magasnak és egy alacsonynak tekintett kulturális 
szintet különböztet meg, és értelemszerűen az első bonyolultabb kódolást feltételez, mint 
a második.

Hall szerint az azonos nyelvet használó, azonos kulturális háttérrel rendelkező 
beszélők „belső csoportként” tartanak össze, belső információik vannak a nyelvük-
ről és a kultúrájukról, ezáltal pedig nagyobb hatékonysággal és információsűrűséggel 
tudnak egymással kommunikálni, és adott esetben félszavakból is értik egymást. Hall 
megfogalmazásában: kevesebb szóval többet mondani. Ezzel szemben az alacsonyabb 
kulturális kontextusú közösségek kommunikációjában nincs jelen egy olyan egységes, 
kulturálisan kódolt rendszer, amely a tökéletes kifejezést és megértést biztosítaná, ezért 
hosszabbak a kommunikációs aktusok, valamint a felek gyakrabban elégedetlenebbek 
a beszélgetések, az eszmecserék és az információszerzés eredményével. Könyvének is 
azért adta Hall A néma nyelv címet, hogy rávilágítson: a közös kulturális háttér nélkül 
nem valósulhat meg megértés, ezért csak részlegesen értjük meg vagy kifejezetten félre-
értjük egymást. Ennek következtében a hallgatás beszédaktusának is fontos kifejezőereje 
van: ha a megfelelő kommunikációs lépésekben tudunk csendben maradni, akár ez is 
eredményessé teheti a szituációt.

A másik említett könyvében, amely magyarul azt a címet viselhetné, hogy Kultúrán 
túl, ezt a gondolatot terjesztette ki egy nagyobb dimenzióra, és magukat a kultúrákat 
próbálta meg beosztani a magas vagy alacsony kontextus alapján. Azokat a kultúrákat 
(a bennük végbemenő kommunikációs helyzetekkel együtt), amelyekben az üzenet szö-

22	 Edward T. Hall: The Silent Language. Garden City, Doubleday & Company, 1959. Fontos tudni, hogy Hall 
az írásbeli és a szóbeli nyelvi és metanyelvi interakciókat szubjektív és objektív szempontok alapján különíti 
el. A szóbeliség minden formája szubjektív és változékony nyelvi eszköztárat feltételez, míg az írásbeliség 
tárgyi/tárgyiasult interakció, amely objektív (= kötöttebb) és állandósultabb nyelvi elemeket mozgat.
23	 Edward T. Hall: Beyond Culture. Garden City, Doubleday & Company, 1976. Ebben a munkájában 
Hall megkérdőjelezi a globális kommunikációs elvek létjogosultságát, mivel minden beszélő a saját nyelvi 
és kulturális közegéből lép ki a globális kommunikációs térbe, ahol automatikusan alkalmazza a kiinduló 
(eredeti) közösségére jellemző kommunikációs eszköztárat. Ezt a műveletet nevezi Hall kiterjesztő átvi-
telnek (extension transference).



43

vegkörnyezetének nagy befolyása van a cselekvések strukturálására, magas kontextusúnak 
nevezte el. Hall az ilyen kultúrákat úgy azonosítja, mint amelyekben a beszélőközösség 
tagjai a harmóniára törekvést és a csoport tagjainak jólétét közös kommunikációs célként 
és tartalomként előnyben részesítik az egyéni teljesítménnyel szemben. Ebben a kultu-
rális közegben fontos szerep jut annak, hogy az interakciókban a beszélők megismerjék 
egymást, és közeli kommunikációs viszonyba kerüljenek. Alacsony kulturális kontextus-
ban – mondja Hall – az egymás között kommunikáló közösségi tagok diskurzusa általában 
kevésbé bonyolult szerkezetű, mégis terjengősebb, magyarázatokkal és rákérdezésekkel 
telített, mivel az egyénektől nem elvárt kommunikációs szándék, hogy ismerjék egymás 
történetét vagy hátterét, és így a kommunikációt nem feltétlenül a beszélők között rég-
óta fennálló kapcsolatok határozzák meg, hanem a tapogatózás, a közös nevezőre jutás 
igénye. Ebből a szempontból érthető, hogy ezt a kommunikációs kontextust kezdetben 
a távolságtartás határozza meg. Hall szerint ebben a helyzetben a közös kulturális isme-
retek hiánya miatt a kommunikáció könnyen versengéssé alakul át, az egyéni érdekek 
kiharcolása érdekében.24

Ezen értelmezésben tehát valójában az egyének közötti viszony határozza meg a kon
textust. Ha magasabb kulturális kontextussal van dolgunk, ismerjük a résztvevőket, tud-
juk a szerepeket, könnyedén alkalmazzuk a közös kódrendszert, és ezért többet is enge-
dünk meg magunknak: kétértelműségeket, poénokat, sőt kisebb sértések is beleférnek 
a kommunikációs helyzetekbe. Ezzel szemben az alacsony kontextusú kommunikációban 
ilyen üzenetváltások nem lehetségesek, ott a mondanivaló jelentése inkább a kimondott 
szavaktól függ, nem pedig a finomabb – vagy a nem hangzó – jelek értelmezésétől.

Ez a gondolatmenet az elsődleges (denotatív) és a másodlagos (konnotatív) jelentést 
juttatja eszünkbe. A magas kontextusú kultúrák erősebb összefüggésben vannak a konno-
tációval, azaz a burkolt jelentésekkel, valamint azzal a nyelvi funkcióval, hogy az elhang-
zott szavaknak sajátos, értékítéletet is közvetítő szerepük van, ami az egész beszélgetés 
kimenetelét is képes meghatározni. Az ilyen kultúrákban az emberek általában jobban 
tudatában vannak a nonverbális kommunikáció jelentőségének, és határozottabban figyel-
nek is az arckifejezésekre, a testbeszédre, a hangváltozásokra és a kommunikáció egyéb 
aspektusaira, amelyek nem közvetlenül a hangzó beszéd elemei. Ugyanakkor a nyelvi 
tudatosság és a nyelv kifinomult használata, a legmegfelelőbb szó kiválasztása, valamint 
a nyelvtani szabályok ismerete és pontos alkalmazása is része a magaskultúrának.

A denotációt, azaz a szó szerint vett jelentést Hall általában az alacsony kontextusú 
kultúrára jellemző vonásnak tartja.25 Szerinte az ilyen kultúrákban élő emberek a verbá-
lis és nonverbális kifejezési összetettség tekintetében végül is mégiscsak közvetlenebb 
módon, azaz kevésbé árnyaltan kommunikálnak egymással, és kifejezetten nagy jelen-
tőséget tulajdonítanak a hangzó beszéd kísérőelemeinek. De ebben a vonatkozásban sem 
az árnyaltabb kifejezésmódnak, hanem például a hangulatfestő szavaknak és az indu-
latszóknak.

24	 Hall (1976): i. m.
25	 Hall (1976): i. m. 



44

6. ábra: Edward T. Hall (1914–2009) amerikai antropológus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_T._Hall

Hall fentebbi gondolatait úgy is interpretálhatjuk, hogy a magas vagy alacsony kontex
tusú kultúra függvénye, milyen erős vagy gyenge, mennyire sok vagy kevés nyelvi képet 
építünk be a kommunikációnkba. Azaz ő éppen azt mondja, hogy a nyelvben kifejezett 
képek összetettsége jellemzi igazán a különböző kontextusú kultúrákat, s a verbális-vi-
zuális világ és kifejezésmód folyamatos változásai, fejlődései a jelzőpontjai annak, ha 
egy kultúra az alacsonyabból a magasabb kontextusba – vagy fordítva – lép át. Hall 
koncepciójának lényege, hogy nem értékítéletet ad, és nem társadalmi osztályokhoz, 
felosztásokhoz kapcsolja a nyelvhasználatot. Ez a fajta kijelentés, hogy a nyelvi rétegek 
társadalmi rétegek megkülönböztetése nélküli vizsgálata is lehetséges, még ma is meg-
hökkentő lehet. Megértéséhez azt a tapasztalati tényt kell figyelembe venni, miszerint 
egy szubkultúra által képviselt kulturális szokások egy meghatározható időintervallumon 
belül beszivároghatnak egy másikba, sőt a közös nyelvet használó társadalom egészére 
is kiterjedhetnek. Azaz beépülhetnek a köznyelvbe, amelyet minden társadalmi osztály 
és csoport ismer és használ, tehát elfogadottá s a nyelvi kultúra szerves részévé válnak. 
Így megmagyarázható az is, hogy ugyan léteznek a klasszikus társadalmi felosztások 
alapján elgondolt rétegnyelvek (például szaknyelvek, hobbiszókincs), de ma már ezek 
és a rétegek sokkal közelebb kerülnek egymáshoz, hiszen az új nyelvi-kulturális formák 
kialakulása és elfogadása gyakran már nem is köthető konkrétan egy bizonyos réteg-
nyelvhez; annak ellenére, hogy az egyes elemek beillesztése között az egyes réteg- vagy 
csoportnyelvekben időbeli eltérések vannak, amelyek azonban láthatóan egyre rövidebb 
szakaszokat jelentenek. Ez pedig a magas- és a népszerű kultúra közötti kölcsönhatásra 
és átjárhatóságra utal, illetve Hall koncepciójában arra, hogy a magas és az alacsony 
kontextus jelen lehet egyazon beszélőközösségen belül is.

https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_T._Hall


45

Bizonyos értelemben véve a  szimbólumok azok az elemek, amelyek a magas- 
és a populáris kultúra szimbiózisát lehetővé teszik, mert ugyanaz a vizuális elem szerepel-
het mindkettőben, méghozzá akár hasonló vagy azonos jelentésben. De az is előfordulhat, 
hogy az alacsonyabb kulturális kontextusban a denotatív jelentés marad a fókuszban, 
míg a magasabban a konnotatív jelentéseké lesz a főszerep.

A szimbólum a legáltalánosabban véve egy szemiotikai jel, amelyhez speciális képi
ség társul, magához a jelhez pedig egy irányított tartalmú, kulturálisan és szociálisan 
értelmezett konnotációs mező tartozik, amely képes a közösségi és egyéni jelentések 
összekapcsolására. Következésképpen a nyelv a szociális és kulturális kódoltságot egy 
adott szimbólum esetében egy adott jelentéstartalmon belül individuálissá tudja tenni, 
például a felidézett emóció vagy asszociációk erőssége által. A magas- és a populáris kul-
túrákban, mint látjuk, nem egyforma fontosságú a konnotációs jelentések, mint például 
a jellemző kézmozdulatok (összekulcsolt kéz, nyitott tenyér vagy az ismert kézgesztusok) 
használata. Ezt a gondolatot a szív mint kulturális jel többdimenziós egymásravonat-
koztatásával szemléltetjük, kitekintéssel a jel kulturális erősségére.

1.5. Vizuális és verbális kódolási tapasztalatok  
egy szíves példa kapcsán és azon túl

A szív mint vizuális jelkép a 13-15. századtól kezdve mind a magas-, mind a populáris 
kultúrában a szeretet, a szerelem jelképévé vált, de más-más úton jutunk el az azonos 
jelentéstartományig, amelyet a kétféle kultúra megkülönböztető módon alakított ki. Ennek 
következtében a magas kontextusú kultúrákban a jelek szimbolikussága fejlettebb. A szív 
mint szimbólum, fejjel lefelé ábrázolva, a reneszánsz korának vallásos művészetében for-
dult elő gyakrabban, és az isteni szeretetet jelképezte. A 15. századi játékkártyákon már 
a mai formájában jelent meg, s az életerőt szimbolizálta. A 18-19. századra vált valóban 
a populáris kultúra elemévé: a szív vizualizált szimbolikus jelentése – mint a kedvelés 
jelképe – képeslapokon és édességdobozokon tűnt fel. A 20. században ez a koncepció 
tovább erősödött és rögzült jelentést nyert a popkultúrában.

7. ábra: Banksy: Girl with Balloon, 2002
Forrás: www.universal.at/p/wall-art-kuechenrueckwand-banksy-girl-with-the-red-ballon

http://www.universal.at/p/wall-art-kuechenrueckwand-banksy-girl-with-the-red-ballon


46

8. ábra: Milton Glaser: I Love NY, 1977
Forrás: https://de.wikipedia.org/wiki/Milton_Glaser

Ezek a rögzített jelentések a mai napig egyértelműen megmaradtak, sőt marketing-
fogásként is működőképesek: sok város építi be képeslapjai motívumai közé a szívet, 
és a Milka, illetve a Lindt is szív alakú dobozban és formában kínálja számos termékét. 
A Milka esetében, mint az alábbi képeken látjuk, a két legismertebb szlogen is arra 
épül, hogy szójátékban rejtse el a szeretet üzenetét: kedveljük ezt a csokoládémárkát 
és azt a személyt, akinek ajándékozzuk, sőt a márka is kimutatja szeretetét a vevői felé 
(„Kedvenc vásárlóinknak”).

9. ábra: Egy szíves szlogen kínálta marketingfogások
Forrás: www.milka.hu; www.milka.com

https://de.wikipedia.org/wiki/Milton_Glaser
http://www.milka.hu
http://www.milka.com


47

A szív az 1990-es években régi-új szimbolikus jelentést kapott a gamifikációban (játé-
kosítás): a Transformers-figurák életerejét jelképezte. Ezt a jelentést „fogadta vissza” 
az egészségügy is, s tette meg a szív egészségét megőrző életminőség-váltó programok 
alapszimbólumává, sőt nem egy gyógyszerreklám alapmotívumává.26 A szív mint hatá-
sos nyelvi jel bekerült a modern politikai szlogenek eszköztárába is, például „Hallgass 
a szívedre, szavazz a Fideszre!”. A hazai termékek védelmét szorgalmazó kampány 
logója is szív alakú, s a jelképegyüttes ebben a kontextusban a hazaszeretetet, a haza 
iránti hűséget példázza. A képi és a nyelvi jel egyértelműségét a szív szimbolikája ese-
tében felerősíti kölcsönös felcserélhetőségük, mint ahogyan ezt az alábbi képen is látjuk: 
„Legyen szívünk a szívügyünk!”.

10. ábra: A szív mint társadalmi szimbólum
Forrás: www.epa.oszk.hu; www.felvidek.ma; www.amagyartermek.hu; www.webnode.hu; www.mrdood-
leshop.com

Ez utóbbi példa nemcsak azt mutatja, hogy a jelölési folyamatban a vizuális és a ver-
bális nyelven közölt információk közötti kapcsolat reflexív, és ezért a jelentés azonnal 
dekódolható, hanem azt is, hogy ugyanazt a vizuális jelet különböző kontextusokban is 
használhatjuk azonos verbális tartalommal. A modern kommunikációs eszközök sem 
alakítják át bizonyos, globálisan használt jelek jelentéstartalmát (például szív alakú 
emotikonok). A Szívünk Napja rendezvényen részt vevő gyerekek által Nagykanizsán 
megformált alakzat is a szív mint jelkép többdimenziós jelentését forrasztja egységes 
szemantikai mezőbe.

26	 Vö. Lugosi Péter: Hogyan alakult ki a szív szimbóluma? 24.hu, 2018. május 13.

http://www.epa.oszk.hu
http://www.felvidek.ma
http://www.amagyartermek.hu
http://www.webnode.hu
http://www.mrdoodleshop.com
http://www.mrdoodleshop.com


48

11. ábra: Azonos szemantika különböző kontextusokból kiindulva
Forrás: www.stockphoto.com; www.delzalapress.hu; www.amsterdamstreetart.com; www.streetart.com

A fenti példák annak ellenére univerzálisan értelmezhető módon működnek, hogy 
a szív főnév jelentésének meghatározása általános szótárainkban nem szimbólumalapú: 
„Izmos, vérpumpáló szerv az ember vagy állat mellkasában; izmos falú, tömlőszerű, 
több üregből álló szerv, amely összehúzódása és kitágulása segítségével a vér áramlását 
biztosítja a szervezetben.”27 A szív mint nyelvi jel tehát a biológiai funkciót veszi elsőd-
leges jelentésmezőnek. A szív mint kulturális jel jelentésmezeje ezzel szemben szim-
bólumalapú: a szeretet, a szerelem, az egészség, az öröm kifejezésére szolgáló vizuális 
elem. A két jel és a két jelentéstartomány közötti kapcsolatot az az ősrégi gondolattársítás 
adja, hogy a szív „az érzelmek feltételezett székhelye”.28

A művészi nyelv, legyen az egy konkrét műalkotás képnyelve vagy egy irodalmi 
alkotás költői nyelve, a kezdetektől fogva használja a szimbólumokat, hogy közvetlen 
képzettársítást hozzon létre a mondanivaló és annak ábrázolása között. A művészeti 

27	 A meghatározást szándékosan a leggyorsabban és minden felhasználó számára elérhető internetes 
szótárból idézzük: www.wikiszotar.hu/ertelmezo-szotar/Szív
28	 Magyar etimológiai szótár szív2 címszava: www.arcanum.hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-eti-
mologiai-szotar-F14D3/sz-F3D93/sziv2-F3F3F/ 

http://www.stockphoto.com
http://www.delzalapress.hu
http://www.amsterdamstreetart.com
http://www.streetart.com
https://www.wikiszotar.hu/index.php?title=Sz%C3%ADv
http://www.arcanum.hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/sz-F3D93/sziv2-F3F3F/
http://www.arcanum.hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/sz-F3D93/sziv2-F3F3F/


49

jelképeket a befogadó sokkal inkább individuálisan értelmezheti, vagyis saját jelentést 
is kölcsönözhet egy-egy ikonografikus attribútumnak. Erre látunk példákat az alábbi 
alkotások megformálásában is.

12. ábra: A szív szimbolikájának rétegzettsége a művészi alkotásokban
Forrás: www.instagram.com/p/CaRXEbXgn9A/?igshid=YmMyMTA2M2Y%3D; amsterdamstreetart/
Whats love????/@sunra; instagram/banksy

Bizonyára nem mindenki számára világosan kivehető, hogy a lentebbi akrilfestményen 
két szív látható, mindaddig, amíg értelmezési keretünket nem irányítja a kép címe: Szív-
dobbanás. Ha ez indítja el az értelmezést, akkor a szív többrétegű jelentéstartománya 
kerül a kulturális jelentés középpontjába. A kulturális jeleknek ebből a szempontból 
kötöttebb az üzenete, erősebb konvenciókra is épülnek, és közösségek által létrehozott 
jelentéseket reprezentálnak. Egy anyák napi üdvözletről nem hiányozhat a szív szim-
bolikája a magyar nyelv kontextusában, hiszen a szeretet jelképének vizualizálásáról 
van szó.

A nyelvi szimbólumokat, amelyek a mindennapi nyelvhasználatnak éppúgy részei, 
mint a költői nyelvnek, olyan szóképekként értelmezzük, amelyek egy fogalmat, eszmét, 
érzést szintén a képzettársítás alapján tudnak megjelölni, de amelyek esetében nincs 
mindig szükségünk a formával való kapcsolat verbalizálására ahhoz, hogy a jelentés kol-
lektív vagy individuális szinten felidéződjön. Egy bulvárlap Szívügyek rovata önmagáért 
beszélően hordozza a tartalmat, a Szív-Hang elnevezésű szervezetnek azonnal be tudjuk 
sorolni a tevékenységi körét, s nem csak az alábbi képeken látható logók motiválják ezt 
a tudásunkat.

http://www.instagram.com/p/CaRXEbXgn9A/?igshid=YmMyMTA2M2Y%3D
http://amsterdamstreetart/Whats love????/@sunra; instagram/banksy
http://amsterdamstreetart/Whats love????/@sunra; instagram/banksy


50

13. ábra: Kulturális szimbólumok közös értelmezési keretben
Forrás: www.meska.hu; www.szivhangegyesulet.hu

Ha elolvassuk a 14. ábra alatt található idézetet, éppen a szív mint szimbólum példáján 
válik számunkra világossá, hogy a verbális képzetek több síkon tudnak kapcsolódni 
egy vizuális jelhez, és fordítva: a legkülönfélébb és legkezdetlegesebb szív formájú 
ábrázolásokban is ráismerünk a közvetített tartalomra, és gondolkodás nélkül kimond-
juk a szimbólumot megjelölő egyetlen szót; nem annak a szinonimáit választjuk (pél-
dául motor, ketyegő), hiszen ezek csak részben asszociálják a jelképes tartalmat. Azt is 
láthatjuk, hogy ez a szimbólum ugyanazon denotatív alapjelentésén kívül, különböző 
formákba csomagolva, egy melléküzenetet is hordoz, amelyet konnotatív jelentésként 
is dekódolhatunk. Ezt például a vizuális tartalomban a színek változtatásával tudjuk 
közölni, s így egy adott szimbólum teljesen más üzenetet is képes közvetíteni. Amíg 
a piros szív önmagában a szeretet és a „szeretlek” jelkódja, addig a fekete szív a fáj-
dalom, a megtörtség, a gyász érzését vagy pusztán csak a tagadás, a „nem szeretem” 
üzenetét adja át. Elterjedt a rózsaszín szív is, amelynek jelentéstartalmában a „cukiság” 
új érzelmi minőséget hoz létre, s nemcsak a szleng szókészletében meglévő jelként hasz-
nálják a „barinők” egymás között, hanem átkerült a közösségi csatornák jelrendszerébe is.

Mint ahogyan verbálisan fokozó értelmű szóval tudjuk kifejezni az érzelem mértékét 
(nagyon, nagyon-nagyon), erre a vizuális kommunikációban is hasonló eszköztár áll 
rendelkezésre: ikerszívek, sokszorosított szívecskék, valamint az ünneplést szimbo-
lizáló, szalaggal körültekert szívecske. Az alábbi képeken jól láthatjuk, hogy a szó 
(szeretlek) és a szó jele (szívecske, szív alak) önmagában és kontextusba helyezetten 
(például országimázs, hazaszeretet) is teljesen más érzelmi síkon adja át az eredeti 
üzenetet, mert a vizuális megvalósítás erőssége befolyásolja a kapcsolt konnotáció 
erősségét. Nem is beszélve a vizuális elemek szimbolikus „mondattá” való összeszer-
kesztéséről, illetve a művészi ötletekről, alkotásokról, amelyek a denotatív jelentést 
minden esetben konnotatívvá teszik, megváltoztatva ezzel a közölt beszédaktust is 
(kijelentésből felhívás lesz).

https://www.meska.hu/
http://www.szivhangegyesulet.hu


51

     
14. ábra: Verbális és vizuális szimbólumok egysége
Forrás: www.piliapp.com; www.pixio.com; www.pixabay.com

„A szív szimbóluma az egyik legtöbbet használt jelkép, amit világszerte használnak a szeretet, 
a szerelem vagy éppen az egészség kifejezésére. Mindezt úgy, hogy a szimbólum formája igazából 
nem sokban hasonlít a valódi szerv alakjára.”29

Nem egyértelmű és nem egyenes vonalú (nem lineáris) a kapcsolat a verbális és a vizu-
ális információ között, ha például a szimbólumot egy betűkép formálja meg, és nem 
egy, a nyelvi képet is közvetlenül felidéző vagy magában foglaló jel. Ismert példa erre, hogy 
a föníciai írásban a „b” betűhöz a ház szimbóluma tartozott, amely csak részben terem-
tett közvetlen asszociációt a birtokláshoz kapcsolódó jelentéstartalmakkal, azt fejezve ki, 
hogy valaki birtokol egy házat. Ez a példa számunkra inkább a jelölő és a jelölt, azaz 
a verbális-vizuális kép és a képben megjelenített (vizualizált, verbalizált) valóság közti 
közvetett kapcsolatot mutatja. Ugyanakkor jelzi, hogy a nyelvi elem „lefordítható” egy 
képire, és a kép ábrázolható „szóban” is, azaz el tudjuk mondani, mit látunk egy vizuális 
tartalomban, például egy szimbólumban. A b betű, amelyet a ház jelképezett, magában  

29	 Lugosi (2018): i. m. 

http://www.piliapp.com
http://www.pixio.com
http://www.pixabay.com


52

foglalt minden olyan szót, amely az adott 
hanggal kezdődött. Ezen a hangtani kapcso-
laton alapulóan a szimbólumban közvetített 
jelentés elvált a szimbólum eredeti tartalmá-
tól (ház, háza van). Az emberi történelem 
során számtalan példát találhatunk arra 
a jelenségre, amikor a jelkép elválik az ere-
detileg képben kifejezett tartalomtól. Akár 
az egyiptomi hieroglifák esetében, akár 
az ékírásnál, a távol-keleti szóképeknél vagy 
az arab kalligrafikus írás mintáit követve 
egészen a titkosírás számtani megfelelőiig 
azt látjuk, hogy a jel és a megjelölt elem 
közötti kapcsolat egyre átvittebb alapon 
nyugvó és összetettebb relációt ad vissza.

A vizuális kommunikáció – legalábbis valamilyen szinten – „lefordítható”, átalakít-
ható (transzformálható) a verbálisra, vagyis a nyelv a képen keresztül is „beszél”! A köz-
vetítői, az instrumentalizált szerep tehát kölcsönösen működik a hangzó és a vizuális 
kommunikációban. Képletesen szólva „csendes beszéd” az, amikor elgondolkodunk egy 
kép, egy vizuális jel mondanivalóján, és azt belső monológként verbalizáljuk magunk-
nak. De ez a folyamat egészen automatikusan is tud működni a jel és a közölt tartalom 
között is, mert minden vizuális jel nyelviesíthető, azaz többé-kevésbé szavakba önthető 
tartalmat is előhív. Ezt a „lefordíthatóságon alapuló” kapcsolatot aknázza ki forrásként 
az általunk kidolgozott kultúrakommunikáció fogalma.

Értelmezésünkben a verbális és a vizuális jelek együttesen jelenítenek meg és köz-
vetítenek kultúrát, kulturális tartalmakat, és rendezik el ezek köré a kommunikációs 
helyzetek mondanivalóját. Ám a kultúrakommunikációnak csupáncsak egy szegmense 
az, amikor a vizuális és a verbális kommunikációt kultúraközvetítői szerep betöltésére 
használjuk. Például egy aktuális kulturális eseményt egy kisfilmmel vagy egy plakáttal 
reklámozunk. Ilyenkor a képiség és a nyelviség egyaránt eszközfunkciót lát el, azaz csak 
és kizárólag instrumentum a közlési folyamatban. Bár ez a szerep sem elhanyagolható, 
a mi értelmezésünkben mégis fontosabb feladat hárul a vizuális és a verbális kommuniká-
ció közötti kölcsönhatásban létrejövő kulturális elemekre, amelyeket az instrumentumok 
(verbális és vizuális jelek) közvetítenek. Például egy moziplakáton a cím magában hor-
dozza az egész film tartalmát vagy üzenetét, s a képen látható szereplők pozicionálása, 
mozdulatai, valamint a kép hangulata, színhasználata, kiválasztott betűtípusa már előre 
sugallja a film mondanivalóját, ami egyben meg is könnyíti a megértést.

A vizuális és a verbális jelek kölcsönhatásában létrejövő kulturális jelek lényegében 
magát a kultúrát alkotják meg. Ennek a létrehozói szerepnek, azaz a konstrukciós funk-
ciónak a vizsgálatát tűztük ki célul. A folyamatot ebben a könyvben a kultúrakommu-
nikáció fogalmának segítségével fogjuk körbejárni, valamint értelmezni és elemezni 
olyan speciális esetekben, amelyekben érvényesül a vizuális és a verbális kommunikáció 

 

 

 

 

Olvasnivaló

Érdekesnek találja az általunk példaként felhozott 
szimbólum értelmezési lehetőségeit és kulturális 
fejlődési útvonalát? Olvassa el Lugosi Péter okfejtését. 
Megjelent:

https://24.hu/tudomany/2018/05/13/sziv-szimbolum-
eredete/ 

https://24.hu/tudomany/2018/05/13/sziv-szimbolum-eredete/


53

szerves egysége. Mégpedig úgy érvényesül, hogy maguk a kulturális tartalmak azáltal 
születnek meg, hogy a képi és a nyelvi elemek jelenléte kölcsönösen feltételezi, értelmezi 
és meghatározza egymást, vagyis a vizuális információ nem csak kiegészíti a verbálisat, 
és fordítva. Az így létrejött kulturális konstrukciók nyelvi és képi tartalmának és for-
májának elemzése új perspektívába helyezi a 21. századi kommunikációs műfajokat 
és eszközöket, rámutatva, hogy a vizuális és a verbális diskurzus újszerű kapcsolata 
hozza létre az új kommunikációs technológiákat, amelyekben egy nyelvi és egy képi jel, 
az egymástól való kölcsönös függése okán, kulturális jellé alakul át.

A nyelv vizuális megjelenési formái és a nyelvi képek ősidők óta változnak, de az, 
hogy a közöttük lévő kapcsolat egy különleges interakciós folyamatot takar, állandó. A kép 
és a nyelvi képe közötti, illetve az általuk megjelenített összefüggések megértése, tehát 
a közöttük lévő kapcsolatok verbalizálása kommunikációs cél is egyben, hiszen ebben 
az interakcióban teremt kapcsolatot velünk a kép és a szó. Mindkettő külön-külön, majd 
együtt is interakcióba lép velünk, így létrejön a kép és a tartalom, illetve annak verbális 
megfogalmazása közötti mondanivaló, legyen az egy betű, egy szövegtömb, egy tipográfiai 
alakzat vagy egy tegelt street art alkotás. A kommunikációs folyamatban nyilvánvalóan 
a transzformációs eljárás is érdekes: az, ahogyan az információ átalakul képpé, magában 
hordozva az újabb jelentéseket, például egy könyv borítóján, egy művészi alkotásban vagy 
akár szó- vagy betűtöredékekben, hiszen ezeket minden szemlélő másféleképpen fogja ver-
balizálni. A verbalizálás itt tehát azt jelenti, hogy akár megfogalmazzuk hangosan, akár nem, 
megjelenítjük magunk és/vagy mások számára a vizuális és a verbális jel közötti kapcsolatot. 
Ez a megjelenítési folyamat újabb jelekké, szimbólumokká átalakulva az olyan jelentésmezők 
felé is megnyitja az interpretációs utat, amelyek puszta verbalitással nem – vagy már csak 
nagyon korlátozottan – fejezhetők ki. Erre látunk szemléletes példákat az alábbi képeken.

 
15. ábra: A verbalitás korlátozottsága
Forrás: www.pinterest.hu

Fő alapvetésünk tehát az – és erre engednek következtetni a fentebbi szívszimbolikát 
ismétlő modern példák is –, hogy a jelen kommunikációs terében és a napjainkban előny-
ben részesített populáris kultúrában a képi (vizuális) és a nyelvi (verbális) jelek már nem 
csupán egymás kiegészítői, és elsődlegesen nem egymás jelentéseinek megszilárdítására 
szolgálnak. Azaz a nyelvi jel nem önmagában erősíti meg vagy fel a vizuális jel tartal-

http://www.pinterest.hu


54

mát, és fordítva, hanem a kettő egyidejű és együttes használata konstruálja meg a kettő 
összefüggésében létrejövő új jelentést, amely már nem – csak és kizárólag – képi/ vizuális 
vagy nyelvi/verbális impulzuson alapuló jelértelmezés, hanem a kettő közötti újszerű 
kapcsolat megértésére irányuló folyamat. Ez a folyamat pedig új kulturális tartalmakat 
hoz létre, és nem pusztán felidézi azokat, mint amikor a verbális és a vizuális jel még 
csupán kiegészítő, azaz komplementer viszonyban állt egymással.

Ebben a keretben az a munkánk leglényegesebb kérdése, hogy miként határozhatók 
meg a kulturális jelek, milyen körülmények között hozzuk őket létre a vizuális és a verbális 
szimbólumok összekapcsolása által, és milyen kulturális tartalmak közvetítésére használ-
juk őket. A kultúrakommunikáció fogalma pedig – egyelőre és kiindulópontként a további 
vizsgálódásokhoz – azt jelenti, hogy a nyelvi és a képi jelek és jelentések összefonódásával 
olyan új, kulturálisan meghatározott jelentések jönnek létre, amelyek a legszélesebb érte-
lemben véve közvetítik, formálják, rendszerezik és megalkotják a nyelvi és a képi kultúrát. 
Könyvünkben ezeket a strukturáló és konstruáló összefüggéseket fogjuk megvizsgálni, 
elsődlegesen a konstrukcionizmus30 módszertanával, illetve a vizuális/ikonikus fordulat 
(iconic turn) és a nyelvi fordulat (linguistic turn) keresztmetszetét képező módszertannal.

Gondolatmenetünk hátterében tehát az a konstrukcionista felfogás húzódik meg, hogy 
„semmi sem állandó”. Személyiségünk, beszédmódunk, a szavak halmaza, amelyeket 
passzívan ismerünk vagy aktívan használunk, az ismereteink magunkról és a minket körül-
vevő világról minden pillanatban változó összetételű és tulajdonságú entitásokat képeznek, 
azaz mind a kvalitatív, mind a kvantitatív mutatóik olyan változókat tartalmaznak, ame-
lyek a környezettel való kommunikációs tevékenységünk, a kommunikáció során szer-
zett élményeink, kudarcaink és sikereink fényében jönnek létre. Ezek hatást gyakorolnak 
ránk, a kommunikációs stratégiáink megválasztására, de rendelkeznek a világot átalakító 
és megváltoztató erővel is. Nagy horderejű események, amelyek új kommunikációs tereket 
nyitnak meg (például a számítógép, a mobiltelefon feltalálása és elterjedése), nyilvánvaló 
módon nagyobb hatósugárban érnek el változásokat, de akár kisebb jelentőségű cselekede-
tek által is folyamatosan alakul az általunk közölt jelek tartalma és közvetítésének módja.

Ezek a változások azért következnek be, mert maguk a változók lépnek egymással 
interakcióba – írja Judith Butler, korunk egyik meghatározó nyelvfilozófusa.31 Az interak-
ció a változók között kommunikációs események és cselekedetek mentén folyik, perma
nensen zajlik, s azonnali visszahatást gyakorol a társadalmi és az egyéni kommunikációs 
formákra és azok minőségének alakulására. A kommunikáció társadalmi szintű megvál-
tozásával és az ezzel járó, a saját kommunikációs szokásainkat felülíró változással kap-
csolatos az is, hogy a módosuló kommunikatív tapasztalataink beépülnek a tudatunkba, 
befolyásolják az identitásunk pillanatnyi jellemzőit, s kihatással vannak az individuális 
beszédmódunkra, azaz mindig aktuálisan konstruálják meg az idiolektusunkat, az egyéni 
színezetű dialektusunkat. Ám az, ahogyan mi magunk reagálunk a bennünket érő kommu-

30	 A konstrukció mint alapszó jelentése: szerkezet, felépítés, szervezet, megszerkesztés, tervezés, beren-
dezés, alkotmány, összeállítás, terv, elgondolás.
31	 Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1991.



55

nikációs eseményekre, végeredményben egy újabb viszonyt hoz létre, mégpedig a mások 
reakciójára adott viszontválaszunkat, amely hat az ő kommunikációs cselekedeteikre. Mi, 
a beszélők hatással vagyunk tehát a társadalmi kommunikáció szerkezetére és minőségére.

Mint látjuk, Butler fenti elképzelése mentén a konstruktivizmus szerint az egyének 
aktívan részt vesznek a saját tanulási folyamataikban, a valóság felépítésében, a tapasz-
talatok rendszerezésében, a kifejezésre szolgáló jelek és jelentések megalkotásában. 
A konstruktivizmus szempontjából ez úgy működik, hogy az egyének és a közösségek 
külön-külön és együtt is létrehoznak verbális és vizuális kifejezőeszközöket, amelyeknek 
az ad pragmatikai értelmet, ahogyan az individuális vagy kollektív szociális tapasztalat 
alapján megalkotott jeleket az úgynevezett megélt és megértett (belátott) jelentésekkel 
összekapcsoljuk, azaz a jelekhez újabb jeleket fűzünk hozzá. Ezért a konstrukcionizmus 
szerint az egyének és a közösségek nem passzív befogadói (alkalmazói, használói) a ver-
bális és a vizuális kifejezőeszközöknek, és nem is tekinthetők a pusztán kívülről érkező 
fogalmak és meghatározások vizuális és verbális jelöltsége „fogadóinak”, hanem azok 
„befogadói” ők, s ekképpen a jelentések kidolgozói, megvitatói és a jelentésváltozások 
elindítói. Ez tehát egy dinamikus folyamat, amelyben a kommunikáló emberé a főszerep, 
aki megalkotja a saját kommunikációs elképzeléseit, és létrehozza az ennek megfelelő 
kommunikációs aktusok valamennyi változóját.

Talán meglepő, de ezeket a gondolatokat már Jean Piaget írásaiban is megtaláljuk, 
például az 1945-ben francia nyelven megjelent La formation du symbole chez l’enfant: 
imitation, jeu et rêve, image et représentation című művében.32 Piaget ebben a könyvében 
azt fejti ki, hogy a szimbólumok képzése már a gyermeki szocializáció során elkezdődik, 
és már egészen kis gyerekek is képesek arra, hogy a verbális és a vizuális szimbólumokat 
egymáshoz rendeljék, valamint a (nyelv)kép és annak ábrázolása közötti folyamatra reflexív 
módon reagáljanak. Ebben az értelemben a jelhasználó és a jel között interakció zajlik, 
amelyben a jelentések megszilárdulnak. A francia tudós ezzel azt mondja, hogy a kom-
munikáció alkotási folyamat, amelyben megszületik a világot a jelek közötti interakciók 
saját maga számára történő értelmezésével megismerni és leírni szándékozó szubjektum 
is. Ez olyan folyamat, amelyben magát a kommunikációt ismerjük meg. A felismerésein-
ket új jelekbe foglaljuk, képesek vagyunk verbalizálni és vizualizálni a tapasztalataink, 
a kommunikációs cselekedeteink eredményeit, s e tevékenység hatására a jelkészletünk 
folyamatos változásban és átalakulásban van.

A konstruktivista elmélet Piaget-ra támaszkodva azt állapítja meg, hogy az egyének 
és csoportok különböző eszközök segítségével állandó interakciós tevékenységekben fej-
lesztik a megismerési képességüket és a verbális és vizuális kompetenciáikat, hogy a meg-
ismerés eredményét maguk és mások számára elérhetővé tegyék. A szociális, a verbális 
és a vizuális tanulás olyan, interakcióra épülő „részvételi” folyamat, amelyben az egyes 
kommunikációs szándékoknak megfelelően váltogatni tudjuk a szerepeinket, s ebből követ-
kezően „váltakozónak” észleljük a magunk és mások kommunikációs tevékenységét is. 

32	 Jean Piaget: Szimbólumképzés a gyermekkorban. Utánzás, játék és álom. A kép és ábrázolása. Ford. 
Mérei Ferenc. Budapest, Gondolat Kiadó, 1978.



56

Ennek újabb és belátható következménye, hogy a verbális és a vizuális valóság, amelyet 
a megismerésben és a kifejezésben megragadni szándékozunk, szintén csakis úgy értel-
mezhető, mint egy általunk megkonstruált valóság.

16. ábra: Jean Piaget (1896–1980) svájci pszichológus
Forrás: https://hu.wikipedia.org/wiki/Jean_Piaget

Piaget-val együtt azt gondoljuk tehát, hogy a világ ábrázolása, amely funkciót a vizuális 
és a verbális kommunikációnak egyaránt feladata betölteni, olyan „láthatatlan” kommuni-
kációs folyamat, amelyben az úgynevezett befelé reagáló (monologikus) és kifelé reagáló 
(dialogikus) kommunikációs cselekedeteink „látható” interakcióba lépnek a társadalmi 
kommunikációs hálózatokkal. Így létrejön egy többirányú (polilogikus) kommunikációs 
folyamat, amelyben az egyén létrehozza a saját monologikus verbális és vizuális egy-
ségeit (jeleit és jelkapcsolatait), és ezeket dialogikusan átadja a tanulási és megismerési 
folyamat többi résztvevőjének, azaz a társadalomnak. Az új modalitás, a polilogikus 
kommunikáció az egyének és a társadalmi csoportok közötti interakcióban jön létre, ahol 
a valóságnak megfelelő vagy az azzal ellentétes tapasztalatainkat és az ezekre reagáló 
(az ehhez való alkalmazkodási stratégiákat) szintén az interakció eredményeképpen 
hozzuk létre. Ezért a monologikus, a dialogikus és a polilogikus interakciókban a való-
ság verbális és vizuális képei állandó mozgásban, építésben és átalakulásban vannak, 
azaz konstrukciós folyamatok termékei. Ennek értelmében valójában nem is beszélhe-
tünk állandó verbális és vizuális változókról, csakis szubjektív módon kifejezett változó 
tartalmakról lehet szó, amelyek végeredményben a kommunikációs folyamatok tartalmi 
egységeit alkotják meg. Ebben a könyvben azt vizsgáljuk, hogy miként jönnek létre 
azok a tartalmi egységek, amelyek egyrészt megkonstruálják a kommunikáció kulturá-
lis tartalmait, másrészt pedig a verbális és a vizuális jelek egységében a monologikus, 
a dialogikus és a polilogikus beszédeseményekben kifejezésre is juttatják azokat.

A beszélőközösségek tagjainak megvan a lehetőségük arra, hogy a nyelvükben egé-
szen egyéni módon fejezzék ki azokat a közös kulturális tartalmakat, amelyeket ab-
ban a kulturális közegben sajátítanak el és értenek meg, ahol nyelvi szocializációjuk, 
fejlődésük és minden kulturális tanulással kapcsolatos interakciójuk lezajlik.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Jean_Piaget


2. A kultúrakommunikáció fogalmának megalapozása

A fejezet célja a kultúrakommunikáció fogalmának többszempontú értel-
mezése a verbalitás és a vizualitás kontextusában, illetve a verbális és a vi-
zuális kódrendszerek elhelyezése a kultúrakommunikáció fogalmában.

2.1. Kulturálisan kódolunk, jelekből olvasunk, rendszerben értelmezünk

Werner Faulstich például csakis a 21. századi kultúra terjesztésére szolgáló eszközökkel 
(mobiltelefon, közösségi hálózatok) kapcsolatosan, azaz kizárólag napjaink instrumentális 
kontextusában tartja relevánsnak a kultúrakommunikáció fogalmát.33 Ezt azzal magya-
rázza, hogy azok a változások, amelyek ténylegesen tükrözik a kulturális jelekben való 
gondolkodás folyamatát, valamint az a jelenség, hogy a hosszasan magyarázó kifejtés 
és érvelő megfogalmazás helyett a mondanivalót néhány kulturális kódba sűrítve is elő 
tudjuk adni, csak a 21. század kommunikációs valóságában jöttek létre.

A kulturális jel fogalma nagyon vitatott kifejezés, mutat rá Faulstich.34 Az a legelfoga-
dottabb meghatározása, hogy az egyén – a verbalitás vagy a nonverbalitás szintjén – általa 
fejezi ki a csoporthoz való tartozását, azaz például öltözködésében, a haj-, a testékszerek 
vagy a tetoválások viseletében, a szavak használatában annak a szubkultúrának vagy 
társadalmi csoportnak a tagjaival azonosul, amelyhez tartozónak értelmezi magát. Álta-
lában előbb a külső, látható jegyek szintjén zajlik le az azonosulás, majd a nyelvhasználat 
szintjén (például kiejtés, szóhasználat, pragmatikai jelzésértékű megnyilvánulások) is 
bekövetkezik a közösség tagjaira jellemző magatartásformák követése. A kulturális jelek 
ebben az értelmezésben identitást reprezentáló eszközök, úgynevezett kulturális szigná-
lok, amelyek elsődlegesen külső, vizuális jegyekben testesülnek meg: a tetoválásoknak, 
a viselt ruhadaraboknak és más tárgyaknak például a legtöbb kultúrában egészen külön-
leges kommunikációs üzenetük van a külvilág számára.35 Egyrészt tárgyiasított módon 
(például jelvény, jelszókat vagy jelmondatokat hirdető feliratos ruhadarabok formájában) 
közvetítik a reprezentált csoportra jellemző kulturális mintázatokat, amelyek észlelése 
a beszédpartner számára kiegészíti vagy teljesen meg is határozza az interakcióban 
elhangzottak értelmezését. Ez azt jelenti, hogy a kulturális szignálokban rejlő mögöttes 
információk alapján fogjuk dekódolni a teljes mondanivalót, azaz a kulturális szigná-
lok tartalma ráépül, de akár rá is telepedhet a beszélgetés tartalmának értelmezésére. 

33	 Werner Faulstich: Medientheorie; Medienkultur. In Werner Faulstich (szerk.): Grundwissen Medien. 
München, Dtv Verlag, 1998. 21–28.; 99–108.
34	 Faulstich (1998): i. m.
35	 Nagyon érdekes ebben a témában Balázs Géza írása. Ő szemiotikai keretben az emberi testet is úgy 
definiálja, mint jelhordozót, amelynek az a funkciója, hogy hitelesítse a beszélő szociokulturális paramé-
tereit. Lásd Balázs Géza: Az emberi test mint jelhordozó. In Balázs Géza (szerk.): A test szemiotikája. 
Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 2013. 59–74.



58

A hallgató tehát bizonyos mondatokat az eme jelek irányította értelmezési keretben fog 
interpretálni, s az egész szituációt tekintve von le következtetéseket egy társadalmi 
csoport vagy az azt reprezentáló képviselője vonatkozásában. Az egyes csoportok meg-
egyezéses (konszenzusos) alapon dolgozzák ki saját kulturális szignáljaikat, a társadalom 
tagjai pedig ezek funkcióját azonosítják be a beszélgetések során.

A kulturális jeleket több szempontból is lehet csoportosítani, például a használóik 
(hordozóik, viselőik) és a jelentéstartalmuk (a közvetített üzenet) szerint, mindazonáltal 
legkézenfekvőbb az identitást kifejező funkciójuk szerinti felosztás. Ez azt jelenti, hogy 
egy adott kulturális jel az individuális vagy pedig a kollektív identitás kifejezésében ját-
szik-e meghatározó szerepet, illetve arra is utalhat, hogy egy és ugyanazon kulturális jel 
egyformán meghatározó módon fejezheti ki az egyéni és a közösségi identitást. Az egyik 
leglátványosabb közösségi kulturális szignálcsoportot a divatjelenségek és azok elemei 
alkotják. Egy másik, szintén a közösségi identitást kifejező jelcsoport a megkülönböztető 
jegyeké (például egyenruha, bőrdzseki), amelyeknek az a szerepe, hogy a viselőjüket, 
használójukat egy meghatározott csoportba tartozóként kódolják. A szkinhedek (bőrfe-
jűek) például sajátos társadalmi szubkultúrát képviselnek azáltal, hogy hajukat nagyon 
megkurtítják, és néha az identitásukra utaló motívumokat is belevágnak, vagy gyakran 
kopaszra nyírják magukat, s a fejbőrükre tetováltatnak. A testükön is előszeretettel 
viselnek tetoválásokat, amelyek pókhálót, matrózcsillagot és kalapácsot ábrázolnak. 
A szkinhedek általában az ilyen szimbólumokkal és jellegzetes öltözködési stílusukkal 
jelzik a politikai hovatartozásukat is (például a bonehead csoport olyan szélsőjobboldali 
formáció, amelynek tagjai gyakran utalnak vörös tetoválásokkal a vér tisztaságára).

A szignálok individuális jelentést hordozó csoportja a személyiséget, a viselője egyé-
niségét tükrözi, tehát funkciója nem egy szubkultúra megkülönböztetését vagy a csoport-
identitás közvetítését szolgálja elsősorban, hanem az egyéni szinten elkülönülő identitás 
kifejezését. Ez a jelcsoport nem megegyezéses alapon jön létre, és ezért a jellel közölt 
többletjelentés sem olyan egyértelmű, mint a közösségi jeltartományok esetében, ellenben 
sok esetben kijelöli az egyén csoportban elfoglalt státuszát, vagy éppen a csoporttól való 
elkülönülését. Az ilyen individuális szignálok tehát egyedi kulturális jelek is egyben, 
és mindig sajátos jelentést hordoznak. Idetartozik többek között a rendhagyó tetoválás, 
a feltűnő testékszerek vagy a különleges színű – például kék vagy zöld – haj viselete. 
Mint a példa is mutatja, a normától való eltérés szándéka azonban funkcióját tekintve 
jellemző mind az egyéni, mind a közösségi jelek csoportjára, s ebben végeredményben 
hasonlít egymásra az első és a második kulturális jelcsoport. A kulturális jel jelentése 
azonban mind a két esetben más-más jellegű szimbolikát is hordoz, és így könnyen 
észrevehető a jelentések hozzárendelésének különbözősége is: míg az első csoportban 
a csoportidentitás reprezentálása az egyértelmű cél, addig a másodikban az individuum 
egyéni színezetű identitásközlése történik, s így a közvetített jelentés is többértelmű lehet.

A kulturális jelek többsége, függetlenül attól, hogy funkcionálisan az egyéni/cso-
portos elkülönülés vagy összetartozás kifejezésére szolgál-e, vélhetően inkább a látható 
(vizualizált) formájú jelek csoportjába tartozik, s csak kisebb részben a hallható jelekébe. 



59

Utóbbiak lehetnek a  beszédet explicit 
módon helyettesítők vagy a beszédet imp-
licit módon kísérő vokális jelek.

A kulturális szignálokat tehát az egyéni 
és a csoportidentitást jelző szerepükön túl 
besorolhatjuk az őket közvetítő csatorna 
alapján is. A  kulturális jelek vizuális 
és vokális csoportba való besorolása a jelet 
közvetítő csatorna alapján történik, s ez egy 
sokkal egyértelműbb kategorizálást tesz 
lehetővé, mint a jelek által közvetített tar-
talom (elkülönülés/összetartozás) szerinti.

A nyelvészeti megközelítés azonban 
kissé eltér ezektől a kategóriáktól, és álta-
lában verbális és nonverbális, illetve emó-
ciót és információt hordozó jeleket különböztet meg. Nonverbális jeleknek nevezi a kom-
munikációt kísérő, elsősorban nem vokális természetű jeleket. Csoportosításukra szintén 
többféle lehetőség adódik, de az az általános gyakorlat, hogy a nonverbális jeleket is 
a diskurzusban betöltött funkciójuk szerint osztályozzuk. Buda Béla és László János 
például megkülönbözteti a közlő személyről szóló nonverbális jeleket (szupraszegmentális 
jelek), amelyekből a beszélő lelkiállapotára, személyiségére következtethetünk (például 
a beszélő zavarát leplező mosoly), a közlésről szóló nonverbális jeleket (interakciós jelek, 
például közeledő/távolodó testtartás az érdeklődés/érdektelenség kifejezésére), valamint 
a közlő és a befogadó közötti kapcsolatról és kapcsolattartásról szóló nonverbális jeleket 
( fatikus jelek, például kézfogás, kézcsók, puszi).36 Mindhárom csoportban találkozunk 
kulturális jelekkel, azaz olyanokkal, amelyek a felek kultúrájára jellemző szabályokat 
és szokásokat közvetítenek, de vélhetően a fatikus jelek értelmezhetők a leginkább kul-
túrához kötöttekként. A szemkontaktus egyes kultúrákban elvárt minta, míg másokban 
éppen az a szabály, hogy illik kerülni azt. A mi kultúrkörünkben a kapcsolatfelvétel 
jelei közé tartozik például a kézfogás, s már teljesen általános, hogy a nők is kezet 
fognak egymással üdvözléskor, ha, mondjuk, egy hivatalos szituációban találkoznak. 
A kézcsókot még ma is kísérheti a verbalizált „Kezét csókolom!”. A kézcsók a magyar 
kultúrában különösen összetett, szinte kultúrtörténeti értékű jel. A férfiak a nők iránt 
megnyilvánuló tiszteleti formaként gyakorolták: az Osztrák–Magyar Monarchia idején 
az előkelő társaság szokása volt, és egy „kisztihand” (Küss die Hand) is kísérte. Az úgy-
nevezett szocialista társadalom a nemek egyenjogúsítása nevében mind a gesztust, mind 
a köszönési formát száműzte a kommunikációból. A rendszerváltás után aztán ismét 
visszatért, ha nem is széles körben, hogy idősebb férfiak kezet csókolnak a nőknek 

36	 Buda Béla – László János: Beszéd a szavak mögött. Budapest, Tömegkommunikációs Kutatóközpont, 
1981.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Tóth Eszter Zsófia alaposan utánajárt a „Kezét csókolom!” 
történetének. A fentiekben mi is az ő írására 
támaszkodtunk, és nagyon érdekesnek találtuk 
kultúrtörténeti okfejtéseit erre a szokásra, mint kulturális 
szignálra nézve. Az írást 2018-ban tette közzé a Napi 
történelem internetes portál. Ajánljuk figyelmébe! 

https://ntf.hu/index.php/2018/11/05/kezet-csokolom-es-
kisztihand-avagy-kapitalista-koszonesi-formak-a-szocialist
a-idoszakban/

https://ntf.hu/index.php/2018/11/05/kezet-csokolom-es-kisztihand-avagy-kapitalista-koszonesi-formak-a-szocialista-idoszakban/


60

bemutatkozáskor vagy társadalmi események (bálok) alkalmával, esetleg egy „Csókolom 
a kezét!” kíséretében.37

Paul Ekman és Wallace V. Friesen úgy vélik, hogy a kommunikációt kísérő vokális 
és vizuális típusú kulturális jelek nagyrészt érzelmeket (és nem információkat) közvetíte-
nek, és szerintük azok a legerősebb jelek, amelyekben a vokalitás és a vizualitás egyszerre 
van jelen. Ez az a jelcsoport, amelynek a legerősebb a kulturális szabályozottsága, hiszen 
a hangzó jelet egy látható jel kíséri, illetve a látható jel jelentését egy hangzó jel is meg-
erősíti, a kettő egységében lesz a jelentés is egyértelmű.38 Ekman és Friesen a következő 
kategorizálást javasolják az érzelmek kifejezésének módja szerint: illusztratív gesztusok, 
vokális reakcióminták és szubsztitúciós (helyettesítő) emblematikus jelek. Illusztratív 
gesztus például, ha tanácstalanságunk jeleként megvakarjuk a fejünket, illetve ha a hom-
lokunkra csapunk, amikor hirtelen támad egy gondolatunk. Vokális reakcióminta az „Á!” 
a csalódottság, az „Ó!” a meglepődés vagy a „Juj!” az ijedség kifejezésére. Ekman és Frie-
sen39 rendszerében emblematikus besorolást kapna a szamárfül vagy a győzelem jele (V) is.

Az interakciót kísérő kulturális jelek kategorizálására, mint fentebb láttuk, több-
féle lehetőség is kínálkozik: lehetnek identitást kifejező eszközök, amelyek különböző 
funkciókat tölthetnek be a diskurzusban, és amelyeket egyszerre többféle csatornán is 
kifejezhetünk. A közvetítő csatorna szerinti alapfelosztás, mint említettük, a verbális 
(vokális) és a nonverbális (nem vokális) megkülönböztetésén alapszik, figyelembe véve 
a következő alcsoportokat is: a szemkontaktus jelei, a mimika jelei (gesztusnyelv), a test-
tartás és a térköztartás által küldött jelek (proxemika), a csend jelentései (kronémika).40

A vizuális és verbális kulturális jelek sajátos csoportját alkotják a szimbólumok, 
a piktogramok és a már fentebb is említett emblémák. A vizuális szimbólumok a hagyo-
mányos értelmezésben olyan képek, amelyekhez egy kódolt, képzettársításon alapuló 
jelentést kapcsolunk. Ugyanakkor – kulturális antropológiai értelmezésben – szimbo-
likus tartalmat hordozhatnak a tereptárgyak, a hétköznapi élet tárgyai, a színek, sőt 
valójában a nyelv csaknem minden verbális eleme jelképértékű, maguk az írásjelek is. 
Az egyetemes és magyar kultúra legteljesebb szimbólumtára Pál József és Újvári Edit 
szerkesztésében látott napvilágot.41 A szimbólumok – írják a bevezetőben – gyakran 
kapcsolódnak a hitvilághoz, a babonákhoz, tükrözik egy kulturális közösség világról 
alkotott felfogását, de jelzőpontokat is jelenthetnek a világban való tájékozódáshoz. 
A szerzők/szerkesztők kiemelik, hogy a jelképek kulturális örökséget hordoznak, de 
jelentésük az idők folyamán olykor megkopik, s helyükbe aktuális jelentéstartalmúak 
lépnek. Az ablak mint szimbólum jól mutatja ezt a folyamatot. A régebbi időkben a külső 
és a belső világ közötti választóvonalat, de az e világ és a túlvilág közötti kapcsolatot 

37	 Tóth Eszter Zs.: Kezét csókolom és kisztihand, avagy kapitalista köszönési formák a szocialista idő-
szakban. Napi Történelmi Forrás, 2018. november 5.
38	 Paul Ekman – Wallace V. Friesen: Das Gesicht entlarven. München, Malor Books, 2003.
39	 Ekman–Friesen (2003): i. m.
40	 Buda Béla: A közvetlen emberi kommunikáció szabályszerűségei. Budapest, Animula Kiadó, 1994.
41	 Pál József – Újvári Edit (szerk.): Szimbólumtár. Jelképek, motívumok, témák az egyetemes és a magyar 
kultúrából. Budapest, Balassi Kiadó, 2001.



61

is szimbolizálta. Ha korunk embere ránéz az ablakra, már nem – vagy csak nagyon 
gyengén – asszociálja ezt a metaforikus jelentést. A Madonna-ábrázolásokon a zárt 
ablak Mária szüzességének jelképe,42 ám ez a jelentés minden bizonnyal csak a hitéletet 
mélyen gyakorlók számára ismert.

Pál és Újvári két csoportot, ikonikus (képszerű) és nonikonikus (nem képszerű) szim-
bólumokat különböztet meg. Szerintük a geometrikus jelek nem képszerűek, így ezeket 
nehezebb értelmezni, mert kulturálisan erősen kötöttek. A szimbólumok jó része azonban, 
írják, olyannyira ikonikus, hogy kézenfekvő az értelmezési kerete: például az oroszlán 
a hatalom jelképe, a bárány az önfeláldozásé. Az egyértelműbben megfejthetők kulturális 
kötöttsége gyengébb, mint a többféle értelmezést magukban foglalóké. A szimbólumok 
tehát kulturális jelképek,43 amelyek abból a célból jönnek létre, hogy sűrítve adják vissza 
egy népcsoport, egy kulturális közösség értékrendjét és gondolkodásmódját. Speciális 
módon különböző vizuális megformáltság esetén is hordozhatnak azonos jelentést. Pél-
dául a búza számunkra minden bizonnyal a jólét és a gazdagság, az érett kalász pedig 
az élet jelképe. Más kultúrákban ugyanezt a funkciót a rizs vagy a hal tölti be. De az is 
előfordulhat, hogy a különböző kultúrák ugyanahhoz a szimbólumhoz társítanak külön-
böző jelentéseket: egyes ősi civilizációkban az alkohol „tüzes víz”, azaz a pusztító erő 
jelképe, míg a nyugati költészetben az „élet vizét” is jelképezheti.

A piktogramok olyan vizuális szimbólumok, amelyek komplex gondolatokat tudnak 
helyettesíteni (ideogram), képekben beszélnek el történeteket (historiogram), vagy gyor-
san azonosítható formában közölnek információkat (infogram).44 A pálcikaember mint 
piktogram szinte végigkíséri a történelmet a barlangrajzoktól a modern számítógépes 
világunkig. Ideogramként értelmezhetjük, ha japán szerepjátékok figurájaként talál-
kozunk vele, amelyet magunk rajzolunk és mozgatunk a képernyőn; historiogramként 
azonosíthatjuk, ha az jut róla eszünkbe, hogy 1908-ban egy pálcikaember volt az első 
animációs mese főszereplője; és infogram, ha – mint az ember legkézenfekvőbb szim-
bolikus ábrázolását – vizuális információs táblákon látjuk viszont. Ezt a modern kor 
átalakította, és így lett belőle egy egységes formavilágú, sematikus emberalak a közle-
kedési lámpákon, az illemhelyek ajtaján vagy a parkolók aszfaltfelületén. Sőt, legújabban 
a pálcikaembert jelenítik meg a környezetvédelmi táblákon is, hogy felhívják a figyelmet 
arra, minden ember érintett az ügyben.

Az embléma – szintén jelképesen – valamely dolgot, tárgyat vagy fogalmat ábrázol, 
de a piktogramhoz viszonyítva absztraktabb formában jeleníti meg a tartalmat, amely 
zártabb, így a megfejtése nagyobb erőfeszítést, hosszabb időt és gyakran kulturális hát-
tértudást is igényel.45 Az emblémák lehetnek kitűzők, jelvények, amelyeket vizuális 
kódjaikról felismerünk ugyan, és tudjuk, hogy viselőik mely csoporthoz tartoznak, azaz 

42	 Pál–Újvári (2001): i. m. 12.
43	 Pál–Újvári (2001): i. m.
44	 Ishmael Reed: Von Totems zu Hip-Hop. Eine multikulturelle Anthologie der Poesie in ganz Amerika, 
1900–2002. München, Dtv Verlag, 2003.
45	 Judee K. Burgoon – Valerie Manusov – Laura K. Guerrero: Nonverbal Communication. New York, 
Routledge, 2021.



62

a vizualizált tartalom által megtörténik a csoport identifikációja, de ez még nem felté-
telezi azt, hogy az emblémán szereplő jeleket is ismerjük; szerepük tehát a csoportazo-
nosítás.46 Már a középkorban is viseltek emblémát, például a vándordiákok a karjukon, 
és az egyetemek is karszalagokkal különböztették meg az egyes fakultások hallgatóit. 
A híres Selmeci Akadémián, amelyet Mária Terézia 1762-benemelt felsőfokú tanintézeti, 
1770-ben pedig akadémia rangra, az erdő- és a bányamérnökök között hamar elterjedt 
a tempusfolt viselésének szokása. A kifejezés a latin idő szóra megy vissza, és azok 
viselték ezt az igen változatos anyagból készült, szív alakú és középen Tempus feliratú 
foltot az erdész- vagy a bányászegyenruhájukon, akiknek a szívük foglalt volt: jegyben 
jártak. Az ezt szimbolizáló jelképet a jegyesük kézzel készítette el. Az efféle emblémákat 
meg kell különböztetnünk az egyezményesebb tartalmat képviselő és a kommunikációt 
kísérő nonverbális emblémáktól. Hyejin Youn és munkatársai ezeket univerzális típusú 
szemantikai kódoknak nevezik, és a következő példával írják le: a mutatóujj és a nagyujj 
összeérintésével kört formálva több kultúrában is bevett jeladás történik, de nem azonos 
jelentésben.47 Ez ugyanis az amerikai kulturális gyakorlatban egyszerűen csak bele-
egyezést jelent, míg Japánban a fizetés szándékát, egyes dél-európai országokban pedig 
a szexuális ajánlattétel kifejezésére használják.

Mint látjuk, a kulturális jelek csoportosítása nehézségekbe ütközik mind a funkció, 
mind a tartalom oldaláról nézve. Youn és kollégái48 is úgy vélik, hogy mindössze két 
dolog közös ezekben a szignálokban. Egyrészt az, hogy identitást reprezentáló, azaz ki- 
és megjelölő szerepük van, vagy az egyénre, vagy a csoportra nézve. Az első esetben 
a kulturálisan kötött és kulturálisan értelmezett jelek személyes jelek (personal signs) 
lesznek, azaz önkifejezési funkciót töltenek be, míg a második esetben egy közösség 
felismerésére és más közösségektől való elhatárolására szolgálnak (community signs). 
A másik egyezés pedig az, hogy sokkal nagyobb dimenziókat is lefedhetnek, mint 
a személyes vagy a közösségi élettér, s kultúratörténeti erejükből eredően olyan átfogó 
kódokká is átalakulhatnak, amelyekből egy nép, nemzet, vallás vagy nagyobb kultúrkör 
(például nyugati, keleti, déli, északi) univerzális és közös kulturális kódrendszere (uni-
versal signs, common signs) fejlődik ki. A kulturális kódot és annak rendszereit tehát 
olyan terminusként gondoljuk el, amely magában tudja foglalni az individuum, valamint 
a kisebb és nagyobb közösségek kollektív identitásának reprezentálására, az önazonos-
ság és az elkülönülés dialektikájának gyakorlati megvalósítására alkalmas valamennyi 
nyelvi és nem nyelvi természetű jelet.

„A kulturális kód a kulturális antropológiában olyan, szimbólumok valamilyen együttesén belüli 
sajátos jel, mely különleges vonatkozásban áll valamely, társadalmi tényezők (mint például a for-
malitás mértéke) által meghatározott sajátos réteggel vagy stílussal.”49

46	 Burgoon–Manusov–Guerrero (2021): i. m.
47	 Hyejin Youn et al.: On the Universal Structure of Human Lexical Semantics. PNAS, 113. (2016), 7. 23–36.
48	 Youn et al. (2016): i. m.
49	 Szótár plurális társadalmaknak Kulturális kódok szócikke: http://tarstudszotar.adatbank.transindex.
ro/?szo=46

http://tarstudszotar.adatbank.transindex.ro/?szo=46
http://tarstudszotar.adatbank.transindex.ro/?szo=46


63

Természetüket tekintve a kulturális kódok lehetnek csak vizuálisan vagy csak verbálisan 
megjelenítettek, illetve a vizuális és a verbális reprezentáció egységében létrejövők is. 
A reprezentáció különböző folyamatait nyelvi és képi szinten, illetve a kettő szimbiózisá-
nak szintjén a bevezetőben a szív szimbolikáján keresztül szemléltettük. A pusztán nyelvi 
természetű kulturális jelek valószínűleg rejtettebb működési elvet mutatnak, s beazono-
sításukhoz, vagyis a kulturálisan kódolt tartalom kiszűréséhez – és a nem kódolttól való 
elválasztásához – nagyobb interpretációs erőfeszítés szükséges a kommunikáció során, 
hiszen az gyakorta csak mint mögöttes tartalom van jelen a beszélgetésben. Feltétele-
zésünk szerint ez még akkor is igaz, ha a beszédesemény témája nem más, mint egy 
kulturális szokás megvitatása. Mindaz, ami a beszédben explicit kulturális vonatkozású 
tartalom, legyen az egy szó vagy egy szólás, csakis a mögötte meghúzódó kulturális 
és nyelvi konvenciók alapján értelmezhető. Ez azt jelenti, hogy kulturális filteren keresztül 
jutunk információhoz egy társadalom, egy közösség vagy akár csak egy egészen kicsi, 
sajátos érdekek mentén szerveződő csoport szokásairól, kultúrájáról.

A magyar nyelvben régen igen elterjedt volt a csecses vagy csöcsös korsó elneve-
zés. Sokan ma már csak múzeumban láthatják a tárgyat, de még ha ismeri is valaki 
ezt a kifejezést, akkor is valószínű, hogy csak a kézenfekvő szexualizált asszociációs 
lehetőség, és nem a kulturális tudása alapján jut el a jelentéshez. A kifejezés arra utal, 
hogy a vizes- vagy boroskorsó üreges fülén kis lyuk van, amelyet csecsnek vagy csöcs-
nek neveznek a népnyelvben, és ezen keresztül szopó mozdulatokkal lehet hozzájutni 
a korsóban lévő folyadékhoz.50

Szólásaink közül nem is egy kapcsolódik történelmi eseményhez, például: Nem oda 
Buda! vagy Hátravan még a feketeleves! Az első arra utal, hogy Toldi Miklós – látván, 
hogy a katonák rossz irányba mennek – e szófordulat kíséretében mutatta meg a Buda 
felé vezető utat. A mondás jelentése ezért az, hogy valami valakinek a megítélése sze-
rint nem úgy fog történni, ahogyan az illető szeretné.51 Ha az interneten utánanézünk, 
hogy a nyelvhasználók miként világítják meg egymásnak e mondás jelentését, miközben 
gyakran maguk is ellentmondásokba keverednek, belátjuk, hogy egy elfeledett kulturális 
kódolás van mögötte, amely ma már nem hívható elő egyértelműen a mondás felidézése 
által, mivel a mondás alapjelentése „veszett el”. A Gyakorikérdések.hu egyik hozzászólója 
szerint a szóban forgó mondás példának okáért azt jelenti, hogy „szó sincs róla!”, „nem 
addig van az!”. A második példa is sok találgatásra adhat okot, bár jelentése viszonylag 
szilárd: csak eztán következik a rossz, s bekövetkezésére bizony számítani kell. A fekete 
leves szókapcsolat – a népi hagyomány szerint – a török időkben a kávéra utalt. A szóban 
forgó mondat akkor hangzott el, amikor Thököly Imrét vendéglátója, a nagyváradi török 
pasa ebéd után kávéra marasztalta, és mialatt megitták azt, a törökök végrehajtották 
a Thököly elfogására kieszelt cselt.

Az idézett példák teljesen megfelelnek annak az elképzelésnek, amelyet Jan Georg 
Schneider médianyelvész meghatározásában olvashatunk: a kulturális kódokból tevődnek 

50	 Magyar néprajzi lexikon (szócikk: korsó): https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/3-752.html
51	 O. Nagy Gábor: Mi fán terem? Magyar szólások eredete. Debrecen, Akkord Kiadó, 2019.

https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/3-752.html


64

össze azok a „filterezett kulturális rendszerek”, amelyek alapján az egyes kódok jelentései 
beazonosíthatók.52 Schneider úgy véli, a kulturális jelek (kódok, szignálok stb.) többségére 
nézve igaz az, hogy a jelentésmegszilárdulás idején még aktív asszociatív kapcsolat-
ban állt a megjelölt fogalommal, amelynek gyakran szinonimája is volt (például fekete 
leves = kávé), és amikor az egyes kulturális nyelvi szimbólumok már önálló jelentésű 
kódrendszerekké fonódtak össze, akkor elhalványulhattak az eredeti utalások. Ilyenkor 
már nem úgy értelmezzük a kulturális nyelvi jeleket, mint a puszta jeleket, amelyek 
valami más helyett állhatnak, hanem úgy, mint nyelvi jelképeket, amelyek egy idősza-
kot, egy csoportot, egy közösséget, egy komplex tartalmat vagy történést jelképeznek.53

2.2. A kulturális kódok szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában

A kultúrakommunikáció a vizuális és verbális kulturális kódok létrejöttét, jelentésének 
kialakulását és közvetítési módját vizsgálja, de e folyamaton túl a kulturális jelek hor-
dozóit is, mégpedig két irányból: egyrészt a műfajok, másrészt pedig a beszélők felől. 
Mindkét reprezentáció fontos, mert az egyikből a kódok működését, a másikból azok 
használóit ismerhetjük meg. A kulturális kódok sajátos módon szerveződnek egy-egy 
műfaj köré, és lesznek azok speciális vizuális és verbális kifejezőeszközei. Azaz infor-
mációkat közölnek alkalmazóik kultúrájáról, miközben ők létrehozzák magát a használói 
közösséget és hálózatot is, amelyben a kódok működni tudnak.

A kulturális kódok tehát két szempontból is tájékozódási pontokat jelölnek ki, írja 
Schneider a Gibt es nichtmediale Kommunikation? (Létezik-e nem mediális kommuniká-
ció?) című cikkében.54 Egyrészt a műfajok jellemző jegyeiként az azonosításra (identifi-
káció) szolgálnak, másrészt a kódhasználókról közölnek információkat, s ekképpen diffe-
renciálnak is közöttük. Ez a két funkció egységet alkot, ami megerősíti Talcott Parsons 
amerikai szociológus gondolatát: az azonosítás és a megkülönböztetés nem egymást 
kizáró folyamatok, hanem a kódolás és a dekódolás szerves egységében olyan új jelentési 
és cselekvési rendszer jön létre, amely egyrészt az egyének „egységes” önkifejezésére 
szolgál a csoporton belül (kódolás), másrészt pedig annak a keretnek a megalkotására, 
amelyben a kívülállók a csoportot és annak tagjait a nyelvhasználatán, a kódok haszná-
latán keresztül látják és értékelik (dekódolás).55 Érdekes, hogy a kódolás mint szándék 
és mint cél is megjelenik ebben az elképzelésben, s ezek nem zárják ki egymást, azaz 

52	 Jan Georg Schneider: In welchem Sinne sind Konstruktionen Zeichen? Zum Begriff der Konstruktion 
aus semiologischer und medialitätstheoretischer Perspektive. In Alexander Lasch – Alexander Ziem (szerk.): 
Grammatik als Netzwerk von Konstruktionen. Berlin–Boston, De Gruyter, 2014. 357–374.
53	 Schneider (2014): i. m.
54	 Jan Georg Schneider: Gibt es nichtmediale Kommunikation? Zeitschrift für Angewandte Linguistik, 
44. (2006). 71–90.
55	 Talcott Parsons: Zur Theorie sozialer Systeme. Szerk. Stefan Jensen. Wiesbaden, VS Verlag, 1976.



65

a kódolás rejtett üzeneteinek célba érése végeredményben a vevő interpretatív folyama-
tainak helyességén múlik.56

Parsons eredeti kiindulási pontját már az eredetileg 1937-ben megjelent, és 1998-ban 
változatlan utánnyomásban kiadott The Structure of Social Action című munkájában is 
kifejtette, a társadalmi cselekvéseket kísérő és reprezentáló verbális és vizuális jelekről 
szóló konvergenciaelméletében, amely a könyv legfőbb és legmaradandóbb gondolata 
is egyben.57 Ennek az elméletnek az a vezérmotívuma, hogy a kommunikációs és ezzel 
együtt a társadalmi aktusok résztvevőit a társadalom arra szocializálja, hogy identitá-
sukat ne minden esetben fedjék fel, hanem a szociális rend által elvárt normatívákat 
kövessék a kifelé, azaz a társadalom felé irányított megnyilvánulásaikban, hogy belső 
énjük rejtve maradjon a társadalom tagjainak többsége előtt. Az amerikai szakember 
ezzel azt jelzi, hogy – a használt kulturális szignálok segítségével, amelyek nem fel-
tétlenül a saját identitásunk jelölői – képesek vagyunk hamis képzeteket kialakítani 
másokban. Ebben a keretben a konvergencia tehát úgy értelmezendő, mint az elvárá-
soknak megfelelő kódhasználat, a látszólagos igazodás a többségi normákhoz. Parsons 
konvergenciaelmélete – a kulturális kódolás szemszögéből nézve – egy hármas egységet 
tartalmaz: a személyiség személyes, a társadalom szociális és a kultúra (= hagyományok 
és hagyományőrzés) kulturális kódrendszerét. Nem kétséges, hogy az ideális állapot az, 
ha a három különböző kódrendszer egy egységet alkot, vagyis valóban összetartás lép 
fel, amelyet Parsons „hibátlan”, más szóval „természetes” azonosulási konvergenciának 
nevez el. A „hibás” azonosulási rendszerben is konvergenciáról van szó, de az nem ter-
mészetes, hanem „kikényszerített”, mégpedig az elvárások normatív kódolása alapján.

17. ábra: Talcott Parsons (1902–1979) amerikai szociológus
Forrás: https://www.asanet.org/talcott-parsons/

56	 Ezt az összefüggést Parsons először meggyőző erővel a The Social System című, 1951-ben megjelent 
könyvében fejti ki.
57	 Talcott Parsons: The Structure of Social Action. London, Routledge, 1998.

https://www.asanet.org/talcott-parsons/


66

Ezt a megfontolást Parsons később egy 1951-ben kiadott könyvében, a The Social 
Systemben viszi tovább, s azt mondja, hogy a kulturális kódok használatát és megértését 
nem is a szituációban részt vevők és az ő társadalmi szerepeik vagy egyéni meggyőző-
déseik, esetleg a személyiségük határozza meg a legerősebben, hanem az úgynevezett 
pattern variables, azaz a mintaváltozók alkalmazásának egyéni kompetenciaszintje. Tehát 
annak alapján, hogy a beszélők milyen mintaváltozókat és milyen céllal alkalmaznak 
megnyilvánulásaikban, Parsons nyomán négy különböző dinamikát mutató csoport- 
és egyénbeazonosítási jel áll rendelkezésre: differenciálódás (az elvárt normatív jegyek 
kerülése, a hova nem tartozás tudatos vállalása), adaptáció (az elvárt normatív jegyek 
tudatos alkalmazása a megtévesztés szándékával, a hovatartozás elrejtése), inklúzió 
(az elvárt normatív jegyek alkalmazása az elismerés szándékával, az odatartozás aka-
rása) és generalizáció (az elvárt normatív jegyek önazonosságon alapuló alkalmazása, 
a hovatartozás legitimációja önmagunk és mások számára).

Az azonosításra és a megkülönböztetésre szolgáló kulturális jegyek lehetnek verbális 
és vizuális kódok, s mint ahogyan Claude Lévi-Strauss francia strukturalista antropoló-
gus rámutat, nemcsak a közösségi identitások létrehozásában, megtartásában és hagyo-
mánnyá válásában van nagy szerepük, hanem abban is, hogy az egyének indítsanak is 
interakciókat a kódolás és a dekódolás bármelyik irányába (a csoporttagok, a bennfente-
sek vagy a kívülállók, a kirekesztettek felé).58 Az egyének tehát mindig kettős hatás alatt 
állnak: egyrészt annak a kulturális kódrendszernek a hatása alatt, amelynek az egészében 
a saját maguk által kialakított, elfogadott és aktívan használt kulturális kódok egységében 
meghatározzák önmagukat (a bennfenteseket) és másokat (a kirekesztetteket), másrészt 
annak is tudatában vannak, hogy hogyan vélekednek róluk környezetük kívülálló tagjai.

A társadalomba beilleszkedő és attól – a használt jelkészlet által – elkülönülő kul-
turális csoportok ekképpen a nyelvi kultúrájuknak megfelelően közvetített identitásuk 
mentén határozhatók meg, azaz abban a viszonyrendszerben, amelyben az identitásukat 
a nyelv által létrehozzák és kinyilvánítják a társadalom többi tagjának, és amelyben erre 
a társadalmi csoportok a saját nyelvi-kulturális jeleik rendszerében reflektálnak. Lévi-
Strauss59 szerint, mint ahogyan ezt az eredetileg 1958-ban francia nyelven megjelent 
Anthropologie structurale című munkájában ki is fejti, ez a folyamat azért bonyolult, 
mert a nyelvi kultúra azonosságtudatot kifejező funkciója mindig több irányban hat egy-
szerre: kifelé és befelé, lefelé és felfelé, a többségi és a kisebbségi csoport, valamint a saját 
és minden más kulturális közösség irányába is megnyilvánul. Ennek következményeként 
végeredményben minden létező kulturális csoport – és teljes jelkészletük – csakis a szem-
beállítás elve mentén határozható meg más csoportokhoz képest. Így – az egyes közössé-
gek másokéval ellenkező kulturális önmeghatározása mentén – alakul ki az oppozíciók 
komplex rendszere. Tovább bonyolítja a szembenállás mintázatait, folytatja a gondolatot 
Lévi-Strauss, hogy a kulturális csoportok nyilvánvalóan nemcsak belső interakciókat 

58	 Claude Lévi-Strauss: Strukturális antropológia. I–II. kötet. Ford. Szántó Diana. Budapest, Osiris Kiadó, 
2001.
59	 Lévi-Strauss (2001): i. m.



67

folytatnak a saját nyelvi-kulturális mintázataik kidolgozására és megerősítésére, hanem 
azokat külső interakciókba is beleviszik. Az utóbbiak során kapott reakciók hatására 
pedig ismételten alakítják önmeghatározásuk nyelvi-kulturális mintázatait, így azok 
között – a más csoportokkal való találkozások alapján – egyezések és hasonlóságok 
jöhetnek létre. Ezeket felismerve a kisebb csoportok nagyobbakká kapcsolódhatnak össze, 
ami feltételezi a nyelvi-kulturális mintázatok egymáshoz való igazodásának stratégiáját, 
amelyet az adott közösségek szintén követendő mintázatként határoznak meg.

Ez alapján elfogadjuk Lévi-Strauss állítását, miszerint a kulturális kódrendszerek 
hasonlósága és különbözősége által számottevő egyező vagy elkülönülő, horizontális 
kulturális vonal rajzolódik ki, amelyeknek vannak kisebb-nagyobb metszéspontjaik.60 
Mellettük jutnak érvényre a vertikális vonalak, azaz azok a vonalak, amelyek az azo-
nosságokat és a különbségeket ugyanannak a kultúrának a társadalmi tagolódása szerint 
rajzolják fel. Az egyezéseket és az eltávolodásokat Lévi-Strauss61 egymással ellentétesen 
ható stratégiákként írja le, de mindkettőnek egyforma jelentőséget tulajdonít a kultúra 
fejlődését tekintve. A horizontális közeledési és eltávolodási stratégiákat a földrajzi 
távolságtól függően nevezi „gyűjtőköröknek”, amivel azt feltételezi, hogy minél nagyobb 
a földrajzi távolság a világ nyelvkultúrái között, annál nagyobb különbségek reprezentá-
lódhatnak azok vizuális és verbális kódrendszereiben. Ebben az elképzelésben a kódrend-
szerek – a vizuális és a verbális jelek segítségével – horizontokat, azaz kulturálisan kódolt 
látásmódokat, gondolkodásmódokat reprezentálnak, amelyek a kulturális gyűjtőkörök 
alapját képezik. A vertikális felosztásban kizárólag társadalmi alapon létrejövő azonos-
ságok (igazodási stratégiák) és elkülönülések (elzárkózási, bezárkózási stratégiák) hatnak 
a kulturális kifejezőeszközök alakulására. Lévi-Strauss a fentiekben leírt szembenállási 
elv alapján rendezi el a vertikális hasonlóságokat vagy különbségeket is.62 Ez a felosztás 
a kulturális közösségekhez való tartozást egy és ugyanazon nyelvkultúrán belül rétegezi, 
mégpedig az ellenkultúra–szubkultúra–többségi társadalmi kultúra mélységi struktúrá-
jára kivetítve. Ez azt feltételezi, hogy az eltávolodások és a közeledések stratégiái mentén 
is nyelvi-kulturális eltérések és hasonlóságok fedezhetők fel egy társadalmon belül is. 
Érdekes, hogy Lévi-Strauss úgy gondolta: a nyelvkultúrák horizontális fejlődési elve 
inkább a közelítés, míg a vertikális elv, azaz a széttartás erősebben fog érvényesülni 
a társadalmi rendszer irányába. 63 Ha elfogadjuk ezt a nézetet, egyfajta magyarázatot is 
kapunk a globalizálódó kulturális folyamatokra, valamint arra, hogy miért van kiala-
kulóban egy úgynevezett globális kultúra.

60	 Lévi-Strauss (2001): i. m.
61	 Lévi-Strauss (2001): i. m.
62	 Lévi-Strauss (2001): i. m.
63	 Lévi-Strauss (2001): i. m.



68

18. ábra: Claude Lévi-Strauss (1908–2009) belgiumi születésű francia szociológus, antropológus 	
és etnológus
Forrás: https://hu.wikipedia.org/wiki/Claude_L%C3%A9vi-Strauss

E kérdéssel foglalkozik Peter L. Berger ausztriai születésű amerikai vallásszociológus 
és teológus is, aki a kultúrák globális egymásba olvadásának négy ismérvét vázolja fel.64 
Az első, hogy a kulturális gyűjtőkörök közötti nyelvi-kulturális igazodást kiválthatja 
a valamely világvalláshoz való tartozás; az azok között létrejövő feszültségek megteremtik 
a globális vallási kultúrához való tartozás igényét, a nyelvi-kulturális körök közti eltéré-
seket pedig a közös vallási értelmezési keretek hidalják át. A második ismérv a globális 
üzleti kultúra; ez világgazdasági érdekek mentén jön létre és képez nyelvi-kulturális 
hasonlóságokat a sajátos üzleti kultúrát képviselő felek között, akik egyben a szubkul-
túrák széttartó fejlődési folyamatát is fenntartják azáltal, hogy az üzleti diskurzusban 
kihangsúlyozzák kulturális másságukat. A harmadik ismérv Berger65 rendszerében a glo-
bális értelmiségi kultúra, amely bizonyos ideológiák és gondolkodási módok kultúrákon 
átívelő elfogadása vagy elutasítása mentén hozza létre a horizontális vonalú közeledést 
az egymástól mégoly távol eső világrészeken is. Ilyen közeledési stratégiákat tudott hatéko-
nyan kiváltani a feminizmus mint a globális értelmiségi kultúra rendezőelve. A negyedik 
ismérv pedig a globális populáris kultúra, amely földrajzi távolságot nem ismerve terjed 
az új infokommunikációs eszközök segítségével (például a zenei életben az emberek 
– akár csak néhány óra eltéréssel – ugyanazt az új klipet nézik a világ számos pontján).

64	 Peter L. Berger: A globális kultúra négy arca. Ford. Szabó Dávid. 2000, 10. (1998), 7–8. 16–20. Berger 
egyik legfontosabb munkája az Einladung zur Soziologie. Eine humanistische Perspektive (Szociológiai 
invitáció humán perspektívából), amely elsőként 1963-ban jelent meg angolul, majd 1977-ben adták ki 
először németül. Azóta több mint 15 kiadást ért meg, és a világ számos nyelvére lefordították. Lásd Peter 
L. Berger: Einladung zur Soziologie. Eine humanistische Perspektive. Berlin, UTB, 2011. A szerző további 
jelentős műve a Thomas Luckmann-nal közösen publikált könyve a nyelvi és a társadalmi valóság kódolt 
felépítéséről. Ez olvasható magyar nyelven is: Peter L. Berger – Thomas Luckmann: A valóság társadalmi 
felépítése. Tudásszociológiai értekezés. Budapest, Jószöveg Műhely Kiadó, 1998.
65	 Berger (1998): i. m.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Claude_L%C3%A9vi-Strauss


69

19. ábra: Peter L. Berger (1929–2017) ausztriai születésű amerikai szociológus és teológus
Forrás: https://hu.wikipedia.org/wiki/Peter_L._Berger

A vertikális felosztás alapjában véve a szubkultúrák versengéséből, valamint abból indul 
ki, hogy azok „mélyen” különülnek el a többségi társadalom nyelvi és kulturális normá-
itól. A szubkultúra egy társadalmi csoporthoz köthető, amelynek ellenállását a többségi 
csoporttal és a normák elfogadásával szembemenő elkülönülési stratégiák erőssége men-
tén szokás meghatározni. Anthony P. Cohen brit szociológus és antropológus felfogásában 
egy szubkultúra nyelvi-kulturális reprezentációinak értelmezésekor abból indulunk ki, 
hogy az adott kisebbség milyen mértékben fogadja el a domináns társadalmi kultúrát, 
és a saját speciális értékrendje milyen erősen tudja kódolni a saját kultúráját a többség által 
elfogadott és képviselt normákkal szemben.66 Cohen a szubkultúrák egyik legfontosabb 
ismérvének a nonverbális kommunikációt (például öltözködés, hajviselet, jelvények), 
másodiknak pedig a nyelvet (szleng) jelöli meg, és csak ezután rendeli hozzá a szub-
kultúrákhoz az úgynevezett mozgalmi vagy megmozdulási akciókat. Az ő rendszerét 
követve – és egyben Lévi-Strauss vertikális felosztásában67 is gondolkodva – az alábbi 
szubkultúrákat ismerjük:

	– életkori meghatározottságú (ifjúsági nyelv),
	– szexuális irányultság alapján létrejövő (gendernyelv),
	– hivatáshoz kapcsolódó (művésznyelv),
	– élettér szerinti (városi nyelvhasználat, dialektusok),
	– érdeklődés szerinti, hobbialapú (zenei irányzatok sajátos nyelvezete, például pop-

zene),
	– társadalmi feszültségek mentén kialakuló alternatív (avantgárd, underground),
	– társadalmi és kulturális mozgalmakból kinövő (alternatív életformák és közös-

ségek),
	– deviancia következményeképpen kialakuló szubkultúrák (börtönszleng).

66	 Anthony P. Cohen: The Symbolic Construction of Community. London, Routledge, 1989.
67	 Lévi-Strauss (2001): i. m.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Peter_L._Berger


70

A Lévi-Strauss68 rendszerezte horizontális és vertikális közeledések és eltérések azon-
ban általában nem kizárólag horizontális és vertikális mozgásokat okoznak a közösségek 
nyelvkultúrájában, hanem az a legjellemzőbb, hogy – időben egyszerre és egymással 
párhuzamosan – mindkét irányban vannak elmozdulások. Cohen69 is sokat foglalkozik 
a közösségi, kódszerűen felépített nyelvi és képi megnyilatkozások funkcióival, és azt 
tartja, hogy a sztereotipikus beazonosító és a sztereotípiáktól való elmozdulásokat is 
észlelő kódolás között feszülő ellentétek megragadásában tudjuk valójában értelmezni 
a verbális és a vizuális kódokat. A csoportot vagy az egyént beazonosító kódok értelme-
zése szerinte kizárólag sztereotipikus alapon lehetséges, azaz vannak előzetes elvárása-
ink, és a kommunikáció során szűrjük ki azokat a mögöttes, a valódi kommunikációs 
tartalmat kísérő vagy elfedő kulturális kódokat, amelyek ezeknek megfelelnek, és azokat 
is, amelyek nem. Ezért, véli Cohen, ez úgy működik, mint egy karikatúra: keressük 
azokat az elemeket, amelyek eleget tesznek a sarkított elvárásoknak, és azokat, ame-
lyek ezeknek ellentmondanak. Cohen megközelítésében a „karikatúra”, azaz az előzetes 
elvárások rendszere részét képezi a kulturális tudásunknak, és a kommunikáció során 
szinte már csak az a dolgunk, hogy ezt a rendszert (a karikatúra egyes elemeit) egy 
igaz-hamis skálán összevessük a tapasztaltakkal. Ez az összevetés Cohen elképzelése 
szerint mindig szimbolikus jellegű, és nemcsak azért, mert a beszélgetésben a kulturális 
kód az adó és a vevő között szimbólumként funkcionál, hanem azért is, mert a mögöttes 
tartalom mögötteseként működik. Ez azt jelenti, hogy a kulturális kódok befogadásával 
vagy elutasításával párhuzamosan véghez visszük az észlelt és megértett kulturális jel 
minősítését is. A befogadás és a minősítés eredményeképpen megtörténik a kulturális 
kód azonosítása is, azaz hozzárendelése egy nagyobb vagy kisebb közösséghez, elve-
tése esetén pedig a kommunikatív kirekesztése egy nagyobb vagy kisebb közösségből, 
és ez az, ami valóban szimbolikus, állítja a brit szakember. Mint írja, a kulturális kódok 
szimbolikussága tehát a hozzájuk kapcsolódó és a belőlük következő reakciók megér-
tésében rejlik.

A kulturális fejlődés és változás mindig egy külső inger hatására vagy egy ellenté-
tes koncepció mentén valósul meg: habár ugyanazon kulturális alapokon nyugszik, 
mégis az új ideák mentén valamilyen minőségi fokban elhatárolódik az eredetitől 
(teljes tagadással, távolságtartással, ellentétes nézetekkel [ellenkultúra]). Amint 
ez a folyamat túljut az ellenvetés korszakán, és egyre fejlődik és erősödik, úgy tör 
utat magának a társadalmi kultúra normatíváiba. Ennek hatására az általa meghatá-
rozott kulturális jegyek elemei – az elfogadás fázisába lépve – már csak egy szubkul-
turális közeget jelentenek. Ezek az idő haladtával részben vagy egészben beépülhet-
nek a társadalmi kultúrába, így bővítve a társadalom kulturális sokszínűségét.

68	 Lévi-Strauss (2001): i. m.
69	 Cohen (1989): i. m.



71

A 20. ábra ezt a bonyolult folyamatot mutatja be – egyszerűsítve – az integrálódás szem-
szögéből nézve.

Ellenkultúra Szubkultúra

Szubkultúra

Ellenkultúra
Társadalom

egységes 
normatívák 

Elkülönülés – integráció Beépülés  – asszimiláció

20. ábra: Kulturális csoportok mozgásának társadalmi irányai
Forrás: a szerzők szerkesztése

A kultúrakommunikáció e viszonyok, tehát a horizontális és a vertikális integráció 
vagy szegregáció egészének a meghatározásában, a folyamat beindításában és szerve-
zésében is részt vesz, s mint látjuk, nemcsak az előzőekben említett létrehozói, alkotói 
(konstrukciós) és közvetítői (instrumentális) szerepben, hanem egyfajta értelmező (inter-
pretációs) és minősítő (kvalifikációs) feladatot is teljesítve. Ez azt jelenti, hogy a hori-
zontális vagy a vertikális elmozdulás verbális és vizuális kulturális jeleinek közösségre 
gyakorolt hatását mindig leolvashatjuk a kultúrakommunikációs folyamatokból. Ennek 
az összefoglalóan minősítő, értékelő szerepkörnek a leírásában és megismerésében fontos 
szerep jutott Clifford Geertz amerikai antropológus, a szimbolikus antropológia egyik 
legfontosabb képviselője egy korai írásának, amelyben a szerző – Parsons alapján – azt 
bizonyítja, hogy a kulturális rendszerek (gyűjtőkörök) egyrészt sajátos vizuális és ver-
bális kódokra épülő (gyűjtőköri) jelentésrendszerek, amelyeket csak a közösség tagjai 
tudnak helyesen kódolni és dekódolni, mivel csak ők vannak birtokában az interpretációs 
kódoknak.70 Másrészt ez a tanulmány nemcsak arra mutat rá, hogy az egyes jelentés-
rendszerek és gyűjtőkörök közti összefüggések jellemezni tudják egy adott közösség 
kulturális kódjait, hanem arra is, hogy az összefüggések mentén új jelentések alakulnak 
ki, amelyeket a közösség már nemcsak a saját interpretációs kódjai szerint fog értelmezni, 
hanem még legalább két másik szempont mentén is. Egyfelől a vertikális és a horizon-
tális elmozdulások, másfelől a többségi és egyéb azonos vagy eltérő státuszú csoportok 
reakciói mentén, amelyeket a csoport reprezentálására szolgáló kulturális kódok hatása 
vált ki más közösségekből, illetve a kulturális jeleket küldőkből. Ez a folyamat, amely 
kiegészül a kvalifikációs kódokkal, azaz a minősítő, a saját és a más csoportok nyelv-
kultúráját értékelő kommunikációs eseményekkel, döntően befolyásolja a kulturális 

70	 Clifford Geertz: Az értelmezés hatalma. Antropológiai írások. Budapest, Századvég Kiadó, 1994.



72

közösségek társadalomba való integrálódásának formáit. Továbbá a társadalom számára 
is elengedhetetlenek a geertzi értelemben vett minősítések, hiszen a többségi csoport 
ezek alapján építi ki azokat a nyelvi és kulturális kódokat, amelyekkel a szubkultúrák-
hoz viszonyul. A „beépítés” folyamán – érdekes módon – a többségi, a normatív nyelv-
kultúra is gazdagodhat olyan új jelentésekkel, amelyek a szubkultúrákból kerülnek át 
az elfogadó stratégiák alapján a többségi nyelvi és nem nyelvi kódrendszerekbe. Ezzel 
szemben a negatív minősítések elutasító stratégiák kidolgozására ösztönzik az értékelő 
csoportot, aminek következményeképpen fokozódik a saját kulturális értékeinek pozitív 
kvalifikációja, s ez megerősítheti a társadalmi, nyelvi és kulturális normákat, valamint 
maximalizálhatja az elfogadásukat.

A kultúrakommunikáció feladata tehát az, hogy feltárja a kommunikációs közösségek 
más kommunikációs csoportok nyelvkultúrájára irányuló interpretációs és kvalifikációs 
tevékenységének formáit, továbbá megfigyelje, hogy a kulturális kódokat értelmező 
és minősítő tevékenységek hatására hogyan jönnek létre új kódok.

2.3. Az értelmezési kódok és a kulturális jelentések szerepe 
a kultúrakommunikáció folyamatában

Mint fentebb már utaltunk rá, Clifford Geertz nagy jelentőséget tulajdonít a kulturális 
kódok megértésében az interpretációs folyamatoknak, azaz annak a tevékenységnek, 
amelynek segítségével a kommunikációban jelzőpontokként kezeljük a kulturális kódo-
kat, és ezek értelmezése mindig a kommunikáció konkrét tartalmának megértési folya-
matával párhuzamosan zajlik.

21. ábra: Clifford Geertz (1926–2006) amerikai antropológus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Clifford_Geertz

https://en.wikipedia.org/wiki/Clifford_Geertz


73

Ahogy Geertz kifejezi, ekkor „az értelmezések értelmezéseivel” foglalkozunk, azaz a kom-
munikációs folyamat összes tényezője (résztvevők, helyszín, kommunikációs cél, csatorna 
stb.) szempontjából értelmezzük az adott kontextus kulturális kódjait. Az ezekből levont 
következtetéseket nevezzük kulturális jelentéseknek. Elsajátításuk a szociális tanulás része, 
alkalmazásuk sikerességét a kulturális kompetenciaszintünk is befolyásolja. A kulturális 
jelentés meghatározásával, csoportosításával és elsajátításának, alkalmazásának kritériuma-
ival Schneider71 és Geertz72 is részletesen foglalkozik. Mindketten abból indulnak ki, hogy 
a kulturális kódok jelentése többrétegű, mert egyszerre tudnak kapcsolódni a tradíciókhoz 
és az aktualitásokhoz, s egy kulturális közösség általában úgy jár el, hogy a nyelvkultúrá-
jának alapköveiként kezeli a historikus jelentéseket, amelyekre ráépíti az aktuális jelentés-
módosításokat. Schneider és Geertz meghatározásában tehát azok a jelentések a kulturális 
jelentések, amelyekkel egy kulturális közösség a közösen kialakított kulturális kódjai révén 
az aktuális társadalmi folyamatokhoz és gyakorlatokhoz a saját maga által kidolgozott 
értelmezéseken keresztül kapcsolódik, azzal a céllal, hogy egy nagyobb közösség részévé 
váljon (homogenizáció), vagy kiváljon abból (heterogenizáció).

A két kutató abban is egyetért, hogy a referenciális kulturális jelentés az átörökített 
(tradicionális) és a pillanatnyi (aktuális) jelentések összeépítésével vagy ütköztetésével jön 
létre. Ebben a tekintetben mindketten visszanyúltak ahhoz az alapvetéshez, amelyet a kultu-
rális antropológia még az 1970-es években határozott meg: a kultúrát létrehozó és közvetítő 
entitásokat (például a szimbólumokat, a jeleket, a verbális és nem verbális identitásjelzőket) 
nem szabad kiragadni a keletkezésük történetéből (azaz nem a szó szerinti jelentés van 
előtérben), vagy elvonatkoztatni azoktól a társadalmi cselekvésektől és eseményektől, 
amelyek eredményeképpen historikusan megszülettek, áthagyományozódtak, és amelyek 
alapján a kommunikációs minősítésüket (használati értéküket) megszerezték. Ugyanakkor 
a jelentéstradíciókat mindig újra kell kvalifikálni ahhoz, hogy eljussunk az aktuális jelen-
téshez. A kulturális és az antropológiai nyelvészet is hasonlóképpen gondolkodik erről, 
amikor az átörökített jelentést nem lineárisan, hanem reflexív módon kapcsolja a szó aktu-
ális jelentéséhez, és így a kettő egymáshoz való viszonyát az úgynevezett nyelvi világkép 
mentén értelmezi. A nyelvi világkép fogalmát a következő módon definiálhatjuk:

„A világról, a benne élő emberekről, társadalmakról, társadalmi jelenségekről vallott nézeteink, 
elképzeléseink összessége. Nem feltétlenül azonos a világnézet fogalmával. Tudásunk a világ műkö-
déséről, amelyhez tudományos, filozófiai, vallási meggyőződésünk alapján jutunk el, s minden olyan, 
a bennünket körülvevő világ eseményei kapcsán tett felismerésünk, amely befolyásolja a magunk-
ról és a másokról kialakított képünket. Komplex ismeretanyag arról, amit más korokban a világról 
gondoltak. Általában három világképtípust szokás megkülönböztetni: művészeti, vallásos/mitikus, 
filozófiai/tudományos. A fogalmat Platónnál találjuk meg először: elvont gondolatok a világról s annak 
dolgairól, amelyeknek minden darabja hasonlatos egy, annak az ideának a lenyomatát képező karco-
lathoz, rajzhoz, amelyről a való (létező és véges) világban látottak, hallottak alapján gondolkodunk.”73

71	 Schneider (2006): i. m.
72	 Geertz (1994): i. m.
73	 Joachim Ritter – Karlfried Gründer – Gottfried Gabriel (szerk.): Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie. XII. kötet. Basel, Schwabe Verlag, 2005. 461–462. Az idézet a szerzők fordítása.



74

A kultúrakommunikáció tágabb értelemben véve tehát azokkal a nyelvi világképekkel 
is foglalkozik, amelyek a világról alkotott kulturális képzeteinket verbalizálják. Továbbá 
azt is elemzi, hogy milyen nyelvi eszközök segítségével hozzuk létre a nyelvi világképet 
s benne önképünket, illetve a másokról alkotott képünket, s mindezeket milyen verbá-
lis-kulturális kódok által fejezzük ki magunk vagy mások számára, milyen céllal építjük 
be verbális megnyilatkozásainkba. Ennek során lehet szó önreprezentációról, amely 
az egyik legfontosabb eszköze az énkép kifejezésének, vagy mások önreprezentációs 
tevékenységének értelmezéséről. Az énképünk közvetítésében használhatunk explicit 
és implicit kulturális kódokat, valamint a kettőt kombinálhatjuk is.

Azt az alapkérdést, hogy hogyan tükrözi vissza a nyelv az egyéni és a csoportos 
identitáskultúrát, s azt, hogy ebben a kulturálisan meghatározott világképünk milyen 
szerepben jut kifejezésre a nyelvi és nem nyelvi kódrendszerek által, több száz éve 
kutatják a nyelvészek, a kultúratudósok és a kultúrantropológusok.74 Elgondolásaik 
két ponton is találkoznak. Egyrészt abban, hogy a nyelv és a kultúra elválaszthatatlan 
egységet és így egymástól kölcsönösen függő rendszert alkot: a nyelv kulturális megha-
tározottságú, a kultúra pedig nyelvileg is meghatározott entitás.75 Másrészt abban, hogy 
a nyelvkultúrában, a kommunikációs kultúrában kulturális tartalmakat tudunk verbális 
és vizuális formában létrehozni, közvetíteni és értelmezni, s ehhez a tevékenységhez 
szintén a nyelvi és kulturális kódok egységes rendszere adja a kiindulási alapot.

2.4. A kulturális és kommunikációs tér szerepe a kultúrakommunikációban

Ebben a könyvben arra vállalkozunk, hogy a nyelv és a kultúra közötti kapcsola-
tot – reményeink szerint újszerű és sok szempontot ötvöző módon – a kultúrakommu-
nikáció aspektusából elemezzük, tekintve, hogy a nyelvi és a vizuális kódrendszer közötti 
átjárhatóságot, illetve kölcsönösségi (és nem komplementer, azaz kiegészítő) viszonyt, 
az egymástól való elválaszthatatlanságukat a kultúrakommunikáció egyik megnyilvánu-
lási formájaként értelmezzük. Ebben a feltételezésünkben nemcsak az előző fejezetben 
tárgyalt fogalom, a nyelvi világkép és a fentebb idézett kognitív szerveződésű definíciója 
erősítettek meg minket, hanem Janusz Bańczerowski lengyel származású nyelvész nyelvi 
dominanciájú meghatározása is. E szerint a világról alkotott mentális képünk „nyelv- 
és kultúrafüggő képződmény”, amelyben az „átlag nyelvhasználó” a tudását „a világ 
tárgyairól, jelenségeiről” és az azok közötti relációkról nyelvi kapcsolatok (például 
szemantikai összefüggések: rokonértelmű szavak, alá- és fölérendelt fogalmak) mentén 
tárolja.76 Ebben a nyelvi és kognitív alapú képződményben három reprezentációs szint 
szerveződik a kulturális jelek körül: a makro-, a mezo- és a mikroszint. A makroszinten 

74	 A kérdés megfogalmazásában az alábbi műre támaszkodtunk: Holger Kuße: Kulturwissenschaftliche 
Linguistik. Eine Einführung. Berlin, UTB, 2012.
75	 Kuße (2012): i. m.
76	 Janusz Bańczerowski: A világ nyelvi képe. Budapest, Tinta Könyvkiadó, 2009b. 12.



75

helyezkednek el a fogalmakat és a képzeteket komplex terjedelemben kifejező nyelvi 
szimbólumok, a közmondások, illetve a nagyobb kultúrköröket egyesítő kulturális jelek 
(például nemzeti szimbólumok, keresztény jelképek); a mezoszinten a sajátosan réteg- 
és csoportkultúrát kifejező szimbólumok nyelvi képei; a mikroszinten pedig a kisebb 
közösségekre (például család) jellemző és az individuálisan használt szimbólumokat 
(például költői képek) találjuk.

A kulturális képek és a nyelvi képek közti kölcsönösségi (reciprok) viszonyulást 
fogalmazza meg Ralf Konersmann is:

„Olyasvalami, mint a »kultúra« önmagában nem létezik. Csak események és manifesztációk 
áradata; utalások és hagyományok tömege; szavakban, gesztusokban, művekben, szabályokban, 
vívmányokban megtestesült formája az emberi intelligenciának és annak, ahogyan a világot fel-
dolgozzuk. Az ember erre irányuló törekvéseinek és az ebből születő alkotásainak sokaságából 
és sokféleségéből jön létre a kultúra mint valami átmeneti és szakadatlanul mozgásban lévő folyam, 
amelyben kifejeződik az emberek cselekvései és mentális viselkedési formái közötti összefüggés. 
Ez azt a nyílt kommunikációs teret teremti meg, amelyben a kultúra létezni kezd.”77

Ezen elgondolás alapján a kultúra egy kommunikációs tér, s a kultúrakommunikáció 
feladata ennek a leírása. Ebben a Konersmann által „mobil” (azaz állandóan mozgásban 
lévő) kulturális kommunikációs térnek nevezett közegben a kommunikációban részt-
vevők megszerkesztik a saját kulturális kódjaikat, és azáltal, ahogyan beszélnek, írnak, 
megnyilatkoznak és cselekednek, az általuk kodifikált és lehorgonyzott jelentésekben 
egyrészt aktívan használják is kulturális kódjaikat, másrészt újraértelmezik és módosítják 
is azokat az állandóan mozgásban lévő kommunikációs térhez igazítva. Ezt a dinamikus 
teret nem úgy kell elképzelnünk, hogy ott a nyelv pusztán csak találkozik a kultúrá-
val – és fordítva –, hanem hogy mindkettő ott formálódik a kölcsönhatás eredményekép-
pen. Ez az építmény valóságos és virtuális kommunikációs tereket egyesít, amelyekben 
a kultúra és a nyelv, az aktuális „téri” viszonyoknak megfelelően, közösen hoz létre egy 
új kódrendszert, jelet és jelentést. Sok minden történik itt: folyik a diskurzus a kultúráról, 
létrejönnek a kulturális kódok (verbális és vizuális formában), az ismétlődés és a kodifiká-
ció által berögzül a jelentésük, megszilárdul a használatuk, s a visszacsatoló reakciókban 
(például kritika, tetszésnyilvánítás) új diskurzusok nyílnak meg, amelyek átalakítják 
a kommunikációs teret. A kultúrakommunikáció folyamatában ezek az események zárt 
és nyílt kommunikációs terekben zajlanak. Bańczerowski a következőképpen írja le a kom-
munikációs teret és a tér kommunikációs folyamatban betöltött szerepét:

„A kommunikációs tér fogalma rendkívül összetett, és több különböző komponensből áll. E fogalom 
magában foglalja például a nyelvi közlés témáját, tárgyi tartalmát, műfaját azzal a közös intellektuális 
szférával együtt, amelyhez ez a tárgyi tartalom tartozik. Ide sorolható a kommunikációs szituáció is 
azzal a számtalan közvetlenül benne lévő vagy közvetett módon hozzárendelt komponenssel együtt, 
amelyekből a beszélgető partnerekben egy általános szituációs kép kialakul. Ez olyan kérdésekkel 
kapcsolatos, mint például a kommunikáció módja, helye, ideje, eszközei, valamint a kommunikációs 

77	 Ralf Konersmann: Kulturkritik. Leipzig, Reclam Verlag, 2001. 8. Az idézet a szerzők fordítása.



76

aktusban részt vevő partnerek száma. A közlés szempontjából nem mindegy, hogy milyen módon 
zajlik a kommunikáció: »szemtől szembe« vagy valamilyen technikai eszköz felhasználásával, pél-
dául a televíziós kamerák előtt, mikrofon vagy telefon közvetítésével. Nem közömbös az sem, hogy 
hány partner szerepel a kommunikációs folyamatban, van-e vagy nincs néma tanú a beszélgetéskor 
stb. Nem szabad figyelmen kívül hagyni a hely és az idő tényezőit sem. Meg kell különböztetni 
a saját, illetve idegen lakásban, hivatalban, közösségi helyiségben, közlekedési eszközön stb. folyó 
beszélgetéseket. Időbeli tényező a napszak, az évszak stb. Ezek a paraméterek nem mindig nyilván-
valóak. Köztudott, hogy másképpen alakul a közvetlen kommunikációban szereplő és másképpen 
a telefonkagylóba mondott szöveg. A kommunikációs szituáció további paramétereit a társadalmi 
és a szociális tényezők jelölik ki, például: a kommunikációs partnerek neme, kora, társadalmi hova-
tartozása, képzettsége, szakmája stb., a partnerek közötti viszony (pl. rokonság stb.) vagy rangbeli 
viszony (pl. tanár-tanuló, tiszt-sorkatona, professzor-egyetemi hallgató, főnök-beosztott stb.). Ezek 
a tényezők nyelvi síkon is tükröződnek. Nem egyenrangú viszony esetében például a nyelvi aktusok 
külön formája jelenik meg: parancs, tiltás, kérés, figyelmeztetés, fenyegetés, bírálat, fegyelmezés stb. 
Ebben a kontextusban említést kell tenni az olyan tényezőkről is, mint például: 1. a beszélő szándéka 
és az ezzel kapcsolatos nyelvi funkciók; 2. a beszélő viszonya a beszédaktushoz (a beszédaktus 
hivatalos, nyilvános közegnek szól-e, ahol tanúk stb. is szerepelnek, vagy olyan közegnek, amely 
kizárja a harmadik személy aktív szereplését, de a jelenlétét megengedi); 3. magának a nyelvnek olyan 
paraméterei, mint például a kommunikációs fragmentumok hosszúsága, mennyisége, formája stb.”78

A fent idézett definíció tehát úgy határozza meg a kommunikációs teret, mint ahol 
nemcsak maga a kommunikáció mint tevékenység zajlik, hanem a tér mint kommuni-
kációs eszköz megteremtése is. A kommunikáció összes minőségi és mennyiségi jegye 
együttesen határozza meg a kommunikációs tér kvalitását és a benne folyó aktusok 
sikerességét. Bańczerowski úgy véli tehát, hogy a kommunikációs szituációban részt 
vevő felek jelenléte, akár időbeli késéssel is, elengedhetetlen, de nem elégséges tényező 
a kommunikációs tér kiterjedésének meghatározásához. Az egységes (nem felosztott) 
térben zajló kommunikációs esemény más kommunikációs minőséget eredményez, 
mint a megosztott (különálló részekre bontható) terekben zajló kommunikáció. A szerző 
kiemeli, hogy a kommunikációs tér kvalitására fontos befolyást gyakorolnak az olyan 
összetevők is, amelyek a diskurzus résztvevőinek „elképzeléseiből” következnek, azaz 
kapcsolatban vannak a kulturális kódismeretükkel, az pedig a teljes nyelvi világképünk 
(emberekről, dolgokról, tárgyakról, fogalmakról, eseményekről alkotott felfogásunk) 
összes elemét tükrözi. Ezeket Bańczerowski két nagyobb csoportba sorolja. Az egyiket 
a beszédpartnerre vonatkozó elgondolások összessége alkotja, s mint a szerző rámu-
tat, a kommunikációs teret tágíthatja „az adott közlés szerzőjének azon elképzelése 
is, amely arra a reális, illetve potenciális partnerre vonatkozik, akivel kommunikál: 
milyen a partner érdeke, célja, szándéka, beállítódása, milyenek a vele kialakult szemé-
lyes és nyelvi kapcsolatok stb.” A másik csoportba az énképre reflektáló önálló nyelvi 
elemek kerültek: „A kommunikációs tér terjedelmének a meghatározásánál figyelembe 
kell venni a beszélő szubjektum öntudatát és önértékelését, valamint elképzeléseit arról, 
hogy ő maga és az általa létrehozott közlés milyen benyomást fog kelteni másokban.”79

78	 Janusz Bańczerowski: A kommunikációs tér fogalma és szerepe a nyelvhasználatban. Magyar Nyelvőr, 
133. (2009a), 1. 44.
79	 Bańczerowski (2009): i. m. 44.



77

Roger Odin francia médianyelvész a kommunikációs tér szerveződését nem a nyelvi 
világkép tradicionális és aktuális jelentései, hanem az események kiváltotta nyelvi „tör-
ténések” ismeretében gondolja el.80 Az érzelmek (affektumok) és az érvek (argumentu-
mok) mentén osztja fel a kommunikációs teret; közöttük vannak a hírek, az információk 
(objektumok), amelyek a nyelvileg is realizálódó történéseket szervezik. A francia tudós 
szerint a közvetített híreknek olyan jelentőséget tulajdonítunk, ahogyan ezt az „érzelmi 
tér” és az „érvelő tér” közötti információáramlás minősége és az információforráshoz 
(például média, kommunikációs partner) hozzárendelt „irányítási tér” nagysága és ereje 
kijelöli. A terek közötti kapcsolatok Odin alapján szemiopragmatikus természetűek, azaz 
teljesen összefonódik általuk az érzelmek és az érvek percepciója (észlelése) és recep-
ciója (befogadása), amit a szerző együttesen „kommunikációs objektumnak” nevez. 
A 2. táblázat az argumentumok, affektumok és objektumok találkozásaiban létrejövő 
konstellációkat mutatja be.

2. táblázat: Jelentésszerveződések

A közlő terei A vevő terei A közlő és a vevő közös terei
A közlés tere (K):
a közlő létrehozza a saját affektumait 
és argumentumait, amelyeket 
különböző arányban bocsát ki

A recepció tere (R):
a vevő a közlő által kibocsátott 
affektumokat és argumentumokat 
elhelyezi a saját recepciós terében 
és különböző arányok mentén 
feldolgozza

Az interpretáció tere (I):
a közös irányítási tér felépítése; 
affektumok és argumentumok 
keveredésével a közlő és a vevő 
közös értelmezési teret hoz létre

Az objektum tere (O):
a közlő az objektív argumentumok 
együtthatásában létrehozza 
a kommunikációs szituáció tárgyát, 
kihasználva az irányítási terét

A szubjektum tere (SZ):
a vevő a szubjektív affektumok 
együtthatásában értelmezi 
az objektív argumentumokat, 
kiterjesztve ezeket a saját irányítási 
terére

Az interpretáció tere (I):
a megosztott irányítási tér; 
a közlő és a vevő az affektumok 
és az argumentumok 
szétválasztásával megbontja 
az interpretációs tér egységét

Az affektív és argumentatív 
jelentések szerveződésének arányát 
az objektum határozza meg

Az affektív és argumentatív 
jelentések szerveződésének arányát 
a szubjektum határozza meg

A közös vagy ellentétes interpretatív 
jelentések szerveződése

Forrás: Odin (2019): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

2.5. A kommunikációs hatalom szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában

Habár a kultúrakommunikáció folyamata csak részben képzelhető el a hagyományos 
kommunikációs modellek nyújtotta keretek között, ezek81 hatását – mint az előzőek-
ben leírtak is mutatják – az új paradigma modelljének megalkotásakor sem hagyhat-
juk figyelmen kívül. Ugyanez igaz a kulturális antropológia alaptételére is, miszerint 
a beszédpartnerek saját kultúrájuk, közösségük szimbolikus kódrendszereiből érkezve 

80	 Roger Odin: Kommunikationsräume. Einführung in die Semiopragmatik. Hamburg, Tredition, 2019.
81	 Például Claude E. Shannon és Warren Weaver 1949-ben kidolgozott kommunikációs modellje.



78

kommunikálnak, s azokból kiindulva értelmezik a kommunikációs tér eseményeit, azaz 
a kommunikációs tér mint építmény eleve egyenlőtlenségeken alapul. Roger Odin82 
irányítási térről szóló elképzelése is erre épül. Pierre Bourdieu francia szociológus ezt 
a dilemmát úgy igyekezett megoldani, hogy rámutatott: nemcsak az a fontos, hogy 
meghatározzuk az egyes beszédesemények nyelvi-nyelvészeti jellemzőit (például aktív 
és passzív mondatok aránya, az állításokat gyengítő vagy erősítő retorikai elemek), 
hanem a beszédeseményt átszövő kulturális kódokat kell megfejtenünk ahhoz, hogy 
biztosan észrevegyük, milyen stratégiákat követnek a kommunikációs tér szereplői annak 
érdekében, hogy az egyenlőtlenségüket kiegyensúlyozzák.83 De természetesen a legtöbb 
kommunikációs eseményben az egyenlőtlenségek határozzák meg a kommunikációs tér 
minőségét, mert a felek nem ugyanakkora hatalommal rendelkeznek, esetleg függőségi 
viszonyban vannak egymással, vagy nem egyformán férnek hozzá a kulturálisan kódolt 
információkhoz, véli Bourdieu. Szerinte a jelentés és az értelmezés csak egy bizonyos 
kulturális keretben találkozik egyenlőségen alapuló minőségben, mégpedig akkor, amikor 
minden résztvevő a saját kultúrájának kódrendszerére fordítja le a beszédesemény verbá-
lis és vizuális jeleit, azaz megpróbál egyenlőségjelet tenni a saját és a másik fél kulturális 
jelei közé. Ezt követően pedig kiértékeli, hogy milyen viszonyban állnak egymással a két 
kódrendszer elemei, s megállapítja, hogy valóban lehet-e szó egyenlőségjelről. Azt látjuk 
tehát, hogy a kommunikáló felek az esetek többségében a kommunikációs térből nem 
egyenlő arányban igényelhetnek maguknak részt, mert társadalmi és kulturális tekintet-
ben nem egyenlők, ráadásul a használt kódrendszerük sem egyenértékű. Bourdieu arra 
is rávilágít, hogy – az előzőekből következőleg – a kommunikációs eseményeket csakis 
abból a szempontból kiindulva lehet elemezni, hogy ki gyakorolja a hatalmat a kommu-
nikációs tér (Odin rendszerében irányítási tér) felett. A kulturális és a társadalmi egyen-
lőtlenségeket a kommunikációs térben nem pusztán észleljük, hanem gyakran – éppen 
a használt kódrendszer által – el is mélyítjük.

Bourdieu, mint látjuk, sokkal többet vár el annál, mint hogy értelmezzük a kommu-
nikáció kulturális vagy szimbolikus rendszerének a logikáját, és hogy ezen keresztül 
szemléljük a megnyilatkozások kulturális tartalmát. Javaslata szerint azt kell megis-
mernünk, hogy milyen kulturális kódok segítségével gyakorolja a hatalmat az egyik 
kultúra képviselője a másiké felett, milyen módon szerveződik a hatalomelosztás a kom-
munikáció során, milyen kódok használatával rendelődik alá az egyik fél a másiknak, 
s miben nyilvánulnak meg az esetleges ellenállás stratégiái. A francia szociológus úgy 
véli, az úgynevezett hatalomalapú kulturális kontaktus elemzésére kell fektetni a hang-
súlyt, azaz annak megvilágítására, hogy hogyan dolgozzuk fel egy adott kulturális térben 
a hatalomgyakorlás direkt és indirekt nyelvi és képi kódrendszerét, s e tekintetben milyen 
eltérések mutatkoznak a kultúrák között. Bourdieu felfogásának középpontjában egyértel-
műen a modern társadalmak hatalmi-uralmi rendszerei állnak, mert úgy gondolta, hogy 

82	 Odin (2019): i. m.
83	 Pierre Bourdieu: A  társadalmi egyenlőtlenségek újratermelődése. Tanulmányok. Ford. Ádám 
Péter – Ferge Zsuzsa – Léderer Pál. Budapest, Gondolat Kiadó, 1978.



79

a hatalom az a központi tényező, amely köré a kulturális jelek szerveződnek, hiszen azt 
kell szimbolizálniuk, hogy ki és miért, ki fölött gyakorolhat hatalmat. A kommunikáció 
minden eseménye és téri struktúrája a hatalom gyakorlásának mikéntjéből következik. 
Ez egyben azt is jelenti, hogy a kulturális kódok leképezik a társadalmi hierarchiát, 
és a kommunikáció nem szól másról, mint az uralom, a hatalom és privilégiumok elosz-
tásáról. Bourdieu84 kifejezésével élve a kommunikáció a hatalom kommunikációja, azaz 
a hatalmi és ezzel együtt az egyenlőtlenségi viszonyok reprodukciója. Az eltérő kultúrák 
eltérő kulturális képeket kapcsolnak a verbális és a vizuális státuszú hatalomgyakorlás-
hoz, s ezért ezeket is dekódolnunk kell, vagy – ahogy a francia tudós mondja – le kell 
fordítanunk a saját kultúránk hatalmi nyelvére. 85

Jo Reichertz egy egész könyvet szentelt a kommunikációs hatalom elemzésének.86 
Bourdieu87 nyomán ő is azt feltételezi, hogy a kommunikációs események több szem-
pontból egyenlőtlenek, így például a nyelvi és a társas kompetenciák, a tudásunk terén 
biztosan nem egyenlő felekként megyünk bele egy kommunikációs eseménybe, s a részt-
vevők közül valaki mindig kevesebbet tud, kevésbé érvényesül, kevesebbszer jut szóhoz, 
gyakrabban szakítják félbe stb. Ezért, ahogy írja, az interperszonális kommunikációban 
legalább három szempontból is kódoljuk a hatalmat vagy a hiányát: verbálisan/nonverbá-
lisan (verbális erőszak, durva beszéd, félbeszakítások), a szituáció és a kommunikációs 
tér felett gyakorolt uralom vagy az érvényesülés utáni vágy okán (személyes tulajdonsá-
goktól függően) és a szociális szerepünk (például főnök, orvos) alapján. Reichertz szerint 
a kulturális kódok szerepe éppen abban áll, hogy ezt a három dimenziót kifejezzék, és így 
azt biztosítsák a kommunikációban, hogy a felek kiegyezzenek a hatalom elosztásában: 
a szituációban érvényes módon kezeljék a hatalmi pozíciót, és annak kódoltsága alapján 
jussanak a szituáció egészét érintő következtetésre, amelynek segítségével megállapít-
ják, ki milyen hatalommal rendelkezik az adott helyzetben, és milyen erővel tudja azt 
a kommunikációban prezentálni. Ez befolyásolja ugyanis azt, hogy valóban megértettük-e 
a teljes kommunikációs folyamatot.

„Pontosan megérteni nem azt jelenti, hogy felfogjuk, milyen individuálisan kódolt értelmet akar 
kölcsönözni valaki a szavaknak, amelyeket a mondanivalója egészeként grammatikai elemekkel 
köt össze. Azt jelenti, hogy megtanuljuk felismerni, hogy ez a valaki milyen kommunikációs 
szándéktól vezérelve akar a szituáció győztese lenni, miért akar minket a sarokba szorítani vagy 
lehengerelni, esetleg félreállítani, s ezen a ponton eldöntjük, hogy harcolunk-e az érdekeinkért, 
s megkíséreljük visszaverni a támadást, vagy hagyjuk győzni az ellenfelet.”88

84	 Bourdieu (1978): i. m.
85	 Bourdieu (1978): i. m.
86	 Jo Reichertz: Kommunikationsmacht. Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2009.
87	 Bourdieu (1978): i. m.
88	 Reichertz (2009): i. m. 158. Az idézet a szerzők fordítása.



80

2.6. A kulturális kompetencia szerepe  
a kultúrakommunikáció folyamatában

Dan Sperber a kulturális kompetencia fogalmából kiindulva a nyelvi és a képi státuszú 
kódok között szociokulturális és pszichoszociális gyökerű keresztkapcsolatokat téte-
lezett fel.89 Úgy vélte, hogy a szociokulturális tanulás során elsajátítjuk a kulturális 
kódok ismeretét, megtanuljuk a struktúrájukat, elraktározzuk, mely szituációkban 
lehet vagy kell őket használni, hozzárendeljük a historikus és az aktualizált jelenté-
seket. A kulturális kompetenciánk része annak ismerete is, hogy milyen csoportok-
hoz milyen kulturális jelek tartoznak, s hogy ezeket automatikusan felismerjük egy-
egy adott kommunikációs térben és időben. A francia társadalomtudós és filozófus 
a kulturális kompetenciát a kulturális tudás részeként definiálja, és megjegyzi, hogy 
ezek minőségi és mennyiségi mutatói individuálisan igencsak eltérhetnek egymástól, 
de nagyok az eltérések abban is, hogy a kulturális csoportok szintjén milyen minő-
ségű és mennyiségű kulturális jel áll rendelkezésre a kommunikációs gyakorlatban.90 
A kulturális kompetencia tehát nem a kultúrára vonatkozó egész tudásunkat, hanem 
annak csak egy részét tükrözi. Ennek van például lexikai vonatkozása, hiszen minden 
kulturális csoportnak lehet olyan speciális szókészlete, amellyel más csoportok nem 
rendelkeznek; van pragmatikai vetülete is, hiszen tudjuk, hogy mely elemekkel lehet 
a nyelvben például udvariasságot kifejezni stb.

Sperber már 1975-ben rámutatott, hogy a kulturális kompetencia fogalmáról csak 
homályos elképzeléseink vannak, amelyeket rendszerbe szervezetten igyekszünk 
értelmezni, csakhogy az erre megalkotott kritériumaink nem egységesek. A kultu-
rális kompetencia ezért felfogásában legáltalánosabban azt a képességet jelenti, hogy 
ismerjük és használjuk a saját és mások kultúrájának jeleit, de csakis olyan mértékben, 
amennyire a kommunikációban és a világban való eligazodás ezt szükségessé teszi. 
Egyes vélemények szerint a kulturális kompetencia komponensei közül a nyelvi elemek 
a dominánsabbak, míg mások szerint a nem nyelviek, mint például a kulturális-kom-
munikációs tér kialakításáról és felosztásáról való tudásunk vagy a beszédpartner 
pozíciójának az ismerete stb. Sperber91 úgy véli, ha azt gondoljuk, hogy a kulturális 
kompetencia az a képesség, amellyel a saját kultúránkra jellemző kulturális kódokat 
beleépítjük a kommunikációs aktusokba, akkor csak egy leszűkített fogalmat kapunk 
eredményül, mert a nyelvi vonatkozásokat így jórészt ki is zártuk belőle. Ha pedig 
a kulturális kompetencia fogalmába belevesszük a kulturális tudás egy részét is, azaz 
például azt, hogy a társadalom, a kultúra valamennyi csoportjára és közösségére vonat-
kozóan rendelkezünk ismeretekkel, és az általuk használt kulturális kódok alapján meg 
tudjuk különböztetni őket, vagy meg tudjuk mondani, hogy azok például regionális 

89	 Dan Sperber: Rethinking Symbolism. Cambridge, Cambridge University Press, 1975.
90	 Sperber (1975): i. m.
91	 Sperber (1975): i. m.



81

és nemzeti jellegűek-e, akkor már valójában a kultúrát definiáltuk, és nem a kulturális 
kompetenciát – figyelmeztet Sperber.

Elke Schlehuber és Rainer Molzahn is azzal foglalkoznak 2017-ben megjelent köny-
vükben, hogy milyen kritériumok alapján lehet definiálni a kulturális kompetencia fogal-
mát, és egyáltalán: miért van rá szükség a globalizálódó világban.92 A szerzők válasza 
erre éppen a globalizáció előretörése és a multikulturalizmus térhódítása: a kulturális 
kompetencia, vagyis az, hogy össze tudjuk hasonlítani a saját kulturális kódjaink ter-
mészetét és jelentését a másokéival, a kulturális uniformizálódásban és a kultúrák sok-
színűségében tud eligazítani bennünket. Schlehuber és Molzahn a tudatos összehasonlítás 
folyamatát kódtranszformációnak nevezik, amely két irányból is megvalósul: az egyének 
és a közösségek is eldönthetik, hogy mit vesznek át egymástól, és mit szeretnének úgy 
megtartani, mint a saját védjegyüket.

Baross Júlia és Király Ildikó is az átadás oldaláról közelítik meg a kulturális kom-
petencia fogalmát, de történelmi dimenzióba helyezik azt, és kifejtik, hogy a kulturális 
tudás átadásakor áthagyományozzuk azt a kompetenciát is, ahogyan a kommunikációs 
és a kódolási ismereteinket használni kell a tudás megszerzése érdekében.93 Értelme-
zésükben a kulturális tudás átadása három fogalom köré csoportosítható: osztenzió, 
referencia és relevancia. Az alábbi idézet ezeket magyarázza el részletesen:

„Hogyan adják át egymásnak egy szociális csoport tagjai a történelmük által felhalmozott kul-
turális tudást? Hogyan tanul egy kisgyermek a közösségének tagjaitól? A kultúra, és az ehhez 
kapcsolódó tudás, ennek átadásának folyamata, az egyik legkülönlegesebb jellemzője az emberi 
társadalmaknak – de egyben az egyik legnehezebben feltárható jelensége is.

A kulturális tudás átadása: Osztenzió, referencia és relevancia
Annak érdekében, hogy kompetens tagjaivá váljunk társadalmunknak, gyermekként hatalmas 
mértékű, kulturálisan releváns tudást kell elsajátítanunk a fejlődésünk során. Ezt egy velünk 
született tanulási mechanizmus teszi lehetővé, mely által egészen csecsemőkorunktól fogva érzé-
kenyek vagyunk az osztenzív rámutatásra és a referenciális kommunikációra (Csibra & Gergely, 
2009). Ez az, ami felhívja a figyelmünket arra, hogy a közvetíteni kívánt tudás kulturálisan 
releváns, általánosítható. Ahogyan Csibra & Gergely (2009) felveti, az emberi faj úgy adaptá-
lódott, hogy a kommunikáció révén képes legyen új helyzetekre is általánosítható tudást átadni 
a fajtársaknak. Ha például egy felnőtt rámutat akár egy repülőre (»a repülők repülnek«), akkor 
a gyermek ezt a fajta tudást alkalmazni tudja más repülőkre is, más kontextusban. Azonban 
ez a fajta kommunikáció nem pusztán a nyelvi kommunikációt foglalja magában. Ha például egy 
gyermeknek csupán mutatjuk, hogyan nyisson ki egy tejes dobozt, a látottakat később is tudja 
alkalmazni egy új helyzetben.

92	 Elke Schlehuber – Rainer Molzahn: Die heiligen Kühe und die Wölfe des Wandels. Struktur und 
Prozess kultureller Transformation und der Beitrag der kulturellen Kompetenz. Norderstedt, Books on 
Demand, 2017.
93	 Baross Júlia – Király Ildikó: A természetes pedagógiáról dióhéjban. A kulturális tudás hálójában. Opus 
et Educatio, 4. (2017), 1. 18–28.



82

Ez a fajta tudásátadás az evolúció során az eszközhasználat kialakulásához köthető, megelőzve 
a nyelv és a tudatelmélet kialakulását is, ez utóbbiaktól függetlenül létrejőve. Azonban az eszkö-
zök funkciója elsőre gyakorta homályos, átláthatatlan a megfigyelő számára – ha nem alakul ki 
a megfelelő kommunikációs rendszer, ezek a fontos, új eszközhasználati készségek, gyakorlatok 
nem tudtak volna átadódni a generációk között. Azonban egy új kommunikációs rendszer, a tudás 
osztenzív, referenciális demonstrálása által áthidalhatóvá vált ez a probléma. A már »szakértő« 
eszközhasználó először is felkeltette az újonc, még beavatatlan figyelmét, jelezve számára tanítási 
szándékát (osztenzió), kijelölve számára a tanítás tárgyát (referencia), ezáltal általánosítható, kul-
turálisan érvényes tudástartalmat közvetítve számára (relevancia). Mivel a kisgyermekek számára 
még új és ismeretlen a kultúrájuk felhalmozott tudása, ez a fajta tudásátadás az ő érdeküket szolgálja 
leginkább. Így az emberi kommunikáció ezen aspektusára, mely által lehetővé válik az általánosít-
ható tudás átadása újoncok számára, a »természetes pedagógia« szó a legkifejezőbb elnevezés.”94

Mindhárom fogalom (osztenzió, referencia és relevancia) egy-egy kódolási folyama-
tot takar. A tanítás-tanulás referenciatartományát a rámutatás kódjai határozzák meg, 
a megtanítandó és a megtanult tartalmakat kódokban foglaljuk össze, hogy biztosítsuk 
azok gyors alkalmazhatóságát, és releváns tudásként raktározhassuk el a tapasztaltakat. 
Az újonnan elsajátított tartalmakat a tanult kódolási minták alapján rendszerezzük. 
Egyszóval a kulturális kompetencia azt is magában foglalja, hogy értjük és alkalmazzuk 
a kódolási folyamatokat, s nem csupán megfejteni tudjuk az egyes kódok jelentését.

A kulturális kompetencia megszerzése tehát kódolással történik, de az átadásának 
is az az egyik legfontosabb eszköze. Az átadandó kódokban szintén reprezentálódnak 
az aktuális és historikus jellegű elemek, amelyekben mások és a magunk tapasztalatai is 
kódolva vannak éppúgy, mint ezt az éppen használatban lévő kulturális kódok esetében 
is láttuk. Ez pedig megfelel azoknak a keresztkapcsolatoknak, amelyeket fentebb Sper-
ber95 írásából ismertünk meg, mert ezek szerint kódoljuk a kódok közötti viszonyokat is. 
Az egyes kulturális kódok kialakulásában, átörökítésében és aktualizálásában jut nagy 
szerep a keresztkapcsolatoknak, mert ezek fenntartják a régi jelkészleteket és jelenté-
seket, valamint létrehozzák az újakat, hogy gyarapodjon a közös kulturális tudásunk 
és fejlődjön az egyéni kulturális kompetenciánk. A keresztkapcsolatokban találkoznak 
például a kulturális tanulás és tanítás kódjai. Ezt fejtette ki a fenti idézet is a kulturális 
kommunikáció mint kódolási evolúciós folyamat fejlődése kapcsán, illetve azt, hogy 
a kisgyermek kommunikációja a rámutatás és referenciális nyelvi elemek összekap-
csolása által kettős értelemben véve fejlődik, s így nemcsak a beszédet mint verbális 
kódrendszert sajátítja el, hanem ezzel párhuzamosan azt a kulturális tudást is, amelyre 
a rámutatás vonatkozik, azaz a nonverbális kódrendszert.

Ahogyan a fenti kitekintésben olvashattuk, Csibra Gergely és Gergely György is felve-
tik, hogy az ember a kommunikáció révén egyrészt az ismeretek átadására adaptálódott, 
másrészt pedig arra, hogy a társas diskurzus által fejlessze a saját tudását.96 De nemcsak 
a közvetlen kommunikációra vagyunk kódolva, hanem késztetésünk van a közvetettre 

94	 Baross–Király (2017): i. m. 18. 
95	 Sperber (1975): i. m.
96	 Gergely Csibra – György Gergely: Natural Pedagogy. Trends in Cognitive Sciences, 13. (2009), 4. 148–153.



83

is. Például már a barlangrajzokban is megrajzolt narratívákkal hagytunk lenyomatot 
magunkról, az életünkről és a velünk történtekről: az ősember a barlang falán történeteket 
mondott el vadászkalandjairól, figyelmeztette társait a veszélyekre, tehát képekbe zártan 
informált, tanult és tanított. Egyiptomban a koporsón kódolt szövegekkel mesélték el, 
hogy az elhunytnak hogyan kell az alvilágon átjutnia, legyőznie a félelmetes szörnyeket 
és megfejtenie a számos csapda rejtélyét ahhoz, hogy eljusson a holtak birodalmába. Ezek 
a szövegek a csapdák elkerüléséhez és a veszély felismeréséhez nyújtottak segítséget. 
A kora középkorban Krisztus szenvedéseit stációképekben beszélték el, amelyek felál-
lítását – tanító-nevelő célzattal – I. Gergely pápa rendelte el. De megemlíthetjük akár 
azokat a rejtett üzeneteket is, amelyeket a reneszánsz idején készült freskók tartogat-
nak, szintén valamilyen, az utókornak szánt fontos mondanivalóval. Erre számos példát 
ismerünk a művészet történetéből, de most csak egyről lebbentjük fel a fátylat: arról, 
amelyik rejtett (kódolt) üzenet formájában törte meg az ördögábrázolások hagyományait.

„A legújabb példa erre Giotto di Bondone rejtett ördögalakjának felfedezése, amelyet a 13. szá-
zadban élt olasz művész egyik híres freskóján, az Assisi Szent Ferenc-bazilikában találtak meg. 
Az ördög vonásait egy felhő részletei között látták meg a Szent Ferenc életének és halálának 
jeleneteit ábrázoló alkotáson. A hajlott orrú, vigyorgó, sötét szarvakat viselő ördögfigurát első-
ként Chiara Frugone olasz művészettörténész pillantotta meg a szent halálát bemutató képen. 
A templom padlójáról feltekintve nehéz kivenni az ördög vonásait, de közeli képeken kitűnően 
látszik az elbújtatott alak.”97

 
22. ábra: A rejtett üzenet vizuális dimenziója
Forrás: Híres műalkotások rejtett üzenetei (2011): i. m.

A fenti példák mindegyike azt mutatja, hogy a kódolás mesterségére vagyunk előhangolva 
mind a tanulásban, mind a tanításban, és a tudásunk nagy részét egymással kereszt
kapcsolatokat alkotó, hálózatokká formálódó kódok formájában, tömörítve raktároz-
zuk el. Sőt: azt a fejlődési útvonalat is látjuk, hogy a tanítás mestersége is a kódolásra 
van berendezkedve. Az előbbiekben példaként felsorakoztatott keresztkapcsolatokban 
az a közös, hogy a tanítás beszédaktusa minden esetben képnyelven valósult meg: egyfajta 
szimbólumrendszer alkalmazásával rögzítették tanításként a mondanivalót.

97	 Híres műalkotások rejtett üzenetei. Múlt-kor, 2011. november 21.



84

A kulturális kompetenciába tehát bele-
tartozik a tanulási-tanítási keretet megte-
remtő kódrendszerek elsajátítása, a kódol-
vasás mesterségének kitanulása és a rejtett 
üzenetek felfedezése is. Kis túlzással azt 
állíthatjuk, hogy a példaként felhozott raj-
zos történetmesélés műfajai (barlangrajzok, 
stációképek, freskók) voltaképpen a képre-
gény (comic) műfajába tartoznak. Persze 
annak mai formái, amelyekben a képkoc-
kák szabályosak, a szóbuborékok és a szö-
vegmezők pedig stílusjegyekkel ötvözöt-
tek, csak a  19. században jelentek meg.

Az idősíkoktól függetlenül – vagyis 
a  barlangrajztól a  modern képregé-

nyig – azonban egy dolog nem változott: a történetet csakis úgy érthetjük meg, ha 
a vizuális információkat nyelviesítjük, vagyis megalkotjuk a saját szövegünket, belső 
monológunkat, elmondjuk a magunk narratíváját, azaz megfogalmazzuk a magunk verzi-
óját egy képsorral ábrázolt történethez úgy, hogy verbálisan „megrajzoljuk a fejünkben” 
az egyes képek közvetítette információkat. Ezt a sajátos olvasási technikát a szakirodalom 
keretezésnek nevezi,98 de kissé egyszerűbben fogalmazva dekódolásról, végeredményben 
pedig kódolvasásról van itt szó. A kódolvasás segítségével a kódból szöveg lesz, amelynek 
megértése csak akkor lehetséges, ha a narrációnkban „kicsomagoljuk” a kulturálisan 
kötött kódokat. Ennek a technikának az alkalmazását kívánják meg a kora középkori 
templomi stációképek sorozatábrái is. Ezzel analóg módon működhet egy kortárs abszt-
rakt mű befogadása is, amely első látásra keszekusza firkának tűnik, s értelmezhetetlen 
képként könyveljük el, miközben számos gondolatot, utalást, információt is tartalmazhat. 
Így valójában egy konceptuálisan megtervezett alkotásról van szó, amely alkotójának 
világnézeti reflexióit kódolt formában, kódolt üzenetként hordozza magában. Ehhez 
hasonlóan működik minden fentebb idézett példa, nevezetesen a rejtett üzenet felol-
dása is: először meg kell keresni a kódot, majd a konvenciók és az egyéni tapasztalatok 
alapján következik az értelmezés szakasza. Ez pedig a kulturális kompetenciánk révén 
valósul meg.

98	 Vö. Bart Beaty: Comics Versus Art. Toronto, University of Toronto Press, 2012. A képregények megérté-
séhez gyakorlat szükséges, mégpedig abban, hogy felismerjük és megtanuljuk azt, hogy a képet és a képhez 
tartozó szóbuborékokat párhuzamosan „olvassuk”, és egy egységes értelmezési keretben helyezzük el 
a kétféle kódolás gyakorlatát.

 

 

 

 

Olvasnivaló

A kód szöveggé válásának folyamatát mutatja be 
Thuróczy Gergely tanulmánya a magyar képregény 
hőskoráról. Ajánljuk olvasóink figyelmébe a kitekintést 
a kép és szöveg speciális hatásának megismerésére. 
Megjelent: Tanulmányok Budapest múltjából, 
39. szám, 2014. 

http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_
tbm_2014_39_249-276.pdf 

http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_tbm_2014_39_249-276.pdf


85

  
23. ábra: Korai történelmi események „képregényei” (sorozatos ábrázolás a római Traianus-oszlopon, kép-
sor a bayeux-i kárpiton, Rodolphe Töpffer Histoire de Monsieur Cryptogame című történetének 13. oldala)
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Comics

24. ábra: Szuperhősök történetei képregény formában
Forrás: Bram Stoker’s Dracula. TOR Online; Atomic Comics, once a popular metro Phoenix chain, reopens 
in Gilbert. eu.azcentral.com

https://en.wikipedia.org/wiki/Comics
http://eu.azcentral.com


86

25. ábra: Művészi üzenetek és kódok az absztrakciókban (Görög László: Szomjazom; Horváth Lóczi Judit: 
The Jump; Howard Sherman: Battlefields and Flowers; Jean-Michel Basquiat: The Guilt of Gold Teeth)
Forrás: http://laszloartgorog.hu/; https://fidelio.hu/vizual/egy-anya-agyanak-keplete-153223.html; www.
instagram.com/p/CapzA5tlTKk/; https://en.wikipedia.org/wiki/The_Guilt_of_Gold_Teeth

2.7. A kommunikáció és a kultúra modellalapú kapcsolata

Ahhoz, hogy a kultúrakommunikációt mint új szakkifejezést meghatározzuk, és egyben 
modelljét mint egy lehetséges új kommunikációs modellt kidolgozzuk, ahogy már erre 
többször utaltunk is, visszacsatolunk a kommunikáció hagyományos és modernebb 
modelljeihez. Ennek során azt vizsgáljuk meg, hogy milyen helyet és szerepet kapott 
ezekben a kultúra.

A kommunikációs modelleket három nagyobb csoportba szokás sorolni: tömegkom-
munikációs, telekommunikációs és társadalmi kommunikációs modell. A közös bennük 
az, hogy abból a feltételezésből indulnak ki: az emberiségnek a kezdetek óta igénye van 
arra, hogy kommunikáljon párban (dialógus, kétszólamú kommunikáció), illetve kisebb 

http://laszloartgorog.hu/
https://fidelio.hu/vizual/egy-anya-agyanak-keplete-153223.html
www.instagram.com/p/CapzA5tlTKk/; https://en.wikipedia.org/wiki/The_Guilt_of_Gold_Teeth
www.instagram.com/p/CapzA5tlTKk/; https://en.wikipedia.org/wiki/The_Guilt_of_Gold_Teeth


87

vagy nagyobb csoportokban (polilógus,99 többszólamú kommunikáció), hogy megértesse 
magát a külvilággal, része lehessen a világnak, továbbá igényli a fejlődést is, vagyis azt, 
hogy gondolatainak átadásával az univerzum fejlődéséhez hozzájáruljon. Ez utóbbit néha 
úgy teszi meg, hogy párbeszédet folytat önmagával, ily módon a kommunikációnak van 
egy monologikus természete is. Azonban a közlésre való személyes indíttatás, például 
az érzelmek másokkal való megosztásának az igénye is előtérben szerepel, de egy szük-
ségszerű történés is kiválthat kommunikatív cselekedetet. Az információcsere ugyanis 
nemcsak azt jelenti, hogy valamit konkrétan közölni szeretnénk embertársainkkal, hanem 
azt is, hogy elvontabb gondolatokat tárgyalunk meg, például megvitatjuk, kinek és miért 
van igaza egy probléma megoldását illetően.

Az első, 1949-ben kidolgozott kommunikációs modell, amely Claude E. Shannon 
és Warren Weaver nevéhez fűződik,100 ez utóbbi, érvelő-vitázó funkciót nem tartja olyan 
fontosnak, mint a konkrét információk közlését, s talán ezért is gondolták az informá-
cióközvetítés folyamatát inkább egy-, semmint kétirányúnak, amikor a tájékoztatott 
fél például visszakérdezhet, ha nem értett meg valamit elsőre pontosan. Ez a modell 
a telekommunikáció elvét másolja le, és az információt – amelyet az átadó a vevőhöz 
egy csatornán keresztül (például telefon) juttat el – helyezi a beszédesemény középpont-
jába. Shannon és Weaver matematikusként és hírközléstechnikusként dolgoztak Ame-
rikában, és matematikai modellekben gondolkodva alkották meg a telekommunikációs 
modelljüket. Ebben a következő tényezők kapnak helyet: adott jel, vett jel, adó, vevő, 
információforrás, rendeltetési hely, zajforrás, valamint az üzenet. A modell lényege, hogy 
az információforrás által kibocsátott üzenet többszörös átalakuláson megy keresztül, 
mire a rendeltetési helyére érkezik. Az adó a saját kódismerete alapján jelekké formálja 
az üzenetet, amelynek célba érését újfent több szinten is befolyásolhatja a jelátalakító 
forrásként is működő zaj. A vevő a módosított jeleket a maga kódrendszere alapján 
dekódolja, ha úgy tetszik, „bekódolja” a saját maga számára. A zaj kódátalakító szerepe 
állhat abban, hogy a kommunikációs eszközből származó zaj miatt nem észlelünk egy 
szót, vagy csak töredékesen hallunk egy mondatot (csatornazaj), de abban is, hogy a külső 
környezeti zajok befolyásolják az észlelés minőségét, sőt maga a közlő is működhet adott 
esetben zajforrásként, azaz a közlés akusztikai átadását gátló tényezőként (köhögés, 
rekedtség). A szemantikai zaj pedig azt jelenti, hogy az adó és a vevő szerepét betöltő 
kommunikációs felek nem ugyanazt a kódrendszert használják, nem egyformán fejezik 
ki magukat, nem ugyanazokat a szavakat ismerik, vagy éppen a nyelvtani megformá-
lás a hibás abban, hogy az üzenet nem jut el a rendeltetési helyére. Képletesen szólva: 
a kommunikációs partnerek nem ugyanazt a nyelvet beszélik. Ebben a modellben a kód, 
természetszerűleg, lehet kulturális meghatározottságú, a félreértelmezett kulturális kód 
pedig a szemantikai zavar egyik okozója.

99	 Ez a szakszó eredetileg Mihail Mihajlovics Bahtyin orosz nyelvfilozófus alkotása, amellyel a szerző 
alábbi munkájában többször is találkozunk: Mihail Mihajlovics Bahtyin: A beszéd és a valóság. Filozófiai 
és beszédelméleti írások. Ford. Orosz István. Budapest, Gondolat Kiadó, 1986.
100	 Claude E. Shannon – Warren Weaver: A kommunikáció matematikai elmélete. Budapest, Országos 
Műszaki Információs Központ és Könyvtár, 1986.



88

Információs
forrás

CsatornaAdó Vevő CímzettÜzenet ÜzenetJel Vett jel

Zajforrás

26. ábra: Az első kommunikációs modell, az 1949-ben kidolgozott Shannon–Weaver-modell
Forrás: Shannon–Weaver (1986): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Az információátadás konkrét szakaszai általában beépülhetnek a mindennapi kommuniká-
ció társalgási szakaszaiba, s ha pusztán csevegünk valakivel, az információtovábbítás fenti 
modellje akkor is számos esetben megfelel az alapvető kommunikációs ösztöneinknek. 
A legbizalmasabb és legérdekfeszítőbb társalgást is megszakítjuk egy információátadási 
szakasszal, ha veszélyre kell figyelmeztetnünk másokat: még a legkellemesebb csevegésbe 
is beékeljük a „Vigyázz, lépcső!” felkiáltást, ha a kommunikációs tér ezt megköveteli. 
De egy ilyen beszédhelyzetben is van arra lehetőségünk, hogy ne csak szóban hívjuk 
fel a figyelmet a veszélyre, hanem vizuális jeleket is adjunk, például hirtelen felemeljük 
a kezünket, és a lábunk elé mutassunk, miközben esetleg verbálisan folytatjuk a csevegést. 
Így nem szakítottuk meg a beszélgetés fonalát, mégis azzal, hogy pusztán nonverbálisan 
vagy testnyelven „szóltunk” a veszélyről, és nem engedtük, hogy a beszélgetőtársunk 
figyelmét elkerülje a lépcső, egy másik kommunikációs teret is megnyitottunk. De nem 
csak mi közvetíthetünk ilyen jeleket: számos kommunikációs helyzetben beszélgetünk 
valamiről, és közben egy másik kommunikációs csatornán reagálunk egy felénk irányuló 
jelre, vagyis egy szót sem szólunk, mégis azzal, ahogyan mozgunk, fintorgunk, gesz-
tusokkal „beszélünk”, az eredeti párbeszéden belül létrehozunk egy új kommunikációs 
egységet. Például mellékesen így közöljük, hogy nem ízlik az étel, ha a beszélgetés éppen 
ebéd közben zajlik. Az étel minőségére nem főtémaként akarunk kitérni, verbálisan nem 
akarjuk elmondani a véleményünket, de mégis a beszélgetőtárs tudtára hozzuk azt azáltal, 
hogy – mintegy melléktémaként – jelezzük az elégedetlenségünket. Shannon és Weaver 
nagy hatású kommunikációs modelljében a visszacsatolás vagy a párbeszédeken belüli 
többrétegű üzenetátadások még nem kaptak szerepet. Ezeket a tömeg- és társadalmi 
kommunikációs modellek veszik erősen figyelembe.

A társadalmi kommunikációs modellek túlmutatnak az üzenet-központúságon, 
és a beszédpartnerek közötti viszonyok értelmezésére helyezik a hangsúlyt. Ezek a meg-
közelítések (például Newcomb, Westley és MacLean, Dance) nemlineárisnak, azaz nem 
oda-vissza alapon működő információcserének és nem csak kérdés-válasz struktúrák 
mentén zajló beszélgetéseknek tételezik fel a kommunikációs folyamatot. Némelyikük 
háromszög alapú, és ezzel visszakanyarodnak Ferdinand de Saussure-nek a nyelvi jelek 
és jelentések közötti kapcsolatról vallott elképzeléséhez.101

101	 Saussure szerint a jel két alapvető komponensből áll: a jelöltből és a jelölőből, egy fogalomból és egy 
hangképből, a kettő közötti viszony pedig általában önkényes, csak ritkán megmagyarázható, például a hang-



89

Theodore Mead Newcomb amerikai szociálpszichológus 1950-ben jelentette meg 
a társadalmi kommunikációról szóló írását Social Psychology címmel.102 Alapvető 
gondolata, hogy a kommunikáció nem lehet egyenes vonalú tevékenység, mert akkor 
mindig csak egy, általunk kiemelt jellemzője kerül a középpontba, és nem vesszük 
figyelembe, hogy az interakció nem csak két végpont között zajló véges esemény. New-
comb tehát – úgymond – végtelenített üzemmódnak tételezi fel a kommunikációt, amely 
az emberi kapcsolatok alakulása során folyamatosan változó mutatók mentén zajlik. 
Ezeket a mutatókat végül is kommunikációs elveknek nevezte el, és a működésüket úgy 
akarta megismerni, hogy egy-egy kísérletet szervezett köréjük. Kiindulópontja az úgy-
nevezett ismertségi-ismeretségi elv volt, amely azt mondja ki, hogy az emberek azért 
kommunikálnak, hogy megismerjék (kiismerjék) egymást, és erre alapozva szerezzenek 
maguknak ismertséget a csoportban. Kissé leegyszerűsítve: vagy azért beszélgetünk 
valakivel, mert ismerjük, vagy pedig azért, mert meg akarjuk ismerni. E két cél alapján 
alkalmazzuk a következő elveket:

	– közeledési elv (kifejezzük az ismerkedési szándékot);
	– viszonyulási elv (feltérképezzük a kommunikációs partner szándékait);
	– hasonulási-hasonlósági elv (jelezzük a közös pontokat, kifejtjük, mi a közös 

bennünk, küldjük az empátiát kifejező kulturális jeleket);
	– ellentétességi elv (jelezzük a felfogásbeli eltéréseket, de eközben küldhetjük 

az „ellentétek vonzzák egymást” kifejező jeleket is);
	– elfogadási-elfogadtatási elv (megértjük, hogy a beszélgetőpartnerek elfogadnak 

vagy elutasítanak minket a kommunikációs viselkedésünk alapján). Ez az utolsó 
lépés dönti el, hogy folytatódik-e vagy félbeszakad a beszélgetés.

27. ábra: Theodore M. Newcomb (1903–1984) amerikai szociálpszichológus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Theodore_Newcomb

festő szavak esetében. A jelnek azonban, ha pszichikai entitásnak fogjuk fel, olyan képessége is van, hogy 
a jelölt és a jelölő közötti viszonyt emóciók, asszociációk és kogníciók mentén rendezze el. Lásd Ferdinand 
de Saussure: Bevezetés az általános nyelvészetbe. Ford. B. Lőrinczy Éva. Budapest, Gondolat Kiadó, 1967.
102	 Mi ezt a könyvet vettük alapul: Theodore Mead Newcomb: Social Psychology. New York, Holt, Rinehart 
and Winston, 1950. Magyarul a szerző következő írását olvashatjuk: Theodore Mead Newcomb: A kom-
munikatív aktus. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. Válogatott tanulmányok. I. kötet. Budapest, 
Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 51–65.

https://en.wikipedia.org/wiki/Theodore_Newcomb


90

Newcomb ezeket az elveket kísérletileg például konferenciabeszélgetések alkalmával, 
illetve olyan szituációkban tesztelte, amelyekben ismeretlen személyek közös irodába 
vagy hotelszobába kerültek, esetleg idegen asztalnál jutott nekik hely a vacsoránál stb. 
A levont következtetések alapján alkotta meg a háromszög alakú modelljét: a két beszél-
gető fél között (A, B) mindig valamelyik fentebb említett elv helyezkedik el, amelyeket 
Newcomb összefoglalóan orientációs elveknek nevezett el, és X-szel jelölt.103 A kom-
munikáció sikere szerinte azon múlik, hogy a párbeszédben a felek ugyanazt az elvet 
jelöljék ki a szituáció egészére nézve.

X

A B

28. ábra: A kommunikációs háromszög és az orientációs elv
Forrás: Newcomb (1950): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Milyen szerep jut Newcomb modelljében a kultúrának? Egyrészt az elvek meghatározá-
sában van jelentősége, mert – mint az amerikai szerző írja – a kommunikáció történeté-
nek egyes szakaszaiban más és más elv került az x mint változó helyére, mivel az egyes 
társadalmak a fejlődésük vonalán kiemeltek egy-egy vezérelvet, amely számukra a kom-
munikáció legfőbb társadalmi üzeneteként működött (például érvényesülés, barátság, 
alkalmazkodás). Ebben a modellben jól elhelyezhető az is, hogy milyen funkciót töltenek 
be a vezérelv közvetítésében a vizuális és a verbális jelek. A korai társadalmi kommuniká-
cióban, az írás előtti kultúrákban a vizuális forma volt az elsődleges kommunikációs csa-
torna és kifejezőeszköz, s ebben a „barát-ellenség” mintázata érvényesült. A különböző 
szituációkban – a barát vagy az ellenség közeledtére, a közös öröm és bánat megélésére 
(például a newcomb-i azonosulási elv mentén) – kiadott hangokat összetett módon kísérte 
a képi kommunikáció jelenléte is. A barlang falán lévő „korai comicok”, a közösségi 
élet eseményeit, történeteit elmesélő alkotások a vizualitásban ragadták meg azt, hogy 
az élmények hasonlóak és összetartanak (= közeledési elv). Az idő múlásával és a fej-
lődéssel párhuzamosan az figyelhető meg, hogy a vezérelvek közlésében a nyelv – mint 
a verbalitás alapvető kommunikációs csatornája – egyre nagyobb társadalmi szerep-
hez jut az élet minden területén. A nyelvi funkciók felerősödése magával hozta, hogy 
az interakciókban ne csak egy vezérelv dominálja a kommunikáció minőségét, hanem 
egy és ugyanazon interakción belül számos elv érvényesüljön vagy akár váltakozzon, 
sőt versengjen is egymással. Newcomb azt mondja, hogy a verbalizált vezérelv helyes 
felismerése határozza meg a kommunikációs folyamat minőségét, mivel az tartalmazza 
a leglényegesebb üzenetet.104 A képi világban a meghatározó üzenethordozó azonosítása 
vélhetően egyszerűbb, mert az nem jellemző, hogy a vezérelvek egy képi megjelenítésen 

103	 Newcomb (1950): i. m. 
104	 Newcomb (1950): i. m. 



91

belül versengenének, míg az interakciónak ez az egyik sajátossága. A középkori liturgi-
ákban például a történet magját és a mondanivaló lényegét, az erkölcsi üzenetet a szöveg 
mellett látható képek is kifejezték, hogy megerősítsék a vezérelv, a tanítás funkcióját. 
Ez nemcsak illusztráló szerepet juttatott a képnek, hanem a narratíva megtámogatására 
is szolgált, mintegy kijelölve az elvárt érzelmi és kognitív reakciókat. Ez a példa azt 
bizonyítja, hogy a kommunikáció fejlődése során a vezérelv kifejezésére és közvetí-
tésére egybeolvadtak a vizuális és a verbális kulturális jelek. Ezen elvek kialakítása 
leképezi a társadalmi hierarchiát, és kifejezőeszközeik megerősítik a társadalmi szintű 
mondanivalót. Például a tekintélyelvű közösségekben a ruházat (például egyenruha) 
és a beszédmód egyforma erősséggel tud részt venni a tekintély mint kommunikációs 
tartalom közvetítésében.

A kommunikációs modellek harmadik típusát a tömegkommunikációs modellek 
alkotják. Denis McQuail rávilágít, hogy ezek nem olyan egységesek, mint a telekom-
munikációs vagy a társadalmi kommunikációs modellek,105 amelyek közül mi csak 
Newcomb-ét emeltük ki, mert az foglalkozik részletesen a kultúra szerepével is. Nem 
is lehetnek egységesek, véli McQuail, mert a jelentést és annak létrehozását teszik meg 
az elgondolás szervezőerejévé, ez pedig legfőképp egy szimbolikus üzenettel azono-
sítható. Abból a szempontból, hogy az egyes modellek milyen szerepet tulajdonítanak 
a tömegkommunikációnak, négy típus állítható fel:

1.	 transzmissziós modell: a kommunikációs aktus célja egy meghatározott szimbo-
likájú és tartalmú üzenet közvetítése;

2.	 rituális modell: az üzenet közvetítése a társadalom/tömegek felé egy meghatá-
rozott rituálé mentén történik;

3.	 expresszív modell: az üzenet közvetítésének célja, hogy a társadalom/tömegek 
felsorakozzanak mögötte;

4.	 befogadásmodell: a társadalom/befogadói rétegek körében népszerűek a tömeg-
kommunikációs csatornák.106

Az első modellben a jelentések a társadalmi események kommunikálásának módja 
mentén jönnek létre, s az őket kialakító erő a róluk való beszédmódban keresendő, 
vagy – ahogyan McQuail írja – az eseményekről szóló diskurzusban szerveződik, a hoz-
zájuk kapcsolódó véleményekben formálódik, s abban a jelentésben kerül be a tömeg-
kommunikációba, amelyikben az események szereplői a köztudatba beviszik. A második 
modell a jelentések létrehozásának színhelyéül nem a szereplőket jelöli meg, hanem azt 
a szituációt, amelyben a megnyilatkozások elhangzanak. A brit szakember szerint itt nem 
maga az üzenetátadás a kommunikáció célja, hanem a kommunikációs aktus rituáléinak 
a kialakítása és betartása. A jelentéskonstrukciók nem általánosíthatók, hanem a rituálék 
révén nyernek el speciális jelentéseket. Mindannyian tudjuk, hogy egy szórakoztató 
show-műsornak más a forgatókönyve, mint egy nívós politikai vitaműsornak, s éppen 

105	 Denis McQuail: A tömegkommunikáció elmélete. Ford. Szalai Éva. Budapest, Osiris Kiadó, 2003.
106	 McQuail (2003): i. m.



92

az a figyelemfelkeltő, ha ez utóbbi show-műsorrá alakul át. A harmadik modellalkotás 
például a politikai és a társadalmi kampányok esetében hasznos megközelítési mód. Itt 
a cél az aktív politikai és társadalmi szintű cselekvésre való ösztönzés a kommunikációs 
tartalom vagy rituálék által kiváltott pozitív vagy negatív érzelmi hatás, a befolyásolás 
révén. A jelentések ennélfogva emocionalizáltabbak, s végső soron az általuk hordozott 
többletjelentések váltják ki a megcélzott cselekvést (például a szavazat leadása). Ebben 
az esetben tehát a konnotatív jelentés megkonstruálása kerül előtérbe. Az utolsó típusba 
sorolt modellek sem nyitnak igazán utat az egyéni jelentések felé, mert esetükben arról 
van szó, hogy a tömegkommunikáció műfajai általában meglovagolják az aktuális közíz-
lést, s a szappanoperák, a beszélgetős műsorok, a főzőműsorok, a valóságshow-k azokat 
a jelentéstartalmakat közvetítik, amelyeket a közönség, a fogyasztók elvárnak tőlük. 
Így ezek végül is a közvetített tartalmat csak egy bizonyos módon értelmező befogadói 
réteghez jutnak el, pontosabban jutnak vissza, hiszen az elvárt közlésmód a feltételezett 
befogadói rétegtől indult ki – véli McQuail.107

Ezek a modellek éppen a vizualitás és az ezen a csatornán keresztül zajló kommuni-
káció felerősödésével párhuzamosan jöttek létre, rámutatva, hogy a tömegkommunikáci-
óban a képi, a kódolt vagy a mögöttes tartalmú szimbólumokkal kiegészített megnyilvá-
nulások üzenetközvetítői ereje felértékelődött. Ez a folyamat a modern kommunikációs 
eszközök terjedésével együtt erősödött fel, s szerepe a 20. század végétől kezdődően 
a tömegek által használt és fogyasztott médiumokban szinte már elsődlegességet is élvez 
a verbalitással szemben. Ugyanakkor ahhoz, hogy megértsük, miért ez lett a fejlődés 
iránya, érdemes itt is visszatekinteni a kommunikációs fejlődés ívére, és meglátni azt, 
hogy a történelem ismétli önmagát. A középkor hitbéli és társadalmi elvárásainak is 
az felelt meg, hogy „a kiváltságosok olvassanak és beszéljenek, míg a nép gyermekei 
nézegessék csak a képeket!”. Ezért van a kultúra szempontjából különös jelentősége 
a befogadói modellnek.

A tömegkommunikációs modellek nyilvánvaló módon a jelentésstruktúrák kialakítá-
sának oldaláról szemlélik a kultúra és a kulturális kódok szerepét is. A legtöbben egyetér-
tenek abban, hogy itt a kultúra tömegesedéséről, tömegtermékké válásáról és a populáris 
kultúra területeinek térhódításáról van szó. Ez a folyamat afelé halad, hogy a jelentések 
is egyre kevésbé szubjektíven értelmeződnek, és egyre inkább a tömegkultúra hatását 
tükrözik – ráadásul két irányból is. Egyrészt a tömegmédiumok közvetítenek jelentéseket 
a felhasználók tömegei felé, azaz bizonyos jelentések használatát preferálják (vö. transz-
missziós, rituális és expresszív modell). Másrészt a befogadók elvárják, hogy azt kapják 
a tömegkommunikációs eszközöktől, amit ismernek és használnak, s amit a populáris 
kultúra révén kedvelnek (vö. befogadói modell).

A tömegkommunikáció és a kultúra viszonyát jövőbe látó és gondolatébresztő módon 
tárgyalja Mirnics Károly 1968-ban, a Híd című folyóiratban megjelent tanulmánya.108 

107	 McQuail (2003): i. m.
108	 Mirnics Károly: A tömegkommunikációs eszközök kultúrája. Vázlatok egy elmélet kidolgozásához. 
Híd, 32. (1968), 3. 357–376.



93

Gondolatmenetét a minőség és a mennyiség, a nyitott és a zárt, valamint a tömeges 
és a „tömegtelen” kultúra, majd pedig a közvetett és a közvetlen kultúra fogalmának 
szembeállításával kezdi, s arra jut, hogy ezek tekintetében jellemezhető a tömegkom-
munikáció viszonya a kultúrához, pontosabban a tömeges és az egyéni kultúrához. 
A minőségi kultúra zárt, közvetett (azaz értelmezése erőfeszítést kíván) és a „tömegtelen” 
információ- és emócióáramlás egyenes vonalúan alakuló kognitív viszonyát rajzolja fel, 
az egyént felelős médiafogyasztóvá lépteti elő. Ezzel szemben a tömeges kultúra nyitott, 
közvetlen (azonnal fogyasztható) és mennyiségileg sem korlátozott. Az alábbiakban 
idézzük a szerzőnek a tömegkommunikációs és az interperszonális kommunikációs 
eszközök közti kapcsolatról tett legfontosabb megállapításait, amelyek ma is érvényes 
viszonyulásokat ragadnak meg aszerint, hogy hogyan jön létre a „tömeges” és a „tömeg-
telen” kulturális jelentés.

„A tömegkommunikációs eszközök kultúrájának több meghatározó jegye van. Ezek: kinek a kezé-
ben vannak a tömegkommunikációs eszközök és ki terjeszti a kulturális tartalmakat és célokat; 
milyenek ezek a tartalmak és célok; milyen módon terjesztik őket; kit érintenek; ki fogja fel ezeket 
a hatásokat és tartalmakat; és milyen hatással vannak.
Azzal kapcsolatban, hogy mik a célok és ki a célok politikai hordozója, megállapítható, hogy 
a tömegkommunikációs eszközök a kulturális tartalmak alkotóit új viszonyba állítják. Egyesek 
szerint ez »konvejer«-viszony, amikor is az alkotó bekapcsolódik a tömeg- vagy szériatermelésbe; 
a szellem futószalagra kerül. Ez elsekélyesíti a szellemi értékeket, és egyáltalán ezek kibontakozási 
lehetőségeit a tömegkommunikációs eszközök programjában, repertoárjában. Ez a nézet oda vezet, 
hogy a tömegkommunikációs eszközök kultúrája »nem igazi kultúra«, csupán »kivonat-kultúra«, 
»foszlánykultúra«.
A tömegkommunikációs eszközök kultúrája eszerint mindenekelőtt a sekélyes tartalmakat közve-
títi, vagy a komoly tartalmakat is leegyszerűsíti, csakhogy mentesítse az érdeklődőket »minden 
fáradságtól«. Ennek következtében sokat feszegetett gondolat a tömegkommunikációs eszközök 
alsóbbrendűsége a hagyományos kultúra közvetítési eszközeivel szemben. Kiemelt probléma, hogy 
a tömegkommunikációs eszközök minden közvetlen szellemi kapcsolatot közvetetté változtatnak; 
hogy felszámolják a műkedvelést, a társasági kultúrát és a kulturális társalkodási életformákat, 
a személyes szellemi kapcsolatokat.
A tömegkommunikációs eszközöknek ez a hatékonysága tehát ilyen értelemben minden érdeklő-
dést egysíkúsít. Olyan kultúra, mely a szellem elszemélytelenedését, az egyén elegyénietlenedését 
váltja ki, azt rombolja, ami éppen a legszükségesebb a szellemi értékek létrehozásában, az alko-
tási folyamat befejező szakaszában, de a kulturális hagyomány történelmi felgyarapításában is.
Más vélemények arról tanúskodnak, hogy a tömegkommunikációs eszközök kultúrája nemhogy 
nem számolja fel a különböző csoportok szellemi kapcsolatait, az egyéni viszonyulást, hanem 
ellenkezőleg – ezeket is megtermékenyíti. Vagyis a megkülönböztetett egyéniség a tömegkultú-
rát »tömegtelenné teszi«. A tömegkommunikációs eszközök kultúrája azonos műsorait például 
a különböző társadalmi csoportok és egyének különbözőképpen fogadják. Különböző emberek 
az azonos műsorok különböző oldalait emelik ki, és másként magyarázzák ezeket. A szentimentális, 
melodramatikus műsorok az egyes társadalmi rétegeket jobban vonzzák, mint a többieket. Nem kell 
megemlíteni, például, az eltérő viszonyulást a komolyzenei, képzőművészeti, irodalmi, költészeti, 
kritikai és esztétikai műsorok iránt, mert ez túlnyomórészt így is szembetűnő.



94

De nemcsak erről van szó. Egy és ugyanazon kulturális alkotások, műsorok azonos értékei nem 
azonos értékelést váltanak ki az egyes társadalmi rétegekben. Ez a mellett szól, hogy az alkotás 
folyamata az olvasónál, hallgatónál – a nevezetes »konzumensnél« fejeződik be.”109

A kommunikáción belül, bármelyik kommunikációs formáról beszéljünk is – legyen 
az a tömegkommunikáció, annak verbális vagy vizuális oldala, vagy épp a magaskul-
túrába tartozó kanonizált és kidolgozott kulturális és irodalmi alkotások nyelvi és képi 
kommunikációs tere –, számunkra is az a legfontosabb kérdés, amelyet Mirnics Károly 
az idézett írásában felvetett: Milyen részt foglalnak el ezek a mi saját kommunikációs 
terünkben? Erre a kérdésre válaszolván néhány kommunikációs modell a beszélő egyént 
állítja a középpontba, és a kommunikáció kulturális vonatkozásait is az individuum 
oldaláról vizsgálja. Ezeket a modelleket interperszonális modelleknek nevezzük. A Palo 
Altó-i iskola képviselői (többek között Irving L. Janis, Gregory Bateson és Paul Watz-
lawick) ezeket úgy foglalták rendszerbe, hogy dinamikusan és individuálisan értelmezték 
a kommunikáció egészét és magát az üzenetet, ezzel együtt pedig az információ átadását 
is állandóan mozgásban lévőnek, egyéntől függőnek tartották, és pillanatnyiságon ala-
puló eseményként jellemezték. A kommunikáló ember szemszögéből nézve – hangzik 
az iskola legfőbb megállapítása – nem lehet a középpontba helyezni az információt, mert 
az mindig statikus ábrázolási módot fog eredményezni, és így elvész a kommunikációs 
esemény dinamikája, vagyis az, hogy ki, kinek és miért ad át egy információt.110

Az interperszonális kommunikációs modellek öt ismérvét Buda Béla111 alapján fog-
laljuk össze:

1.	 A kommunikáció dinamikus. Mindig és minden pillanatban kommunikálunk, még 
akkor is, amikor hallgatunk.

2.	 A kommunikáció interperszonális. Minden kommunikációs eseményben jelen van 
a tartalmi és a kapcsolati összetevő, azaz a téma és a résztvevők, akik a témát 
abból a viszonyból tárgyalják meg, amilyenben egymással állnak.

3.	 A kommunikáció cirkuláris. A kommunikációs aktusok nem végesek, a beszéd-
folyamatok egymásba érnek, egymáshoz mindig kapcsolódnak. Egy korábbi 
beszélgetés fonala újra felvehető.

4.	 A kommunikáció strukturált. Minden kommunikációs aktusban végbemegy 
információ-, benyomás- és szerepcsere (kérdező-válaszadó stb.), de ezek egy 
nagyobb központi rendezőelv köré szerveződnek. A kommunikáció struktúráját 
a fő- és a mellékszempontok elrendeződése adja meg.

5.	 A kommunikáció szimmetrikus vagy aszimmetrikus. Ez a kommunikáló felek 
tudását, kompetenciáját, hatalmát, befolyását stb. tükrözi.

Ezt úgy is értelmezhetjük, hogy maga a kommunikáció és mindenkori egésze a fenti 
ismérvek közötti bonyolult viszonyokból áll. Watzlawick ezeket a jellemzőket nevezi 

109	 Mirnics (1968): i. m. 358–359.
110	 Róka Jolán: Kommunikációtan. Budapest, Századvég Kiadó, 2002.
111	 Buda (1994): i. m.



95

kommunikációs axiómáknak, és úgy határozza meg őket, mint minden kommunikációs 
folyamat és beszédcselekvés evidens voltának a zálogát.112 A működési elvet egy kémiai 
folyamathoz hasonlítja: a kommunikáció fenti axiómái közül valamelyik lesz a főelem, 
amelyik maga köré gyűjti a többi elemet, míg végül a „molekuláris egységekből” összeáll 
a nagy egész, a kommunikáció „moláris egysége”. Watzlawick is öt axiómát fogalmaz 
meg, figyelembe véve a Palo Altó-i iskola alapelveit:

1.	 Nem tudunk nem kommunikálni.
2.	 Minden kommunikációs aktusnak van saját rituáléja.
3.	 Minden kommunikációs aktusnak egyedi a hatása.
4.	 Minden kommunikációs aktusnak vannak szabályszerűségei, nyelvi, illetve nem 

nyelvi szempontból szabályozott mintázatai.
5.	 Minden kommunikációs aktus tartalmaz emocionális és kognitív megnyilvánu-

lásokat.

29. ábra: Paul Watzlawick (1921–2007) osztrák–amerikai pszichológus és filozófus
Forrás: https://ro.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick

Ezen axiómák – véli Watzlawick – több aspektusból is kulturálisan kódoltak. Alapvetően 
a legegyszerűbben azt kell feltételeznünk, hogy a kommunikáció dinamikáját, a men�-
nyiségi és a minőségi mutatóit is a kulturális kódok szabályozzák. A kommunikáció 
rituáléi vitán felül kultúrafüggők: tudjuk például, mikor beszélhetünk, mikor kérdezhe-
tünk, mikor van helye a hallgatásnak stb. A nyelvi mintázatok pedig nyelvspecifikusan 
kötődnek egy adott nyelvi kultúrához. Még jobban leegyszerűsítve: van az adó és a vevő, 
közöttük meg a kultúra mint komplex kód. Ez semmit sem változtat azon, hogy a kom-
munikáló felek között milyen erőviszonyok állnak fenn, és – például Bourdieu-re vis�-
szagondolva – a kommunikáció eleve játszma a hatalomért. Ám az ellenségek között is 

112	 Paul Watzlawick – Janet Beavin – Don Jackson: Az emberi érintkezés. Ford. Balázs-Piri Tamás. Buda-
pest, Animula Kiadó, 2009.

https://ro.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick


96

ott feszül a kultúra: a „kulturáltan” megvívott kommunikációs csatának van győztese 
és vesztese, és a kommunikáció ebben a metaforában a szócsaták helyszíne.

Azt Watzlawick113 sem tartja valószínűnek, hogy létezik abszolút szimmetrikus kom-
munikációs helyzet. Ugyanakkor rámutat arra is, hogy a kommunikáció tartalmának 
valódi minősége csak részben függ az erőviszonyok egymásnak feszülésétől, sokkal 
erősebben befolyásolja azt a kommunikáló felek vitakultúrája, vagyis az, hogy mit enged 
meg a kommunikációs kultúrájuk, és ebből ők – mint individuumok – mivel tudnak 
azonosulni. Számtalan példa létezik arra, hogy egy ártatlannak tűnő megjegyzésből 
sértődés lesz. Ennek az ismeretében állítja az osztrák–amerikai szerző, hogy a kom-
munikáció egyik további axiómája az, hogy megértsük a küldött üzenetet egy konkrét 
tartalmi szinten, és ezzel párhuzamosan egy magasabb, elvontabb szinten is, amelyet 
a kapcsolati összetevő határoz meg. Ezen múlik, hogy sértésnek vagy csupán kedves 
odaszólásnak vesszük azt a mondatot: „Szűnj már meg!”114 Watzlawick ezt a döntést 
kommunikációs dinamikának nevezi, mert ez adja meg a reakció tartalmi részét, azaz 
kiderül, hogy veszekedéssel, sértődéssel vagy éppen elnéző legyintéssel reagálunk-e.

Buda Béla115 pszichiáter és kommunikációkutató egy egész könyvet szentelt a fenti 
kérdéseknek, és úgy véli, hogy a kommunikációs folyamatok lezajlását – és ezzel együtt 
a minőségét – legkevésbé sem az olyan tényszerű mutatók szabják meg, mint például 
a társalgás hossza vagy a szünettartás gyakorisága. Éppen ellenkezőleg: a kommuniká-
ció egészét az határozza meg, hogy a közvetlenség vagy a közvetettség a jellemző rá, 
egyeznek-e a beszédszándékok, vagy sem, melyik fél érzi magát győztesnek, és melyik 
vesztesnek, illetve – ami a legfőbb – hogy kivel, mikor és milyen érzelmi állapotban 
kommunikálunk. A társas interakciók kommunikációs helyzetei – legyen az két vagy 
több (ellen)fél vagy egy nagyobb csoport tagjai közötti beszélgetés, vita, avagy egy egy-
szerű információcserét biztosító interakció – mindenkor feltételezik, hogy nem vagyunk 
semlegesek. Buda ezért – Watzlawickkal ellentétben – azt állítja, hogy az adó és a vevő 
között nem a kultúra helyezkedik el mint „információs közeg”, hanem az érzelmek, 
amelyeknek a kifejezése nyilvánvalóan nyelvtől, kultúrától és az egyéni „kommunikációs 
dinamikusságtól” erősen függő jelenség.116 Ennek megfelelően kissé módosul a főtétel 
is: Nem tudunk érzelmeket nem kifejezni. Ez az állítás is a kommunikáció szükségszerű 
axiómája. Az információkon, a kommunikatív akciókon és reakciókon túl – vagy éppen 
azok előterében – az emócióinkat közvetítjük, mégpedig minden kommunikációs alka-
lommal, jellemzően többcsatornás kivitelben. Az érzelmek kifejezése ugyanis történhet 
szavakkal, gesztusokkal, indulatszókkal, felkiáltással és számos nonverbális, illetve 
vizuális kóddal. De a többcsatornásság szempontjából az is fontos, hogy a saját érzelem-
kifejezési akcióinkon kívül figyeljünk a beszélgetés egyéb érzelmi-tartalmi elemeire is. 
Például észre kell vennünk a beszédpartner bizonyos tartalmakkal szembeni attitűdjeit, 

113	 Watzlawick–Beavin–Jackson (2009): i. m.
114	 Átvétel az amerikai szlengből, és utal egy film címére is: Szűnj meg, Fred!
115	 Buda (1994): i. m.
116	 Buda (1994): i. m.



97

amelyek jelzésértékűek lehetnek a politikai, vallási és egyéb társadalmi kérdésekben 
vallott nézeteiről, továbbá a pszichikai állapotáról küldött érzelmi kódokat is meg kell 
fejtenünk.

Angelusz Róbert kommunikációkutató fogalmazott úgy, hogy érzelmekkel feltöltve 
aktivizáljuk magunkat a kommunikációban, s ehhez még hozzáadjuk a személyiségün-
ket is.117 Ez pedig azt jelenti, hogy valóban nemcsak maga az információ, a szituáció, 
a kontextus vált ki valamilyen reakciót a másik félből, hanem a beszélő személyisége is. 
Az emberi kommunikáció szabályszerűsége tehát az is, hogy érzelemre érzelemmel rea-
gálunk. Angelusz118 szerint a kommunikációs aktusok a kölcsönösség elve mentén szerve-
ződnek, mert a közléskényszer mellé válaszkényszer, a kódolt emocionalitáshoz dekódolt 
érzelemátvitel is társul, ami megnyilvánulhat például az empátia, a szimpátia kifejezé-
sében, egyszóval az együttérzés kinyilvánításában. A válaszkölcsönösség vonatkozik 
tehát a tartalomra és az emóciókra, amelyek megalkotják a dialógus, a társalgás, a vita 
vagy a modern e-mail-kommunikáció emotív keretrendszerét. Buda119 és Angelusz120 
egyetértenek abban, hogy a kommunikáció kölcsönös érzelmi többlettartalommal való 
felruházása mind az adó (küldő), mind a vevő (befogadó) számára szociális és pszicho-
lógiai szükséglet, mivel egymás megértése – mint a kommunikáció alapvető célja – mind 
szociálisan, mind pedig pszichésen eleve is érzelmi erőfeszítést feltételez.

Modern kulturális antropológiai megközelítések (például Susan Tufts Fiske 2006) 
az emberi kommunikációt is kulturális apparátusként gondolják el, és alapvetően 
a direkt-indirekt ellentétpár mentén értelmezik az egyes közlési és válaszadási helyze-
teket. Adhatunk és kaphatunk direkt és indirekt információt, ezekre válaszolhatunk direkt 
és indirekt módon, sőt az is előfordulhat, hogy egy indirekt megnyilvánulásra adunk 
direkt választ. Közléseink nyelvi megformáltsága is lehet direkt és indirekt, amit jelezhet 
például az udvariassági elemek használata vagy elhagyása (a közvetlenebb kommunikáció 
hangosabb, a közvetettebb halkabb). A direkt és az indirekt kommunikáció megkülön-
böztetése vonatkozhat a szándékoltságra is: az előbbi közlés szándékos, az utóbbi nem 
az. Egyes nyelvek (például a német) a rendszerükben is elkülönítik a direkt és az indirekt 
beszédmód grammatikáját.

Fiske121 mindezt úgy ültette át a kulturális antropológiába, hogy a direkt (azaz a content 
level típusú) közlés- és válaszforma inkább feltételez nyelvi azonosságot, közös jel- 
és kódrendszert, vagy éppen az azonos kulturális elemek használatára építve erősebben 
hordozza a teljes megértés lehetőségét, mint az indirekt (azaz a relationship level típusú) 
közlésforma. Ez utóbbi több metakommunikációs közlést és választ tartalmaz, lexikai 
és grammatikai szinten is burkoltabban fejezi ki a tartalmat, és így nagyobb a félreértés 
kockázata is. Ugyanakkor, véli Fiske, a fenti módon értelmezett indirektség egyfajta kul-

117	 Angelusz Róbert: Kommunikáló társadalom. Budapest, Gondolat Kiadó, 1983.
118	 Angelusz (1983): i. m.
119	 Buda (1994): i. m.
120	 Angelusz (1983): i. m.
121	 Susan T. Fiske: Társas alapmotívumok. Ford. Berkics Mihály – Gősiné Greguss Csilla – Vörös Anna. 
Budapest, Osiris Kiadó, 2006.



98

turális többletet is feltételez, amennyiben a közlés vagy a válasz tartalmának megértése 
metaforikusabb síkon mozog. Kézenfekvő, írja a szerző, hogy a „kommunikatív” közelség 
verbális (például tegeződés) és nonverbális jeleit (például kisebb térbeli távolságtartás, 
több érintés) a „direkten kommunikáló kultúrákkal” azonosítsuk, míg a „kommunika-
tív” távolság verbális (például magázódás) és nonverbális jeleit (például nagyobb térbeli 
távolságtartás, az érintés kerülése) az „indirekten kommunikáló kultúrákhoz” rendeljük 
hozzá. Az effajta felosztásban nyilvánvalóan azok a diádok (kommunikatív találkozások) 
a legérdekesebbek, amikor az irányultság szempontjából a beszélők – bár azonos kul-
turális csoport tagjai – a társadalmi pozíciójuk különbözősége miatt nem használhatják 
maximálisan egyformán a kultúrájukra jellemző indirekt vagy direkt kódolás elemeit. 
A hagyományos japán vagy koreai kultúra – Fiske122 felosztása szerint – például indirekt, 
de a férfiak direktebb beszédet intézhetnek a nőkhöz, mint a férfiakhoz. A kifinomult 
beszédet a magyar kultúrában is sokáig a nemesi származás jeleként tartották számon, 
de a földesurak bizonyosan direktebben szóltak az alattvalóikhoz, mint a velük azo-
nos társadalmi státuszban lévőkhöz. A direkt versus indirekt felosztás ezek szerint, 
ha kódrendszerként tekintünk rá, társadalmi presztízs szerinti tagolódást is mutathat. 
Ezt tekintve lehetnek tehát ugyanannak a kultúrának is direkt és indirekt kódelemei. 
Fiske123 ezzel kapcsolódik a korábban már említett horizontális és vertikális felosztás 
elvéhez is. A direkt és indirekt kommunikációs kód alkalmazását úgy is szemlélhetjük, 
hogy ha az egyik fél direkt kódot használ, míg a másik nem (például a 19–20. század 
fordulójának szokásai szerint a férj tegezhette a feleségét, de a feleség nem tegezhette 
a férjét; a cselédektől verbális és nonverbális tiszteletadást követeltek meg; stb.), akkor 
a szituáció a bourdieu-i értelemben vett egyenlőtlenséget, azaz alá- és fölérendeltséget 
eleve látványosan kódolja. Ez vertikális, tehát társadalmi hierarchián alapuló kódrend-
szert jelent. A horizontális kódolás nem feltételez különbséget a beszélők között, szociális 
hátterükből adódóan a kommunikáció résztvevői azonos típusú kódot használnak egy-
más között: vagy direktet, vagy indirektet. Az ettől való eltérés szerepe csak különleges 
kontextusban számottevő: például a magyar népdalkincs ismeretében az udvarlás, a sze-
relmes civakodás vagy az alkudozás, az ugratás beszédszituációs váltásainak alkalmával 
figyelhetünk fel erre a jelenségre.

2.8. A dekódolás modern folyamata

Az előző fejezetben említett Palo Altó-i iskola képviselői a kommunikáció jellemzői 
között felvetnek egy olyan szempontot is, amellyel eddig nem foglalkoztunk, annak 
ellenére, hogy a dekódolás, az értelmezés folyamatát már többször is érintettük. Az iskola 
kutatóinak 1967-ben jelent meg a kommunikáció gyakorlatáról szóló összefoglaló mun-
kája Pragmatics of Human Communication címmel, s ebben használnak először két 

122	 Fiske (2006): i. m.
123	 Fiske (2006): i. m.



99

olyan kifejezést, amelyet az akkor még csak kialakulóban lévő számítógépes világból 
kölcsönöztek.124 Ezek a következők: analóg és digitális. Mindkettő a dekódolás folya-
matának jobb megértése és pontosabb szemléltetése céljából kerülhetett be a kommu-
nikációtudományba. A digitális azt jelenti, hogy az adott kódot részeire tudjuk bontani, 
az összetevőit szegmentálni tudjuk, továbbá a kód és a jelentése közötti összefüggés 
leírására, azaz nyelviesítésére is képesek vagyunk. A példa is jelzi, hogy a digitális kód-
csoportba a nyelvi jelek tartoznak, amelyeket az észlelés és a megértés során különböző 
szabályok szerint bontunk le. Az analóg (analógiás) kód egy ezzel ellentétes tulajdonságot 
jelöl meg: ezt nem tudjuk részeire szedni, a szerkezet rejtve marad előttünk, s jelentése 
egy nagyobb egységet testesít meg. Ebbe a csoportba tartozik a legtöbb vizuális kód, 
a művészi kódolás, illetve a nonverbális jelcsoportok legnagyobb része is, mert ezek 
nem – vagy csak nehezen – bonthatók egységekre.

Érdekesség, hogy honnan erednek ezek a modern kommunikációs folyamatokat leíró 
jelzők. A digitális a latin digit-, illetve digitus szavakból ered, és az ujjunkkal való szá-
molásra utal, azaz jelképezi a részekrebontási eljárást. A digitális jel lényege, hogy a két 
végpont között hordoz egyértelműen átalakítható, értelmezhető információt, ezért a betűk 
és az ikonok digitális jelek, ahogyan az e-mail és az e-könyv is. Ebben az értelemben 
véve a jelzőtűz vagy a füstjel is egyértelműen az, sőt: a korábban említett szimbólumok 
közül is jó néhány ebbe a csoportba tartozik (például rangjelzések, egyenruhák). Az ana-
lóg vagy analogikus terminus egy görög szóra vezethető vissza, amelynek jelentése: 
megfelelő, hasonló, valaminek a helyettesítője (vö. analogos). Ez a szómagyarázat már 
sejteni engedi, hogy az analóg jelek információkat visznek át két végpont között, de egy 
közbeiktatott absztrakció segítségével, azaz valamilyen elvonatkoztatással keletkezett 
hasonlóság által. A digitális jelnél közvetlen és egyértelmű a hasonlóság, míg az analóg 
jel jelentésének megértéséhez absztrahálnunk kell, ami kognitív szempontból igényel 
erőfeszítést. Az analóg jel tehát egy valamilyen állapot változása során létrejött üzenet. 
A legegyszerűbb példa a mikrofon: szinte még a saját hangunkat sem ismerjük fel azon-
nal, ha azt mikrofonon át halljuk.

A fenti felosztás szerint a kommunikáció jelei lehetnek digitálisak és analógiásak, 
s ezek váltakozásában, együttes megjelenésében zajlik a kommunikáció, mondják a Palo 
Altó-i iskola képviselői programadó könyvükben. Az elgondolásuk pontosan így szól: 
„A kommunikációban a tartalom és a forma digitális és analóg rendszereken keresztül 
jut kifejezésre.”125 A kommunikáció során a digitális és az analógiás jellemzőket rend-
szerezzük, azaz a dekódolt tartalmakat a saját kódrendszerünk alapján újrakódoljuk, 
majd elraktározzuk, hogy a következő hasonló kommunikációs esemény alatt a „bekó-
dolásokat” előhívjuk és az adott új szituációra vonatkoztatva értelmezzük. Ezt transz-
formálásnak is tekinthetjük, mivel ugyanazokat a kódokat egy másik hasonló helyzetre 
alkalmazzuk. Ennek során az történik, hogy a kódok tartalmának az összehasonlításában 

124	 Paul Watzlawick – Janet Beavin – Don Jackson: Pragmatics of Human Communication. New York, W. 
W. Norton & Company, 2011.
125	 Watzlawick–Beavin–Jackson (2009): i. m. 35.



100

bizonyos kódokat szituációról szituációra megerősítünk, másokat átértékelünk (módosí-
tunk), vagy ha egy korábbról ismert kulturális kód nem releváns az adott helyzetben, azt 
figyelmen kívül hagyjuk. Ezek a műveletek (jelentés-összehasonlítás, átkódolás, modifi-
káció, kihagyás stb.) annak függvényében zajlanak, hogy milyen temporális (időbeli), 
lokális (térbeli) vagy modális-emocionális jellemzőkkel rendelkezik az a kommunikációs 
szituáció, amelynek éppen a résztvevői vagyunk.

Ez természetesen illeszkedik a hagyományos kommunikációs modellhez, amelyben 
a kulturális kódok a tájékozódást szolgálják, és ugyanúgy működnek, mint az infor-
mációátadás folyamata. A közlő szerepében a kódolás által jelentéstartalommal töltjük 
fel a kulturális jeleket, míg a vevői oldalon a befogadással párhuzamosan kiértékeljük 
az információként kapott kulturális kódokat, azaz dekódoljuk őket. A közlési helyzet 
jellemzői (például résztvevők, kommunikatív célok és kompetenciák, a résztvevők közötti 
kapcsolat típusa és minősége) irányítják a kódolás-dekódolás folyamatát, egyrészt a köz-
vetlen (azonnali) visszacsatolás kétirányúsága alapján, másrészt a kommunikáció tér- 
és időbeli meghatározottságának áthidalása és kiterjesztése céljából – a nem azonnali 
visszacsatolású rendszerek segítségével – egyre újabb és újabb formációk alakulnak ki, 
amelyekre a többirányúság jellemző. Ez megvalósulhat például a digitális és az analóg 
kommunikációs rendszerek összekapcsolódásán keresztül is. Ennek segítségével a kul-
turális kódok is újabb digitális és analógiás modalitásokban szerveződnek újra és ren-
deződnek át, aminek következményeként más nyelvi sajátosságok vonatkoznak rájuk, 
például a digitális kommunikációs aktusokban a kommunikáció emocionális, temporális 
és lokális tulajdonságainak tekintetében.126

Ebből a megfontolásból terjedt el a kommunikációkutatásban, hogy az analógiás 
és a digitális rendszerek nemcsak a kód-, hanem az eszközalapú modalitásuk révén 
is meghatározzák a kommunikációt. Ezért sokan, így például Horst Reimann127 is, 
az eszközalapú kommunikáció legfontosabb ismérvének azt tartják, hogy a használt 
eszköz tekintetében analóg vagy digitális módon valósul-e meg az információcsere. 
A német szociológus meggyőződése, hogy a kommunikációs helyzet modális-emocio-
nális, lokális, temporális stb. jellemzői az alkalmazott analógiás vagy digitális eszköztől 
függő jellemzők. Az emberi civilizáció technikai fejlődése a 20. század végétől robbanás
szerű, hiszen a rádió recsegő hangjától, a korai televíziók fekete-fehér képernyőjétől 
vagy a hálózati telefonok interurbán hívásaitól, illetve a fényképek manuális előhívásától 
eljutottunk a minden funkciót egy készülékbe sűrítő mobileszközök tömeges alkalma-
zásáig és sorozatgyártásáig.

A digitális tömegkommunikáció napjaink meghatározó kommunikációs formája. 
Technikai szempontból megvalósult, hogy az eszközhasználat egyszerre lehet közve-
tett és közvetlen, valamint az alkalmazott eszköz segítségével dönthetünk az azonnali 
vagy a késleltetett visszacsatolásról. Ebben a modalitásban a közvetlen kommunikációs 

126	 Horst Reimann: A szociológia és az általános kommunikáció – tudomány összefüggései. In Józsa Péter 
(szerk.): Társadalmi kommunikáció. Budapest, Tankönyvkiadó, 1980. 95–107.
127	 Józsa szerk. (1980): i. m.



101

irány az információt továbbító eszközben már nemcsak nyelvileg (például betűkészle-
tek formájában) és metanyelvileg (például rövidítésekbeli individuális nyelvhasználat, 
sms-szimbólumok formájában) van jelen, hanem egy úgynevezett „képben adott formá-
ban”, azaz a „személyes” jelenlét képátvitellel – szintén közvetett és közvetlen módon – is 
megvalósítható. Közvetetten azáltal, hogy a profilképünk biztosítja az ottlétünket, köz-
vetlenül pedig például videóhívással. A lehetőségek szerint egész alakosan vagy megha-
tározott kameraszögből közvetítjük és vesszük a testbeszéd komplex jeleit, így teljesül 
a személyek vagy csoportok közötti azonnali kommunikáció. A képernyőn keresztül 
azonban azt is megtehetjük, hogy a profilképünket a velünk történt események fényében 
váltogatjuk, és ezzel közvetetten küldünk nonverbális jeleket. A technikai fejlődés révén 
a hagyományos kommunikációs rendszer felbomlott, megváltoztak a kommunikációs 
szabályok, új nyelvi és nyelvhasználati feltételek alakultak ki, amelyek meghatározzák 
az online és az offline térben zajló interperszonális és tömegkommunikációs eseményeket. 
Az egyik változás az, hogy az interperszonális, azaz a személyközi interakciók kiterjedése 
elmozdult a csoport- és a tömegkommunikáció irányába, hiszen egy Facebook- vagy 
más közösségi oldalon megosztott bejegyzést, hozzászólást több ezren vagy tízezren is 
olvashatnak olyanok, akik feltételezhetően nem személyes ismerősei egymásnak, sőt: 
semmilyen kapcsolatban sincsenek egymással. A másik változást abban tapasztalhat-
juk, hogy nemcsak az információközvetítés gyorsult fel, hanem kialakult az azonnali 
visszacsatolás iránti igény is.

A gyors információközlés tehát nemcsak azt hozta magával, hogy várjuk az azonnali 
reakciót a kommunikáció résztvevőitől – legalább egy vizuális jel formájában –, hanem 
azt is, hogy minél tömörebb válaszokat szeretnénk kapni. Meglátásunk szerint a megnyi-
latkozások és a feleletek lerövidülése kettétöri a dialógusok eddig megszokott szerkezetét, 
sőt – bizonyos értelemben véve – „deformálttá” teszi a hétköznapi beszélgetéseket, mert 
maguk a társalgási formátumok is rövidebbé válnak. Ez gyakorta érinti a mondatok 
hosszát és szerkezetét is, úgy, hogy egyre hiányosabbak lesznek, s a reakciók egysze-
rűen helyettesíthetők dekódolható jelekkel, amelyek azonban – sajátos tulajdonságukból 
adódóan – csak le- és beszűkült tartalmat képesek hordozni. Egy hasonlattal élve: a digi-
tális csatornák hatását elemző pszichológiai vizsgálatok szerint128 a gyorsaság – mint 
kommunikatív igény és elvárás – ugyanúgy eltorzítja az információt, mint ahogyan 
a hagyományos kommunikációs modellekben a zajforrás hordozza a torzulás lehetőségét. 
A külső hatásra létrejött zaj tehát rontja az üzenet minőségét, és beszűkítheti a tartalmát 
is. A digitális kommunikációban ez nemcsak a hang- vagy képátvitel technikai hibáinak 
következtében jelenhet meg, hanem más eszközök, például a túlzott mértékű emotikon-
használat vagy a válaszként küldött képek nem releváns tartalma által. Ennek azonban 
más a megítélése, mint a hagyományos zajforrások által kiváltott részleges megértésé, 
mert a hagyományos kommunikációban visszakérdezhetünk, amennyiben a zaj miatt 
nem világos az üzenet. A digitális kommunikációban azonban viszonylag ritkán fordul 

128	 Összefoglalóan: Patricia Wallace: Az internet pszichológiája. Ford. Krajcsi Attila. Budapest, Osiris 
Kiadó, 2006.



102

elő, hogy a kapott emotikonra vagy GIF-képre egy kérdőjellel reagálunk annak jeleként, 
hogy nem értettük meg a vizuális kódot. Az átvitt értelmű „digitális zaj” következmé-
nye lehet az is, hogy az interperszonális kommunikáció egyre személytelenebbé válik, 
mert – például a mondatok szintaktikájába is beépített – vizuális kommunikációs jelek 
korlátozzák az értelmezést, amennyiben nem kapcsoljuk hozzájuk például kötőjellel 
(vagy anélkül) a szükséges morfológiai elemeket. Ez mintegy elvonja a személyes jelenlét 
igényét a kapcsolatokból, hiszen megelégszünk azzal, hogy kaptunk egy „jelet”, azaz 
a kommunikációs akciónk végtére is nem maradt reakció nélkül. Ugyanez – a másik 
oldalról szemlélve – hasonlóképpen felerősítheti a tartalom nélküli kommunikációs 
szándék megvalósítását, azaz nem a küldött jel tartalma lesz a meghatározó, hanem az, 
hogy visszajeleztünk.

A minőségen túl nyilvánvalóan felmerül a „mennyiségi jelenlét” kérdése is, mégpedig 
két irányból is. A vizuális jeleket nagyobb mennyiségben küldjük, mint a verbálisakat, 
a fokozott érzelmi reakciókat pedig egyszerűen a vizuális jelek megsokszorozásával fejez-
zük ki. A hálózatosodott kommunikációban a mennyiségi jelenlét ezért gyakran csakis 
attól tűnik aktívabbnak, hogy több vizuális jelet adunk. Mindez nyilvánvalóan felveti 
az információ hitelességének a kérdését, és ezzel maga a vizuálisan továbbított üzenet 
tartalma kérdőjeleződik meg, aminek következményeként pedig a nyelvi kifejezőeszközök 
és kulturális kódok egyformán értékvesztővé, értékvesztetté válhatnak. A digitális sztrá
dán való száguldás sok tekintetben élmény, telis-tele információval, tudással, hanggal 
és képi megjelenésekkel, de ezek nem helyettesíthetik a személyes kontaktusra jellemző 
„verbális” és tényleges fizikai érintéseket (fatikus funkció), és még az emojik, a GIF-ek 
vagy a kis szívecskék tömegének ellenére sem tudják közvetíteni azt az érzelmi mélységet 
(emocionális funkció), amelyre csak és kizárólag a verbalitás és a nonverbalitás képes 
a közvetlen interakción alapuló interperszonális kommunikációban.

Vitathatatlan, hogy a kommunikáció és a nyelv változása kulturális változásokat 
hoz magával, és fordítva: a kulturális tartalmak (így például a kommunikációs kultúra) 
átalakulása változást indukál a nyelvben, illetve – ezzel együtt – a kommunikáció egészé-
ben. Ezek a változások azonban eltérő módon hatottak és hatnak a különböző kulturális 
csoportok tevékenységére és önértelmezésére, mivel azok technikai fejlődéshez való 
hozzáférése nem egyenlő, továbbá a kommunikációs fejlődéshez való hozzáállásuk sem 
egyforma. A hozzáférés esetenként a földrajzi elhelyezkedéssel, máskor szociális ténye-
zőkkel magyarázható. Ezekhez hasonlóan fontos szerep jut a mobileszközök használatá-
hoz kapcsolódó értékrendnek, illetve attitűdöknek is. Következésképpen ezen eszközök 
alkalmazási módja is tartalmaz kódolt kulturális információkat: a fiatalok körében a leg-
újabb modellek birtoklása státuszjelző értékű, míg az idősebb generáció csupán a készü-
lékek alapvető funkcióit veszi igénybe, de szintén és kizárólag a funkcionalitás jegyében 
elégszik meg a régebbi típusok használatával. Érdekes módon a mobileszközök igénybe
vételéhez kapcsolt attitűd nemcsak az anyagi lehetőségek vagy az életkor mutatóinak 
a függvénye lehet, hanem akár a földrajzi adottságok és a társadalmi-gazdasági fejlettség 
alapján is tükrözhet nagyobb kulturális csoportokra jellemző függőségi viszonyokat. 
Megjegyezzük, hogy kulturálisan jelzésértékű információ az is, hogy a különböző kul-



103

turális nézeteket képviselő társadalmak milyen véleménnyel vannak az új készülékekről. 
A japán kultúra jellemző jegye a technikai eszközök iránti rajongás, míg más kultúrákban 
a szakértők és a felhasználók egyaránt több veszélyforrást is látnak a digitális kommuni-
kációban, s ezért számos olyan ismeretterjesztő előadást tartanak, amelynek nem titkolt 
célja az új eszközök tudatos és irányított megismerésére való nevelés és használatának 
a korlátozása. Felhívják a figyelmet többek között a negatív pszichikai hatásokra, továbbá 
iskolai kampányokat is szerveznek, hogy a gyerekeket megvédjék a mobilkommunikáció 
veszélyeitől, illetve megtanítsák őket a mobilkészülékek helyes használatára.

2.9. A kultúra és a kommunikáció közötti funkcionális kapcsolat

A kultúrakommunikáció folyamatát a fenti fejezetekben különböző kommunikációs 
modellek alapján vizsgáltuk, és annak megállapítására törekedtünk, hogy azok a kom-
munikáció során milyen szerepet rendelnek a kultúrához. Ezek alapján a kultúrakom-
munikáció feladatai a következők:

	– a kulturális tartalmak létrehozása, szervezése, működtetése, áthagyományozása, 
megújítása és közvetítése;

	– a kultúráról való diskurzus létrehozása, szervezése, működtetése, áthagyomá-
nyozása, megújítása és közvetítése;

	– a kommunikációs kultúra létrehozása és közvetítése;
	– kulturális tevékenység végzése a kommunikáció által;
	– a kultúrával kapcsolatos információk tárolása és rendszerezése;
	– kulturális kódok és jelentésük létrehozása.

Ezek a feladatkörök egy nagyobb egységben, a kultúráról való gondolkodásban helyez-
hetők el. Egyrészt arról van szó, hogy a kultúrakommunikációval szellemi és materiális 
értelemben véve is kulturális tartalmakat hozunk létre, olyanokat, amelyek a verbális 
és a vizuális jeleket előállítják, majd szimbolikus jelentéssel ruházzák fel azzal a céllal, 
hogy a megkonstruált kulturális tartalmakat rendszerezzük. Ennek egyik elve, hogy 
diskurzust folytatunk a kulturális eseményekről kialakított véleményünkről, és azokat 
a kulturális jelentések értékrendjének megfelelően besoroljuk (vö. magas- és populáris 
kultúra). A rendszerezés másik elve a kulturális információk közvetítésének formáiban 
határozható meg, abban, amikor magukhoz a kulturális jelekhez rendelünk hozzá kom-
munikációs tartalmakat.

A kultúrakommunikáció feladata az is, hogy megfigyelje, hogyan fejlődött a kultúráról 
való gondolkodás, illetve milyen keretek között és hogyan értelmezzük a kultúra fogal-
mát. Kiindulópontunk az, hogy a definíció olyan értékteremtő tevékenységek és az álta-
luk létrehozott kulturális tartalmak összessége, amelyek a nyelvben (a kommunikációs 
kultúrában), valamint a szellemi és a materiális világban való eligazodáshoz ismeret
elméleti kategóriákat hoznak létre. Józsa Péter megfogalmazásában ezek a kategóriák 
a következők szerint csoportosíthatók: „a kultúra mindazon ismeretek, értékek, reflexek, 



104

viselkedési modellek és sémák, szokások és hiedelmek összessége, melyeket az egyén 
az őt felnevelő közegben, a szocializálódása során részint megfigyelhető, részint észre-
vétlen módon elsajátít”.129 Így tehát azt mondhatjuk, hogy a kultúra holisztikus tudás-
rendszert takar, amelynek ismerete a kulturális kompetenciában ölt testet.

A kulturális tartalmak egyéni és közösségi szinten szerveződnek és közvetítődnek, de 
ezen folyamatok végbemenetelének módja is kulturálisan kötött. Az üzenetek létrehozása 
és átadása, a megfelelő kódrendszerbe való transzformálás mindig jól körülhatárolható 
kulturális környezetben zajlik. A behatárolás is külön kategóriákkal rendelkezik, mint 
például szituáció, kontextus, nyelv, de történhet a már említett földrajzi és társadalmi 
egységek (kultúrkörök, mikrocsoportok, makrotársadalmak, szubkultúrák) alapján is. 
Az egyén a földrajzi gyűjtőkörökből és a társadalmi meghatározottságából sajátítja el 
a kisebb és nagyobb gyűjtőkörére, szociális csoportjaira jellemző kommunikációs kompe-
tenciákat. Az egyéni tudáselemekből aztán ismételten új szerveződések, új konstrukciók 
jönnek létre a csoportok (szubkultúrák) mentén. Ezért a kultúra fogalmának megértéséhez 
figyelembe kell vennünk az egyéni (individuális) és a közösségi (kollektív) kötöttségű 
kulturális tartalmak között fennálló viszonyokat és hatásokat is.

A kultúra tehát éppúgy tartalmazza az egyéni és mikrocsoportos tradíciók összes-
ségét, mint a nagyobb egységek és a makrocsoportok hagyományait. Ez a megközelítés 
azonban újra rámutat az identitás és a kultúra közötti kapcsolatra, hiszen a kisebb vagy 
nagyobb kulturális közösségek a saját kulturális tartalmaikat öndefinícióként értelmezik, 
s az őket meghatározó kulturális szimbólumok használatával közvetítik identitásukat. 
Eszerint a kultúrakommunikáció a saját kulturális tradíciók kijelölését és közvetítését, 
az önértelmezési konstrukciók verbális és vizuális kódokban való megformálását és – 
természetesen – új hagyományok kialakítását is jelenti. Ezzel kapcsolatban több kutató 
is megjegyzi, hogy a modern korban az identitás megőrzése is a hagyományőrzés egyik 
formája, amely egyre nagyobb teret kap, hiszen globalizált világunkban a nemzeti értékek 
és a népi szokások konkrét értelmezhetősége és megfoghatósága képes összekötni a nem-
zeti hagyományok ápolására hangsúlyt fektető közösségeket, míg a globalizált értékek 
megfoghatatlansága kevésbé tudja betölteni ezt a kultúrától elvárt összetartó funkciót.130

Ugyanezen szakemberek érdekes felvetése az is, hogy az individuálisan és kollektíven 
is művelt kultúrateremtés, a hagyományőrzés és általában a hagyományok utáni vágy 
összefüggésbe hozható a kulturális gyakorlatok autonómián (nem függőségi viszonyon) 
és heteronómián (függőségi viszonyokon) alapuló típusaival is. A globalizálódás mentén 
kirajzolódó gyökértelenség és a szokásrendszerek tudatos vagy nem tudatos feladá-
sának a vádja megkérdőjelezi a kultúra tradicionális definícióját is. A hagyományőr-
zés ugyanis közös történelmi gyökereken nyugvó összetartást és azonosan értelmezett 
kultúrafogalmat feltételez, amelyben a kollektív összetartozás elvei és mintázatai (például 

129	 Józsa Péter: Kód–kultúra–kommunikáció. Budapest, Népművelési Propaganda Iroda, 1976. 46.
130	 Lásd: Marijana Kresić: Sprache, Sprechen und Identität. Studien zur sprachlich-medialen Konstruk-
tion des Selbst. München, Iudicium Verlag, 2006; Nina Janich: Sprachidentität. Identität durch Sprache. 
Tübingen, Gunter Narr Verlag, 2015.



105

nemzet, nyelv) erősebbek az egyéni érdekeknél, ezért intenzívebben hatnak a közösség 
tagjainak identitására is. Az autonóm kultúrák pont hogy elhatárolódnak a nagyobb 
közösségi – másként szólva a többségi társadalmi – mintáktól, és az azoktól való függet-
lenségüket hangsúlyozzák, például saját nyelv és jelkészlet kialakításával. Ezek kifelé, 
tehát a többség felé való közvetítése az egyént előtérbe helyező identitásképződményeket 
eredményez, amelyek keretében az individuum a jelenlétével, a cselekedeteivel egyedi 
módon helyezkedik szembe a nagyobb, a többségi közösséggel, még akkor is, ha az auto-
nóm csoportosulások egy társadalmat reprezentálnak a maga egészében (például radikális 
társadalmi formációk és megmozdulások, devianciakultúrák, szexuális kisebbségek 
kultúrája). A kulturális hagyományőrzés heteronómián, azaz az individuális érdekek 
társadalmi érdekeknek való alárendelésén alapuló felfogása értelemszerűen korosztályi 
tagozódást is jelent. A fiatal generáció az egyén előtérbe helyezésének megfelelő társa-
dalmi viselkedést mutat, míg az idősebb korosztályban erőteljesebben érvényesülnek 
az igazodás mintázatai. A városi, urbanizálódott közeg leginkább mint valami unikális 
elemre tekint a hagyományőrző mozgalmakra, következésképpen az ilyen eseményeket 
kevésbé tartja a saját identitását meghatározó tényezőnek, így a folklórt bemutató előadá-
sokat csupán mint kulturális rendezvényt, nem pedig mint identitásképző erőt fogadja be. 
A vidéki fiatalok számára viszont bizonyára nagyobb a tradíciók identitást formáló ereje.

Ezek a megfigyelések elvezetnek az autonóm és a heteronóm kultúra másik értel-
mezési lehetőségéhez is, amelyre szintén találunk példát, elsősorban a régebbi szak-
irodalomban. Paul Tillich a valláskultúrát szemléli az autonóm és a heteronóm jelzők 
alapján, és arra a megállapításra jut, hogy az autonóm kultúrák nem vetik alá magukat 
a valláskultúrának, míg a heteronóm kultúrák elfogadják, hogy a vallási kultúra irányítja 
a mindennapokat, azaz elismerik a vallásnak a kultúra fölötti autoritását.131 Modern 
megközelítésben az autonóm, azaz a függőséggel nem rendelkező kultúra jelentheti azt 
is, hogy a kulturális szokások és események egy közös célt szolgálnak, például a nemzeti 
kultúrának – mint önrendelkezési joggal bíró és a társadalom értékrendjének mintá-
jaként funkcionáló kultúrának – a sokszínűség, a kulturális különbözőség elfogadása 
fölé helyezését.132 Az autonóm kultúra ebben az értelemben véve egyenlő a többségi, 
az úgynevezett tradicionális értéken alapuló kultúrával.133 A heteronóm kultúra sajátja 
ezzel szemben az, hogy a városi léttel együtt járó kulturális megnyilvánulások már 
kevésbé támaszkodnak a tradicionális kultúra egységességére, tehát nem monokultu-
rális meghatározottságúak. Az urbánus tömegkultúra azáltal, hogy az elit- és a popu-
láris kultúra szembeállításának élményéből táplálkozik, törvényszerűen magával hozta 
a befogadás és a plurikulturalitás, a multikulturalitás gyakorlati koncepcióját. Ebben 
a felfogásban a városlakók sokszínűségre épülő kulturális eseményeit, illetve az egyes 

131	 Paul Tillich: Die religiöse Substanz der Kultur. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1967.
132	 René König: Schriften zur Kultur- und Sozialanthropologie. Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwis-
senschaften, 2008.
133	 König (2008): i. m.



106

szubkultúráknak a többségi, egységes monokultúrától való sajátos függőségi viszonyát 
nevezzük heteronóm kultúrának.

A kultúrakommunikáció feladata ebből következően az is, hogy a kommunikáció 
mint eszköz segítségével értelmezze a fenti bonyolult kapcsolódásokat, és megfigyelje, 
milyen a kommunikációs viszony az autonóm és a heteronóm, a többségi és a kisebb-
ségi kultúrák között. A vizsgálódásban az is cél, hogy egyszerre figyeljünk az egyének 
és a csoportok verbális, nonverbális és vizuális (szimbolikus) nyelvhasználatára, hiszen 
ezek egyaránt részei az autonóm és a heteronóm kultúráknak. Nyilvánvaló, hogy ebben 
a keretben megint csak különleges szerep jut magának a kommunikációnak, hiszen 
az az eszköze annak is, hogy a másokkal való interakciókban sajátítjuk el, értjük meg 
és alkalmazzuk a homogén és/vagy a heterogén kulturális kötődéseinket jelző jegyeket. 
Ezért a kultúrakommunikáció mind a kultúrát, mind pedig a kulturális tartalmakat 
a társadalmi érintkezés legalapvetőbb információközvetítő rendszerének tekinti. Ennek 
értelmében – álláspontunk szerint – a kultúra és a nyelv nemcsak egymástól elválaszt-
hatatlan egységet alkot, hanem maga a kultúra is a kommunikációban születik meg 
és hozza létre a verbális és a vizuális kommunikációs kultúra elemeit.

Ebből kiindulva a verbális és a vizuális kommunikációs aktusok mint a kommuni-
kációs valóság adott elemei veszik körül a beszélőket, akik – például a vertikális vagy 
horizontális kulturális gyűjtőkörök alapján – birtokában vannak egy bizonyos elsajátított 
kulturális jelenségnek, de cselekedeteik által már egy kettős szabályozottságú rendszer 
részesei. Egyrészt tehát rendelkeznek az adott, kulturálisan meghatározott közegben 
való részvételt biztosító verbális, nonverbális és vizuális kódokkal, s ezeket kommu-
nikatív aktivitásuk során, az információáramoltatás érdekében, alkalmazni is tudják. 
Másrészt birtokosai annak a kompetenciának, amelynek segítségével a szűkebb vagy 
a tágabb kulturális környezetük részére kulturális tartalmakat és jeleket tudnak létre-
hozni, azaz – a Shannon és Weaver által megalkotott legkorábbi modell szerint – jeleket 
tudnak adni és venni, s ezen folyamatok lépéseit addig ismétlik, amíg el nem jutnak 
a közös jelentésig, a megértésig. Ezek után nem nehéz belátni, hogy a kommunikáció 
és a kultúra olyan egységet alkot, amely egyszerre képes közös jelek és jelentések meg-
alkotására, illetve ezek kulturális közegben való elhelyezésére. Tehát a kultúra maga 
a kommunikáció, és a kommunikáció maga a kultúra, s természetszerűleg mindkettő 
a társadalom része. A kommunikációkultúra azt jelenti, hogy egyes kultúráknak bizonyos 
verbális, nonverbális és vizuális jel- és jelentésalkotási folyamatai csakis az adott kultúra 
jellemző jegyeiként értelmezhetők, és azon belül alkotnak releváns kommunikációs rend-
szert. Ez tehát egy „befelé” szerveződő aspektus. A kultúrakommunikáció nem csupán 
a tétel megfordítása, hanem új nézőpont is, hiszen arra utal, hogy egy adott kulturális 
csoport bizonyos nyelvhasználati formákon keresztül kidolgozott nyelvi és nem nyelvi 
kulturális elemei és jelentései a teljes kultúra részeként értelmezendőek, és a közösség 
a saját kultúráját sajátos kommunikációs eszköztárral közvetíti a kultúra egésze felé, 
mintegy kommunikálva azt. Ez tehát egy „kifelé” is szerveződő aspektus.

Az alábbi példával szemléltetve az is világossá válik, hogy a kultúrakommunikáció 
és a kommunikációkultúra folyamatossága és szerves egymásba fonódása biztosítja a régi 



107

hagyományok megtartását és az újak létrejöttét. Ha valaki elhatározza, hogy testben 
és lélekben egészségesen akar élni, és elmegy egy fitneszterembe vagy egy jógaklubba, 
azonnal egy új kulturális-nyelvi közegben találja magát. A kultúra fogalma szempontjából 
az egészségkultúra főhalmazában jár, így elsajátítja az egészségmegőrző tevékenységek 
aktuális nevét (például rekreációs munka). A kulturális cselekmények főhalmazában 
pedig megismerkedik a fitnesz- vagy a jógakultúra verbális és vizuális jellemzőivel: 
például a termékismertetőkből, illetve a táplálékkiegészítők leírásából megtanulja a szak-
szavakat és a szimbólumokat; megismerkedik a fitnesz vagy a jóga történeti hagyomá-
nyaival; felismeri, hogy a köznapinak tűnő megelőzés szó itt valójában egy tudományos 
kifejezés, amely az egészségkultúra kulcsszava is egyben. Ennek következtében azonnal 
az orvostudományi szakkifejezések halmazában találja magát, amelynek elemei között 
a választott tevékenység főhalmazából kiindulva fog tudni eligazodni, és teljes mértékben 
képes lesz befogadni például egy, a rekreációról szóló előadást. Ez a példa azt sugallja, 
hogy a kultúra részelemei is kommunikálnak annak a részeseivel, és a kommunikáció 
az az eszköz, amelynek segítségével a felek párbeszédet folytathatnak az egy adott 
területen érvényes információkról, illetőleg arról, hogy azokat milyen formában kell 
továbbadniuk másoknak. Belátható, hogy ezen a módon nem csak a fitneszklubok bér-
leteit megvásárlók száma növekszik.

2.10. Kultúrakommunikáció és társadalmi párbeszéd a kultúráról

Jurij Mihajlovics Lotman, a tartui szemiotikai iskolát 1964-ben megalapító irodalom-
történész értelmezése szerint a kultúra és a kommunikáció közötti összefüggés alapján 
érthetjük meg azt is, hogy valójában mi a társadalmi kommunikáció feladata, és abban 
milyen szerep jut az úgynevezett társadalmi kultúrának. A szakember ezzel a foga-
lommal arra utalt, hogy nincs társadalom kultúra nélkül, mint ahogyan a kultúra sem 
önmagában, hanem abba a társadalomba beágyazottan létezik, amelynek tagjai azért 
hozzák létre a kulturális szokásokat, hogy fenntartsák a szociális kapcsolataikat, illetve 
legitimálják azt a társadalmi berendezkedést, amelyben a kultúra működik. A kultúra 
lotmani definíciója ezért középpontba helyezi a kommunikációt és a társadalmi kultúra 
mint információforrás közvetítését. A társadalmi kultúra tehát „valamennyi nem örök-
letes információ és az információ szervezési és megőrzési módjainak az összessége”.134 
Ez utóbbi azonban örökletes.

A társadalmi kultúra ilyen irányú értelmezése egy fontos oksági összefüggést 
tartalmaz. A kultúra a társadalom része, az azt kialakító és formáló erő, ebből adó-
dóan a kommunikáció elsődleges feladata a társadalmi kultúra elemeinek verbalizá-
lása és vizualizálása. A társadalom ebben a felfogásban olyan keretrendszer (entitás), 
amelyben a kultúrakommunikáció is fontos szerepet kap. A kultúrakommunikáció része 
a társadalmi kultúrának, és – Lotman gondolatát folytatva – segít fenntartani a keretet, 

134	 Jurij Lotman: Kultúra és robbanás. Ford. Szűcs Teri. Budapest, Pannonica Kiadó, 2001. 25.



108

amely létrehozta.135 Ahhoz, hogy kommunikálni tudjunk, véli az orosz irodalomtudós is, 
szükségünk van az átörökített nyelvi információkra és azok továbbadására a következő 
generációknak, illetve arra a képességre, hogy a társadalmi kultúra elemeit párhuzamosan 
három idősíkban tudjuk értelmezni: a múltban, a jelenben és a jövőben. Az ezek közötti 
kapcsolatok minősége és mennyisége alapján szerveződnek újra a társadalmi kultúra 
olyan elemei, mint a család, a rokonság, a társadalmi formák, rétegek és intézmények 
stb. Az egyének a társadalmi kultúrát szocializációjuk révén sajátítják el, vagyis a nyelv 
segítségével átörökítjük a nem örökletes tartalmat. Lotman136 úgy gondolja tehát, hogy 
nem maguk a kulturális tartalmak, hanem a módszerek, amelyekkel megkíséreljük átadni 
azokat, mondhatók örökletesnek (átörökíthetőnek). Ez a folyamat azt is feltételezi, hogy 
a nem örökletes elemek (például egyedi szokások és szóhasználat), amelyek az egyéni 
fejlődés és érdeklődés sajátos komponensei, interakcióba tudnak lépni a szocializáció 
során átörökíthető közösségi tartalmakkal, és megindul egy kétirányú folyamat: a nem 
örökletes elemek és tudásszekvenciák ráépülnek az örökletesekre, és fordítva.

Lotman137 a társadalmi kultúra fentebbi módon értelmezett rendszere alapján véleke-
dik úgy, hogy vannak külső és belső kommunikációs kódok; a külsőkbe az átörökített, 
a belsőkbe pedig a nem átörökített kulturális jelek tartoznak. Erre a felosztásra építette 
fel a szakember a kommunikáció kétféle (kétirányú, széttartó) modelljét. Az én-ő(k) 
típusú kommunikációban az én (szubjektum) rendelkezik egy átörökített – vagy átörö-
kítendő – kulturális elemmel, amelyet információként akar átadni egy másik személynek 
vagy személyek egy csoportjának. Ekkor a másik/a mások (mint az átörökítés objek-
tuma[i]) van/vannak jelen a rendszerben, akinek/akiknek az a feladata/feladatuk, hogy 
elsajátítson/elsajátítsanak (és később maga/maguk is átörökítsen/átörökítsenek) egy külső 
kódot, amelyet az én ismer. Az én-én típusú kommunikáció a társadalmi kommunikáció 
másik alapesete, de Lotman állítása szerint az én-ő(k) fajta az uralkodó, mert ez bizto-
sítja a társadalmi szempontból jelentős kulturális kódok továbbadását. Ezzel szemben 
az én-én típusban nem a külső, hanem a belső kódoké a főszerep, ugyanis az individuum 
a saját kommunikációs kódrendszerébe nem engedi beáramlani a külső (átörökíthető) 
kódokat, hanem szembeszegül azok elfogadásával. Lotman138 azonban hangsúlyozza, 
hogy a belső kódokból kialakulhatnak külsők is, tehát abban a folyamatban, amelyben 
az én saját magának ad át, fogalmaz meg, örökít át (átörökíthető) információkat a tár-
sadalmi kultúráról, valójában fejlődik a kultúra. Ezért az én-én típusú kommunikáció 
szerepe a kultúra alakulására nézve egyáltalán nem elhanyagolható. Sőt, véli a kutató, 
az is előfordulhat, hogy az individuum át tudja örökíteni a saját belső kódjait egy kisebb, 
szűkebb csoport számára, és szélsőséges esetben ebből kifejlődhet egy társadalmi elfo-
gadottságot élvező kulturális kód is.

135	 Jurij Lotman: A kommunikáció kétféle modellje. In Kovács Árpád – V. Gilbert Edit (szerk.): Kultúra, 
szöveg, narráció. Orosz elméletírók tanulmányai. Pécs, Janus Pannonius Egyetemi Kiadó, 1994. 25–26.
136	 Lotman (1994): i. m.
137	 Lotman (1994): i. m.
138	 Lotman (1994): i. m.



109

A vizuális kommunikáció példájával szemléltetve a fenti gondolatot: a vizuális kom-
munikáció egyfajta univerzális, nyelvi kötöttségek nélküli kódrendszer, s mindaddig, 
amíg a kép által közvetített mondandó, tartalom egyértelmű, végeredményben küldhető, 
azaz átörökíthető kódról van szó. A társadalmi (szub)kultúra ezért magában hordozza 
az univerzalitást, tehát képviseli azokat a külső, átörökíthető és átörökített értékeket 
és jelentéseket, amelyeket egy népcsoport, társadalmi csoport vagy közösség a magáénak 
vall, azaz ebben az értelemben véve „belsővé tett”. Ez a folyamat pedig azt mutatja, hogy 
a külső kódokból belsők lesznek. Ezt – a lotmani keretben elhelyezve – az átörökíthető 
és átörökítendő információk átadásának nevezzük, amely megengedi a közösség egyéni 
tagjainak, hogy saját szimbólumokat hozzanak létre, azaz kifejlesszenek valami később 
átörökíthetőt és – értéke alapján – átörökítendőt. Lotman terminológiáját használva: 
a társadalmi kultúra egésze a szinkrón és a diakrón társadalmi kulturális rendszerek 
(kódok) összességéből jön létre, amelyet külső és belső kódok dinamikus egysége alkot. 
Az átörökített, tanult struktúrák a diakrón, míg az egyéni motivációból aktuálisan meg-
alkotottak a szinkrón elemek. A két állapot között folytonos interakció zajlik: a szinkrón 
és a diakrón szerkezetek általában egymásnak feszülnek, versengenek, s ebben a dinami-
kában születik meg az individuális és a kollektív identitástudatot kifejező, a társadalmi 
kulturális struktúrákat reprezentáló, lotmani értelemben vett külső és belső kódrendszer 
összhangja. Az előbbi a kezdeményező, az újat, az individuálisból kollektív jelképeket 
létrehozó, míg az utóbbi az átörökítő funkciót látja el.

30. ábra: Jurij Mihajlovics Lotman (1922–1993), irodalmár, szemiotikus
Forrás: www.facebook.com/jurilotman100/photos/a.100503535138983/100503425138994/?type=3

http://www.facebook.com/jurilotman100/photos/a.100503535138983/100503425138994/?type=3


110

Szabó Tünde részletesen elemezte Lotman (társadalmi) kultúráról alkotott modelljét, 
valamint azt, hogy abban milyen helyet kap a kommunikáció.139 Egyik legfontosabb meg-
állapítása, hogy a két struktúrát – azaz a fentiekben bemutatott kétféle kommunikációs 
módot (külső, átörökíthető/átörökítendő vs. belső, általában nem átörökíthető) – az orosz 
szakember olyan erősen szemiotikai meghatározottságúnak vélte, hogy végeredményben 
már nemcsak társadalmi kultúráról, hanem társadalmi szimbólumok kulturális rend-
szeréről kell beszélnünk. Ennek átadásában szintén kiemelkedő szerep jut a kommuni-
kációnak, de létrehozásuk csak kisebb mértékben feladata. Elsősorban az a funkciója, 
hogy leírja, értelmezze és szavakba öntve hagyományozza át a szimbólumok jelentését. 
Továbbá a kommunikáció meghúzza a határt a régi és az új szimbólumok között, létre-
hozva egy átjárhatósági mezsgyét az átörökítendő és a nem átörökíthető között, és sza-
bályozva azt, hogy hogyan lesz a „belsőből külső” és a „külsőből belső”, például úgy, 
hogy másoknak elmagyarázzuk az általunk kitalált szimbólumokat, vagy ők elmondják 
nekünk a régiek jelentését. Erről a folyamatról és működéséről részletesen olvashatunk 
a már említett Szabó-féle tanulmány alább közölt szakaszában.

„A két különböző mechanizmus által létrehozott információt/szövegeket nem lehet egyértel-
műen megfeleltetni egymásnak. Ha egyiket a másik nyelvén akarjuk visszaadni, csupán ekvi-
valencia, tehát bizonyos szemantikai bizonytalanság, meghatározatlanság alakul ki. Ez a nem 
pontos megfeleltetésből adódó szemantikai bizonytalanság teszi lehetővé az új gondolati 
kapcsolódásokat, principiálisan új információ/szöveg létrejöttét. Lotman rendszerében a két 
szöveggeneráló mechanizmus által létrehozott különböző típusú szövegek egymásra fordítása 
mindenféle alkotó gondolkodás alapvető eljárása. A két információgeneráló mechanizmus 
egyidejű működése és dialogikus viszonya biztosítja az intellektus dinamizmusát, az új infor-
máció létrehozásának képességét; az adott intellektus egységként való értelmezése viszont a két 
mechanizmust alrendszerként magába foglaló, az adott intellektus leírásában egységességre 
törekvő metanyelv segítségével lehetséges. Az egész rendszer e séma szerint épül fel: a kultúra 
minden szelete egyidejűleg különnemű információk/szövegek dialogikus kapcsolata, ugyan-
akkor szétválaszthatatlan egység. Ugyanaz a szöveg kulturális kontextusához képest betölthet 
leíró, (diszkrét) metanyelvi funkciót, miközben egy nagyobb egység alstruktúrájaként, egy 
metanyelv (kontinuális) tárgyaként is megközelíthető.

Az egyéni intellektus által létrehozott információ/szöveg cseréje mindig valamilyen kom-
munikációs helyzetben valósul meg, mely a rendszer következő szintjét jelenti. A kiindulópont 
ezen a szinten is a szövegek két alaptípusa, melyek két, lényegében különböző kommunikációs 
helyzetnek felelnek meg. Az egyik helyzetben a cél az üzenet minél pontosabb – veszteség 
és deformáció nélküli – átadása. Ekkor a rendszer a maximális megértésre irányul, mely 

139	 Szabó Tünde: A gondolkodó világ modellje. In memoriam Jurij Mihajlovics Lotman (1922–1993). Aetas, 
18. (2003), 1. 113–141.



111

a feladó és befogadó kódjának azonosságát kívánja meg. A szöveg ebben az esetben a már 
előtte is létezőnek tételezett gondolat passzív hordozója. A gondolat tehát elválasztható a szö-
vegtől, és a folyamat elvileg megfordítható, azaz a befogadó által dekódolt új szövegből el 
lehet jutni az eredetihez. A másik típusú kommunikációs helyzetben a cél új információ 
kidolgozása és továbbadása. Ebben az esetben egyrészt maga a szöveg többszörösen kódolt, 
másrészt a feladó és a befogadó kódja különbözik egymástól. A kommunikáció során új 
szöveg jön létre, méghozzá úgy, hogy kódja nem következik egyértelműen a kiinduló szö-
vegéből. Az első esetben a kommunikáció monolit rendszer, és a szöveg egy bizonyos nyelv 
realizációja, ami leginkább a mesterséges nyelvekre jellemző. A másik esetben a kommuni-
káció és a szöveg létrejöttének a feltétele minimum két nyelv – egymáshoz hasonló annyira, 
hogy lehetséges legyen köztük a fordítás, de különböző is annyira, hogy ez a fordítás ne 
legyen triviális –, s a szöveg maga gazdagabb és bonyolultabb, mint külön-külön a két nyelv. 
A kultúrában létező szövegek mindegyike e két végletes séma között helyezkedik el.”140

A lotmani értelemben vett örökletes és nem örökletes kulturális elemeknek létezik egy 
hétköznapi felfogása is. Örökletes az, amit a kulturális gyűjtőkörünk, a nagyobb és tágabb 
társadalmi kultúra hagyományoz ránk, és nem örökletes az, amit a társas kapcsolataink 
által sajátítunk el barátoktól, munkatársaktól stb. (például új szimbolikus tartalmakat 
ismerünk meg, amelyek az ő individuális gyűjtőköreikre141 jellemzők, és ezért nem 
tartoznak bele a társadalmi kultúra főáramlataiba). A másoktól való tanulásban megint 
csak előtérbe kerülhet a vizuális és a verbális kommunikáció versengése, pontosabban 
az a döntés, hogy az ismerősök, a barátok, a munkatársak a saját főáramaikból milyen 
csatornákon juttatják el az információkat hozzánk, és mi a verbális vagy a vizuális 
formában közölteket sajátítjuk el gyorsabban, illetve milyen sorrendben illesztjük be 
azokat az individuális gyűjtőkörünkbe és a kollektív főáramokba.

2.11. A vizuális és a verbális kultúra versengése

Albert Mehrabian pszichológus megfigyeléseinek tükrében azt mondhatjuk, hogy a köz-
lésrendszerek összetételében a pusztán csak verbális (szóbeli vagy írásbeli) információá-
tadás és -befogadás aránya mindössze 7%, míg a verbalitásba beágyazott vokális (azaz 
a hangeffektusokkal, például tapssal, zenei elemekkel, zajokkal kiegészített) kommuni-
kációé 38%, a vizuális (nonverbális és látható, vizuális jelekre támaszkodó vagy azokkal 
kísért) kommunikáció pedig 55%-kal dominálja a közlési és a befogadási folyamatokat.142

140	 Szabó (2003): i. m. 115–116.
141	 A kulturális gyűjtőkör fogalmát részletesen Alfred L. Kroeber dolgozta ki. Lásd: Alfred L. Kroeber: 
The Nature of Culture. Chicago, University of Chicago Press, 1952.
142	 Albert Mehrabian: Nonverbal Communication. Chicago, Aldine-Atherton, 1972.



112

10%
Szavak

35%
Hangszín

55%
Nonverbális
jelek

31. ábra: A kommunikáció felosztása közléstípusok szerint
Forrás: Mehrabian (1972): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Ezen adatokkal nyilvánvalóan igazolható a feltételezés, miszerint a mai felgyorsult vilá-
gunkban – a médiakommunikáció és az internet fejlődésével, a közösségi platformok 
megjelenésével – a kultúrakommunikáció 21. századi rendszerében a közlésmódok közül 
a vizuális kommunikáció foglalja el a legnagyobb teret. Mi indokolja a vizualitás térhó-
dítását és azt, hogy a képek korszakában élünk?

Egyes elgondolások szerint a kommunikáció általános modelljei egyaránt alkalmaz-
hatók a verbális és a vizuális kommunikáció leírására. Például John Berger is úgy látja, 
hogy a vizuális kommunikáció menete nagyjából megegyezik a kommunikáció lineá-
ris folyamatábrájával, amelyet Shannon és Weaver modellje alapján ismertünk meg.143 
Ebben az esetben az információt közlő személy (kommunikátor, alkotó stb.) a befogadó 
számára vizuális nyelven kódolja az üzenetet, amely egyaránt betöltheti az ábrázoló, 
a kifejező és a meggyőző stb. funkciókat. A befogadó dekódolja a vizuális nyelvi jeleket, 
azaz értelmező-átélő szerepben „lefordítja” magának azok tartalmát. Ezt a megközelí-
tést a vizuális kommunikáció szakirodalmában gyakran tranzaktív modellnek nevezik, 
mert a vizuális üzenet mind a küldő (alkotó), mind a befogadó (néző) részéről szubjektív 
tranzakciót követel meg a kódolás és a dekódolás során.144 Egy komplexebb felfogás 
szerint (vö. Berger 1990) az alkotás és a befogadás között lezajló folyamatok nemcsak 
az individuális értelmezések számára nyitják meg az utat, hanem mind az alkotás, mind 
a befogadás tranzakciós műveletét befolyásolja a – lotmani értelemben vett – társadalmi 
kultúra. A vizuális kommunikáció tranzaktív és a kommunikáció lineáris leírása közötti 
különbség mindössze abban ragadható meg, hogy a társadalmi kultúrában átörökített 
vizuális kifejezési módok (például a szakrális vagy a szervezeti kommunikációban, 
a közlekedésben használt szimbólumok) összetartóbbnak és egységesebbnek tűnnek, 
s ezáltal kevesebb az individuális értelmezési lehetőség is, mint például a verbális kifeje-
zőeszközökkel megalkotott metaforák esetében. A vizuális eszköztárak (például bizonyos 
jelentéseket jellemzően kifejező színek és formák) és az ennek a kódrendszernek megfe-
lelő ábrázolási technikák is jóval kötöttebbnek látszanak, mint a verbális kódrendszerek, 
amelyekkel a metaforákat létrehozzuk.

143	 John Berger: Mindennapi képeink. Ford. Berger András. Budapest, Corvina Kiadó, 1990.
144	 Berger (1990): i. m.



113

Berger145 szerint a hagyományos kommunikációs modellek nem veszik figyelembe 
a vizualitást. Egyedül Gerbner kommunikációs modelljében találkozunk azzal a gondo-
lattal, hogy a verbális üzenetek befogadásához is szükségünk van a vizualitásra, például 
a gesztusok vagy más jelek megértésében.146 Az, hogy a nyelvi és a képi kommunikáció 
menete között mekkora különbséget tételezünk fel, attól függ, hogy mennyire dinamikus 
(aktív) folyamatként definiáljuk magát a kommunikációt. Ha úgy véljük, hogy a befoga-
dás a verbális kommunikáció esetében is több, mint az üzenet megértése, és jelentőséget 
tulajdonítunk a diskurzus hátterében meghúzódó egyéb információknak is (emóció, 
manipuláció stb.), akkor a verbális kommunikációban is nagy szerephez jut a vizualitás 
(például tekintet). Ebben a dinamikus modellben az üzenet megformáltságát, minőségét 
és hatását felerősíthetik a vizuális jelek: egy adott piktogram, grafikus jel stb. kommu-
nikációba való bekapcsolása együtt járhat azzal, hogy a befogadó érzelmei módosulnak.

Az internet világában egy képi tartalom észlelése – függetlenül attól, hogy a kép feltöltője 
ismerősünk-e, vagy sem – szintén kiváltja a verbális kommunikációban megfigyelt azonnali 
válaszadási kényszert. Ez pedig egy újabb hasonlóság a vizuális és a verbális kommunikáció 
között. A befogadó a maga kulturális igényei és beállítottsága szerint lájkolja, avagy éppen 
egy másik képpel, vizuális jellel, esetleg azok sorozatával kommentálja az eredeti ingert. 
Ebben a folyamatban – az esetek túlnyomó részében – a képen látott kódokat nem is érzé-
keljük a maguk teljességében, pusztán csak az internetes kultúra igényeinek megfelelően 
ragadunk ki egy részletet, amely alapján meghozzuk a döntést a képi megjelenés hatásáról, 
és – általában vizuális formában – közöljük a kiváltott asszociációt. Az interpretáció tehát 
leszűkülhet a képzettársítás folyamatára, illetve arra, hogy reakcióként csupán a vélemé-
nyünket fejezzük ki egy kattintással. A vizuális kommunikációban közvetíthetünk statikus 
(passzív) képi információkat is, amelyek egy egyirányú közlési folyamat részeként – például 
egy képeslap alakú fotó formájában – jutnak el a feladótól a címzetthez. Ezt interaktív for-
mában is megtehetjük, amennyiben a képi elemek – akár több fázisban – mozgást végeznek 
(például animált emotikonok, integető figurák, mozgó üdvözlőlapok). A vizuális eseményt 
számtalan hatásfokozó elem kísérheti (taps, zenélő képeslap), vagy önmagában a kép is 
hordozhat egy összetettebb jelentést, amely már nemcsak egy egyszerű képzettársítást 
indukál (tetszik, vagy sem), hanem akár asszociációk sorozatát is kiválthatja. A vizualitást 
kiegészítő, egyéb információk mellé is tehetünk kódokat. A kinezikus, akusztikus, taktilis, 
proxemikus és más, érzékszervekre ható kódok feladata, hogy felerősítsék a látással kap-
csolatos hatást. Az, hogy miként működtetjük a vizuális dekódolást, illetve a kísérőjelek 
feldolgozását a megértés, a befogadás folyamatában, erősen kultúrafüggő jelenség. Gregory 
állítása szerint az írás nélküli népek nem – vagy csak nehezen – értik meg a statikus képi 
formák jelentését: például egy művészi természetfotó számukra nem feltétlenül okoz befo-
gadói örömöt, de a mozgóképes effektusokat és a filmkockákat gyorsan fel tudják fogni.147 

145	 Berger (1990): i. m. 
146	 George Gerbner: Auf dem Weg zu einem allgemeinen Kommunikationsmodell. Audiovisuale Kommu-
nikation, 4. (1956), 3. 171–199.
147	 Christopher A. Gregory: Gifts and Commodities. London, Academic Press, 1982.



114

Ebből az is következik, hogy a képi észlelés nem egyenértékű a megértéssel, a látott infor-
mációk feldolgozása kulturálisan kódolt folyamat.

Vannak kultúrák – Kroeber kifejezését használva: gyűjtőkörök –, amelyek a vizuális 
információk befogadásakor a megértésben elsősorban nem a konkrétan észlelhető elemek 
feldolgozására, hanem a képi kontextusra építenek. Ebben az esetben önmagában a kép 
is elég ahhoz, hogy több csatornán és sok aspektusból értelmezhető legyen a tartalom, 
illetve a társadalmi információ. A vizuális üzenet eszünkbe juttathat egy régi ízt vagy 
illatot, felidézhet számtalan kellemes vagy kellemetlen emléket. Az a közhely, hogy „ízlé-
sek és pofonok különbözőek”, jól kifejezi a kiváltott asszociációk sokféleségét. Ahhoz, 
hogy megértsünk egy képet (például egy festményt), nem kell ismernünk az alkotóját, 
ám a közízlés, a társadalmi vagy a közösségi értékrend meghatározhatja, hogy esztétikai 
szempontból milyen véleményt alkotunk róla. A valós jelentésben vett befogadáshoz 
azonban ennél komplexebb értelmezési keretre van szükség, amelynek alapján az adott 
képet teljes összetettségében vehetjük szemügyre, és akár úgynevezett tanult informá-
ciókat is fel tudunk idézni vele kapcsolatosan társadalmi, történeti, pszichológiai stb. 
aspektusból, továbbá az érzékelt vizuális jeleket, kódokat korábbi észleléseinkkel is össze-
függésbe tudjuk hozni. Így szemlélünk más típusú formákat is: egy tárgyat, egy ruhát, 
akár egy enteriőrt is, vagyis a dekódolásban hasonló értelmezési mintázatot alkalmazunk 
mindaddig, amíg a vizuálisinformáció-feldolgozás térbeli kiterjedése nem változik, azaz 
nincsenek egyéb hatások (például zenei aláfestés), amelyek megváltoztathatják a képről 
vagy más tárgyról alkotott véleményünket. A véleménynyilvánítás mint kommunikatív 
esemény ugyan lehet verbális közlés is, azonban a modern kommunikációban a legtöbb-
ször vizuális hatás következményeként létrejött visszacsatolásról (feed-back) van szó, 
amely újabb vizuális kontextusban újabb képi produktumokat hoz létre, s ezek befoga-
dását az alkalmazott effektusok (fény, hang, tér, környezet, nézőpont) határozzák meg. 
A látással kapcsolatos körülmények közül különösen fontos a dimenzió és a kiterjedés, 
hiszen a térbeliségben (3D) játszódó vizuális kódolási és dekódolási folyamatok újabb képi 
értelmezési kereteket alkotnak, például a képi mozgások kontextusában átértelmeződik 
a tér-idő (4D) multivizuális viszonya.148 Ebből a szempontból a vizuálisinformáció-át-
adás sebessége megelőzi a verbálisét, de a kontinuitás mindkét folyamatra jellemző. Ezt 
figyelembe véve a kétféle kommunikáció hasonló dinamikát mutat.

Az alaklélektani (gestaltpszichológiai) megközelítés ezzel szemben a két kommuni-
kációs mód eltérő energiájából indul ki. Pszichológiai vonatkozásai alapján azt mondja 
ki, hogy a vizuális kommunikáció a képek segítségével nemcsak visszaadja (megjeleníti, 
ábrázolja), hanem magyarázza (értelmezi) is az észlelt-érzékelt jelenségeket, többek között 
azáltal, hogy az egész észlelete, azaz a komplex interpretáció több a részek, a részletek 
egyszerű érzékelésénél, minthogy a teljes mondanivaló megértése fontosabb a részekénél. 
Ebben a folyamatban egyrészt a fentebb említett asszociációs képességek jutnak szerep-
hez, de előtérbe kerülnek az élmények, a tapasztalatok is. A befogadás végeredményben 
ezek együttes felidézése által tud túlmutatni az egyszerű képzettársítások összességén, 

148	 Bo Bergström: Effektiv visuell kommunikation. Stockholm, Carlsson Bokförlag, 2009.



115

mert az észleletek a vizuális és a verbális kommunikáció során élményekké rendeződ-
nek.149 Ez pedig mindkét esetben sűrített információfeldolgozást tételez fel, amelynek 
során a látványt, a képet vagy az üzenetátadás hangzó elemeit (beszédtempó, hangszín 
stb.) csak „alaki” tulajdonságnak tekintjük, ám valójában nem jutunk el a befogadáshoz, 
a megértéshez, amely a képen, a szavakon túlmutatva hozza létre a valódi, a lényeges 
tartalmat. A (látott) képi és a (hallott) hangzó elemeken kívüli kontextusokból összete-
vődő új „képek” („gestaltok”, azaz alakok, alakzatok és kapcsolt élmények) interpretációs 
mintázatai alapján megy végbe a valóságos befogadás és teljes körű megértés.150

Ennek a felfogásnak az előzményei valójában Ernst Mach osztrák fizikus, filozófus 
nevéhez fűződnek, aki a 19. században több olyan kísérletet végzett, amelynek célja 
az egyes vizuális alakokhoz társított képzetek (nyelvi képek) feltérképezése volt. Ehhez 
felállította a verbális és vizuális észlelés-érzékelés térbeli és időbeli formáinak egymástól 
való függőségét és függetlenségét bemutató modelljét. Egy téri forma, mondjuk, egy 
háromszög – szól a híres példája – függetlenül attól, hogy kicsi, nagy, fekete vagy fehér, 
továbbra is háromszög marad, s minden ilyen alakzathoz ezt a jelentést kapcsoljuk hozzá: 
háromoldalú geometriai forma. Az észlelt struktúra hordoz tehát egy állandó jelentést, 
és a térbeli alakzatnak nem kell megváltoznia ahhoz, hogy a hozzárendelt időbeli foga-
lomkörök átalakuljanak, aminek következtében a háromszög újabb és újabb jelentéseket 
kaphat (például a háromszög a harmónia és az egység jelképe). A matematikus számára 
az egyenlő oldalú és az egyenlő szárú háromszög geometriai értelmezésű, az LMBT-moz-
galomban a fekete háromszög a másság szimbóluma, a tudományban három, szorosan 
összekapcsolódó fogalmat köt össze, egyes ősi hitvilágokban a lefelé fordított háromszög 
a feminitás jelképe, a kereszténységben pedig a szentháromságot ábrázolja.

32. ábra: Ernst Mach (1838–1916) osztrák fizikus, filozófus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Ernst_Mach

149	 Kardos Lajos (szerk.): Behaviorizmus. Budapest, Gondolat Kiadó, 1970; Richard C. Atkinson: The 
Pursuit of Knowledge. Berkeley, University of California Press, 2007.
150	 Rudolf Arnheim: A vizuális élmény. Az alkotó látás pszichológiája. Ford. Szili József – Tellér Gyula. 
Budapest, Aldus Kiadó, 2004.

https://en.wikipedia.org/wiki/Ernst_Mach


116

Ezek az értelmezési leágazások kulturális beágyazottságú tér- és időbeli vonatkozásokat 
testesítenek meg, mivel egyes közösségek és kultúrák más-más jelentést kapcsolnak 
ugyanahhoz a geometriai alakzathoz. Karl Bühler német nyelvpszichológus részben 
a gestaltpszichológiából kiindulva alkotta meg a kommunikációs modelljét, amelyben 
végül is az üzenet lehet verbális, vizuális vagy vizuális-verbális jellegű.151 A szakem-
ber egyrészt a tér- és időbeli formaszimbolikát kiegészítette az úgynevezett rámutató 
(deiktikus) alakisággal, másrészt a jelentéseket konnotatív erővel ruházta fel. Úgy értel-
mezte az egészlegességet, hogy a befogadó vizuális vagy verbális „rámutatásokkal” 
meg tudja határozni a rész és az egész közötti relációkat, s ez végső soron biztosítja 
a megértést. A rámutatási viszonyok egyik kifejeződési formája, hogy össze is tudjuk 
kapcsolni a verbalitást és a vizualitást. Bühler, éppen a gestaltpszichológia hatására, egy 
háromszög alakú kommunikációs modellt vázolt fel, amely a következő séma szerint 
működik: „egyvalaki – egy másik személynek – megmutat valamit valamiről, konkrét 
vagy átvitt értelemben véve”. Modelljét organonmodellnek, szabad fordításban „szerves 
modellnek” nevezte el, jelezvén, hogy az üzenetet küldő és befogadó felek között több-
szintű rámutatások (referenciák) révén jön létre a valódi (értsd: szerves) kommunikáció 
egésze, a megértés. A dolgokra utalhatunk vizuális vagy verbális szimbólumokkal, 
amelyek szerepe Bühler elképzelése szerint az, hogy „alakot adjanak” a mondanivaló-
nak, azaz a rámutatás által tegyék konkréttá a tartalmat, mondjuk, helyhez vagy időhöz 
kössék azt (például: helyhatározók által [itt/ott], mutató névmásokkal [ez/az], nonver-
bális jelekkel [kézmozdulatok]). A rámutatás (referálás) lehet szimptomatikus is, azaz 
a konkrét kifejezésben használt referenciális kapcsolatok érzékeltetik a beszélő lelki-
állapotát, emocionális feszültségét is jelezve. Verbálisan a gyorsabb beszédtempó, egy 
nagy sóhajtás is kifejezheti érzelmeinket, de az is jelzésértékű információ, ha a szívünkre 
tesszük a kezünket. Ezek Bühler koncepciójában szimptomatikus referenciák, amelyek 
irányítani is képesek a megértést.

A rámutató típusú verbális és vizuális elemek harmadik csoportjába a szignálok tar-
toznak.152 Ezek felhívó szerepűek, és arra világítanak rá, hogy mi a kommunikációs hely-
zet egészének a célja, például: meggyőzés, segítségnyújtás, bemutatkozás, bocsánatkérés 
vagy megállapodás. Az üdvözlés és a kibékülés jele is a kézfogás, míg a kisgyermek által 
kimondott „pápá” az elköszönésé stb. Ez a szignálok deiktikus funkciója. Egy három-
szögben gondolkodva a kommunikáció tehát kifejezésből, ábrázolásból és felhívásból 
áll. Mindháromnak rámutató szerepe is van, mert a kifejezés lehet például az érzelmekre 
való referálás (szimptomatikus funkció), a felhívás a kommunikációs célra utal (szignali-
zálási funkció), az ábrázolás pedig jelképek formájában deiktikus (szimbolikus funkció), 
ugyanis a kommunikációs szituáció idejére, terére és módjára mutat rá. Sőt, e három, 
a kommunikáció egészét alkotó, a háromszög szárain elhelyezkedő fogalmak között is 
deiktikus viszonyok, azaz rámutató összefüggések vannak.

151	 Karl Bühler: Sprachtheorie. Stuttgart, Fischer, 1999.
152	 Bühler (1999): i. m.



117

33. ábra: Karl Bühler (1879–1963) német–osztrák–amerikai nyelvpszichológus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Karl_B%C3%BChler

A fentiek szerint (Bühler alapján) a rész és az egész viszonya most nem a descartes-i 
filozófiát jelenti, hanem azt, hogy a referenciális tartományok többsége vizuális informá-
ciókhoz köthető. Egy adott – például statikus – képnek a látottakon belül van egy saját 
képformáló strukturális rendszere és egy referenciális-funkcionális jelentésmezője. Ezek 
összessége által jön létre a kép aktuális jelentése, amely a rámutató tartomány kibőví-
tése révén újabb és újabb tartalommal fog gyarapodni, azaz egy befejezett alkotás vég 
nélküli interpretációk sokaságát hozza létre.153 Idézzük fel például egy reneszánsz vagy 
avantgárd festmény ember- vagy természetábrázolási gyakorlatát, képzeljük el, hogy 
olvasunk egy könyvet, amelyben szóképekkel vagy betűrövidítésekkel, anagrammákkal 
találkozunk, illetve hogy a színskála színeiből pixelképet készítünk. A módszer mindig 
ugyanaz: aktualizáljuk a referenciatartományt ahhoz, hogy egyben (egészében) is meg-
lássuk az elénk táruló kép valamennyi rámutató elemét. Éppen ezért mondjuk azt, hogy 
a vizuális kommunikáció kódjait nem úgy analizáljuk, mint a nyelvieket. Az utóbbiakat 
részeikre bontjuk, például: a szöveget mondatokra, a mondatokat szavakra, a szavakat 
morfémákra, a morfémákat pedig fonémákra. Az elemekre bontás szegmentáló techni-
kája nem működik a vizuális kommunikációban, a látás kompetenciája révén ugyanis 
automatikusan, reflexszerűen egyben (egységben) látjuk az egészet, vagyis először a teljes 
referenciális lefedettséget fogadjuk be, és csak később fordul a figyelmünk a részletes 
interpretáció felé. A vizuális kommunikáció esetében a részekre tagolás csak lehetőség, 
csak a második lépcsőfok az értelmezésben; az elsődleges mindig az egység, az összesség 
megismerése a cél.

153	 Vö. Farkas Attila Márton: A képi gondolkodás jövője múltbeli tanulságokkal. In Kapitány Ágnes – Kapi-
tány Gábor (szerk.): Vizuális üzenetek tervezése és alkalmazása. Budapest, Magyar Iparművészeti Egyetem, 
2005. 5–29.

https://en.wikipedia.org/wiki/Karl_B%C3%BChler


118

Mindezek alapján érvényes az a megállapítás, hogy a nyelvre a sorrendiség és a vál-
toztathatóság jellemző, a képre viszont az egyidejűség, az azonnaliság és a statikusság. 
Az utóbbi a maga összes információjával egyszerre jelenik meg, míg az előbbi esetében 
a szegmentálás képessége elengedhetetlen a megértéshez. Ezt azzal egészíthetjük ki, 
hogy a nyelv alakítható entitás, a rögzített kép viszont nem az. Ez a vizuális és a verbális 
kommunikáció közötti legfontosabb különbség.

2.12. A kultúrakommunikáció mint kulturális műfaj

Mint Ulrich Saxer, a kultúrakommunikáció egyik lehetséges irányának kidolgozója 
kifejti, a kommunikációelméletnek és a gyakorlati szempontú médiatudománynak azért 
volt és van szüksége erre az új fogalomra, mert a 21. század beköszöntével egyre tágab-
ban értelmezzük és nehezebben határozzuk meg azt, hogy mi tartozik bele a kultúra 
definíciójába, s mi nem, illetve mit értünk a kultúrateremtés és -közvetítés alatt, továbbá 
mit tekintünk kulturális eseménynek vagy műfajnak.154 A mindennapi kommunikációs 
tevékenységeinket uraló új kommunikációs formák és eszközök erősebben kapcsolódnak 
a kultúrához – véli Saxer –, mint a hagyományos, az emberek egymás közötti infor-
mációcserén alapuló kapcsolattartását szolgáló technikák. Azt nehezen tudjuk – így 
utólag is – elképzelni, hogy egy mozi vagy színház diszpécsere az esti műsorra még 
kapható jegyeket körtelefon által akarta volna értékesíteni, a Facebook vagy egy kör-e-
mail segítségével azonban ez valóságos marketingfogásnak tűnik. A Facebook-üzenet 
ezért nemcsak új csatornát adott a kommunikáló emberek kezébe, hanem a kultúra mint 
entitás, téma vagy kontextus fogalmát is kiragadta a hagyományos közlési keretekből, 
s olyan erővel tette azt a napi kommunikációnk elengedhetetlen részévé, hogy a kultúráról 
való gondolkodásmódunkat is átalakította. Ennek következtében a kultúrakommuniká-
ció működési elvét olyan hagyományos fogalmak révén, mint például az ismeretközlés 
és az információátadás lényegében már nem tudjuk leírni, s be kell látnunk, hogy egy 
új kommunikációs modellt kell megalkotni.

A kultúrakommunikáció fogalmának szükségessége, véli Saxer,155 végeredményben 
tehát azzal is magyarázható, hogy az új kommunikációs eszközök teljesen megváltoztat-
ták az emberi kommunikációról kialakult véleményünket, átformálták a kommunikációs 
szokásainkat, és olyan műfajokat hoztak létre a kultúra közvetítésére, amelyek korábban 
nem voltak jelen a kulturális életben, vagy nem volt feladatuk a kultúra eseményeire 
való reflektálás. Az új, kultúrát terjesztő, feldolgozó és sok esetben minősítő eszközök 
között találjuk meg a mobil- és a digitális kommunikáció műfajait. Ezek első és egyik 
legfontosabb ismérve a szimbolikusság felé történő elmozdulás, amelyet nagymértékben 

154	 Ulrich Saxer: Medien als problemlösende Systeme. Die Dynamik der Rezeptionsmotivation aus funk-
tional-struktureller Sicht. SPIEL. Siegener Periodicum zur Internationalen Empirischen Literaturwis-
senschaft, 10. (1991), 1. 45–79.
155	 Saxer (1991): i. m.



119

elősegít a képekben való kommunikálás. Az internetes felületek új szerepet töltenek be 
a képi kommunikációban, ennek következtében módosultak az írásbeli műfajok jellemzői 
és a velük szemben támasztott igények. Nyíri Kristóf úgy összegzi ezeket a változásokat, 
hogy hatásukra teljesen átalakult a vizualitás funkciója, hiszen felerősödött a vizuális 
kommunikáció szimbolikusüzenet-átadási szerepe.156 Ez azt jelenti, hogy a mögöttes, 
az átvitt értelmű információk nagy részét, amelyet korábban verbálisan, azaz szóban 
(például metaforák segítségével) vagy írásban közöltünk egymással, most már vizu-
ális formában továbbítjuk. Önmagában véve, véli Nyíri, ebben semmi meglepő sincs, 
hiszen „az emberek elsőbben képekben gondolkoznak, s csak azután szavakban”,157 
s egyetérthetünk abban is, hogy a szavak szintén képi konvenciók, sőt a képek maguk 
is megállapodások, diskurzusok eredményeképpen létrejött jelek. Ha ezt mint kiindulást 
elfogadjuk, be kell látnunk, hogy a napjaink kommunikációs mintázatait meghatározó 
úgynevezett képi fordulat nem pusztán ellentmond a kommunikáció verbalitásközpontú 
felfogásának, hanem a képet a szóval szemben elsődlegesnek is nyilvánítja. Ez pedig azt 
eredményezi, hogy a mai kommunikáció a képek interakciója, és a képekben, jelekben, 
szimbólumokban való kommunikáció valóban uralja a modern médiumokat.

34. ábra: Emotikonok,158 mobiltelefonos hangulatjelek, matricák
Forrás: Sms, Viber, és https://hu.piliapp.com/facebook-symbols/

156	 Nyíri Kristóf: A gondolkodás képelmélete. Konferencia-előadás. Elhangzott: Nyelv, megértés, inter
pretáció. A nyelv mint a kortárs filozófiai áramlatok közös problémája. Budapest, 2000. október 5–6.
157	 Nyíri több tanulmányában is kifejti ezt az alaptételt. Itt ezek közül csak egyre hivatkozunk, amely 
számos historikus példát említ meg: Nyíri (2000): i. m.
158	Emoticon: két angol szó, az emotion és az icon összetételéből keletkezett kifejezés. Képi megjelenítésű, 
rövid szimbólum-, betű- vagy számsorozatot jelent, amely jellegzetes arckifejezésekre és testtartásokra 
utal a szöveget animálva, hangulatokat és érzéseket közvetít.

https://hu.piliapp.com/facebook-symbols/


120

A fentebb említett funkcionális változás abban ragadható meg, hogy a korábbi vizuális 
kultúrák konkrétabb, explicitebb módon közvetítették a tartalmat, míg korunk vizuá-
lis kultúrája – a képalkotási technikák fejlődésének köszönhetően – egyre elvontabb 
gondolatok továbbítására is alkalmas. Ennek a változásnak a lényegét, amely köré új 
képelméleteket állíthatunk fel, Nyíri így összegzi:

„[…] mindenekelőtt a számítógép-software fejlődésének köszönhetően – a képek nyelve ma mind 
jobban alkalmassá válik az elvont-gondolati kommunikációra. Ennek közvetlen következménye-
képpen egyre inkább lehetőségünk van olyan teoretikus entitások bevezetésére, tudniillik képi 
megjelenítésére, amelyek segíthetnek megmagyarázni, hogy a mentális képek szubjektív tapasz-
talata hogyan függ össze bizonyos neurofiziológiai tényekkel. Az agy éppoly kevéssé dolgozik 
képekkel, mint kijelentésekkel. Funkcionálisan összekapcsolt neuronok csoportjaival dolgozik. 
Ám hogyan tudjuk ama funkcionális kapcsolatok sajátosságait a legalkalmasabban megragadni? 
Képek széleskörű használata – az elvont szimbólumok formális láncolatairól szóló puszta beszédhez 
képest – magyarázatainkat természetesebbé és gyümölcsözőbbé teszi. A legutóbbi időkig ez az út 
a filozófiai kommunikáció terén egyszerűen járhatatlan volt. Mára viszont már az is lehetségessé 
vált, hogy a tudatfilozófia történetének új értelmezését adjuk, s megértsük, hogy ama mindennapi 
tapasztalat, miszerint gondolkodásunk igazából a képek közegében zajlik, miért nem nyert soha 
valamiféle megfelelő elméleti megfogalmazást.”159

Az egyik lehetséges képelmélet, amelyet Nelson Goodman amerikai filozófus dolgo-
zott ki, valójában nem is tesz különbséget a verbálisan és a vizuálisan megjelenített 
képek között.160 A képek és a szavak kulturális termékek, Goodman szóhasználatával 
verbális és vizuális kommunikátumok. Azért nem választhatók el, véli a szakember, 
mert mindkettő azonos funkciót tölt be. Ez pedig a valóságnak a hasonlóságon alapuló 
leképezése, azaz az akár szónyelvi, akár képnyelvi kép létrejötte kommunikációs tevé-
kenység eredménye. Az amerikai filozófus felfogásában a kép és a szó csak az ábrázolás 
konvencióit és technikáit tekintve, illetve a kifejezés mélységében – tehát a szimboli-
kusság és a reprezentáltság mértékében – mutat valamelyest különbséget. A vizuáli-
san megalkotott képek a vonalformáktól a piktogramokig terjedő módokon kísérlik 
meg a valóság szimbolikus megjelenítését, míg a szavak a hasonlatok és a metaforák 
eszközével hoznak létre szimbolikus üzeneteket. Az akár verbálisan, akár vizuálisan 
kódolt jelentés Goodman161 megközelítésében tehát minden esetben szimbolikus, azaz 
a felfedezett, megtapasztalt, feltételezett vagy elképzelt hasonlóság jelképekbe foglalt 
kifejeződése. Ez a jelkép és a jelentés közötti szimmetrikus viszonyra utal, mivel az egyik 
felidézi a másikat. A szimbolikusság kulturális alapú létrehozásának folyamatát a szerző 
inskripciónak nevezi, amelyet úgy értelmez, hogy a szimbólumba beleíródik a jelentése. 
A verbális vagy a vizuális reprezentáltság, tehát a hasonlóság mértékének megmutat-
kozása ezzel szemben aszimmetrikus viszonyt takar, mert az egyezés kifejeződésének 

159	 Nyíri (2000): i. m.
160	 Nelson Goodman: Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols. Indianapolis, Bobbs-Merrill 
Company, 1968. Mi a könyv német fordítását használtuk: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. 
Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1995.
161	 Goodman (1995): i. m.



121

szintje sohasem érheti el a teljességet, pontosabban az egybeesést, hiszen akkor a jelen-
tések visszaadásához sem verbális, sem vizuális képekre nem volna szükség, és maga 
a leképezés válna feleslegessé. A leképezés során ugyanazt a dolgot hol a verbalizálás, 
hol a vizualizálás tudja érzékletesebben megjeleníteni, és így egyúttal a szimbólumot 
könnyebben felidézhetővé tenni. A reprezentálás folyamata Goodman szerint deskrip-
ció, mert a jelkép egyrészt felidézi és előhívja (reprezentálja), másrészt leírja a jelentést. 
A vizuális szimbólum (kép) és annak verbális képekben (metaforákban) való kifejezése 
között tehát nem abban áll a különbség, hogy a kép jobban hasonlít arra, amit bemutat, 
mint a szavakkal körülírt jelentés, hanem abban, hogy azonos vagy nem a szimbólum 
által felidézett (reprezentált) tartalom. S ha ez a feltételezés igaz, akkor a metaforák 
megértése sem nyelvi, hanem vizuális műveleteket takar.162

35. ábra: Nelson Goodman (1906–1998) amerikai filozófus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Nelson_Goodman

Zygmunt Bauman a fentiekben tárgyalt szimbolikusságon és reprezentáltságon túl meta-
forikus társadalomelméletében a modern képi gondolkodás ismérveként tartja számon 
a képiség kontextuális befolyáson alapuló kiszámíthatatlanságát is, azaz a képek által 
megvalósuló intertextuális modalitások határtalanságában látja a kép mint entitás vizuális 
kommunikációra gyakorolt legfontosabb hatását.163 Úgy véli, hogy bár a vizuálisinfor-
máció-átadás (például emotikonok segítségével) a szöveg egészét alakította át egyetlen 
szimbolikus üzenetté, annak elemei (küldő, csatorna, effektus stb.) egymással csakis 
azáltal kerülnek interaktív kapcsolatba, hogy magát a tartalmat hasonló vagy teljesen 
azonos képi jelek közvetítik. Ez a fajta szimbolikusság kiszámítható, ami beszűkíti 
a vizuálisinformáció-átadás modern formáit és értelmezési tartományát, azaz a jelenté-
sek a vizuális eszköztár leegyszerűsödésével egyre egyértelműbbé válnak. A felgyor-

162	 Nyíri (2000): i. m.
163	 Zygmunt Bauman: Culture as Praxis. London, Sage Publications, 1999.

https://en.wikipedia.org/wiki/Nelson_Goodman


122

sult kommunikáció megköveteli a képalkotóktól a biztos jelhasználatot, a befogadóktól 
pedig a jelek azonnali megértését, és így a különböző technikai megoldásokon alapuló 
képek valójában már kód nélkülieknek tekinthetők. Bauman164 szerint a modern vizu-
alitásban tetten érhető kiszámíthatatlanságnak fontosabb kommunikatív szerepe van, 
mint a puszta információközvetítés, mert a „bonyolultabban kódolt entitások” (absztrakt 
képek) elvontabb tartalmakat közölnek képekben elbeszélve. Ahol az információkat is 
rejtettebb képiség által továbbítják, ott nagyobb a lehetőség a metaforikusabb vizuális 
üzenetek megjelenítésére is, illetve, mint a lengyel szakember is hangsúlyozza, a képek-
kel való manipulálás is gyakrabban fordul elő, mint az egyszerű információt továbbadó 
ábrák esetében. Ezektől a tényezőktől függ a kép által kiváltott reakciók és emóciók, 
illetve a néző, a befogadó befolyásolásának az erőssége is. Ebben az esetben a kép már 
nemcsak üzenethordozó médium, hanem annak is eszköze, hogy a vizuális tartalom-
hoz kapcsolódó befogadás másképpen szerveződjön, mint az egyszerű „kódleolvasás”, 
véli Bauman.165 A képi üzenetek mindazonáltal, feltételezi a szerző, többnyire sokkal 
erőteljesebb és közvetlenebb, ugyanakkor gyorsabb és megjósolhatatlanabb reakciókat 
képesek kiváltani a címzettből, s ezért van az, hogy a kép által közvetített tartalomra 
válaszként adott kognitív és emocionális megnyilvánulások is gyakran egyértelműbben 
beazonosíthatóak, mint a verbális befogadás esetében.

A gyenge (kiszámítható) vagy erős (kiszámíthatatlan) szimbolikusság és reprezen-
táltság mellett az internetalapú kommunikációs műfajoknak fontos vonása az is, hogy 
a szövegeket és a képeket hiperlinkek segítségével mindig újabb kapcsolatba rendezik, 
és az adott viszonyulások szempontjából sorrendbe is állítják. A hipertextualitás nemline-
áris szövegeket eredményez, amelyekben a szövegtestet kiegészítik más elemek is, például 
audiovizuális és vizuális tartalmak. Bódi Zoltán ezért is véli úgy, hogy az internetes 
szövegkultúra harmadik ismérve a meghatározott kontextusokban megvalósuló multime-
dialitás.166 Feltételezhetjük, hogy a vizualitásnak ebben az esetben sem az a szerepe, hogy 
pusztán hozzáadódjon a lineáris szövegtartalomhoz, vagy irányítsa annak interpretálá-
sát – azaz a képi nyelv nem egyszerűen kíséri a verbális üzenet feldolgozását –, hanem 
a mondanivaló sűrítése és a szöveg hatásának felerősítése, akár más modalitások (zene, 
hangeffektusok stb.) használatával is.

Egy további jellegzetesség, amely az internetes műfajokban meghatározza és – mint 
interaktív működési elv – szabályozza is a vizualitás és a verbalitás kapcsolatát, vagyis 
azt, hogy éppen melyik dominál, nyilvánvalóan az előző ismérvek (1. szimbolikusság; 
2. reprezentáltság; 3. kontextualitás és medialitás) hozadékaként alakult ki. A vizualizá-
lódás szimbolikussága és dinamikája műfajfüggő jelenség, a hipertextualitás pedig sajátos 
viszonyba állítja a kettőt. Azonban valamennyi ismérv hátterében ugyanaz a kommu-
nikációs igény mutatkozik meg: az azonnali visszacsatolás alapvető késztetése, vagyis 

164	 Bauman (1999): i. m.
165	 Bauman (1999): i. m.
166	 Bódi Zoltán: Szimbolikus írásbeliség az internetes interakcióban. In Balázs Géza – Bódi Zoltán (szerk.): 
Az internetkorszak kommunikációja. Budapest, Gondolat Kiadó – Infonia Alapítvány, 2005. 195–212.



123

az, hogy a véleményünket a barátokkal, a családdal, a munkatársakkal vagy akár jóval 
nagyobb közösségekkel rögtön és mindenki számára egyértelműen (gyengébb szimbo-
likával), valamint dinamikusan, azaz a lehetőségekhez mérten egyedi, figyelemfelkeltő 
módon osszuk meg. S nemcsak azonnal közölni akarunk tartalmakat, hanem haladéktala-
nul meg akarjuk ismerni azokat a válaszokat is, amelyeket a célközönségünk az általunk 
posztolt eseményekre ad. Ez lesz a negyedik ismérv, amelyet a nem késleltetett tempo-
ralitás fogalma ír le a legteljesebben. Nyíri Kristóf ezt a sajátosságot az azonnaliság 
elve alatt tárgyalja, és rámutat, hogy a temporális mutatójában nem elhalasztott reakció 
és annak azonnali hatása alapjaiban tudta megváltoztatni a modern kommunikációs 
eszközök kapcsolattartásban betöltött szerepét.167

Ezen ismérvek tudatában nem meglepő, hogy a vizualitás eszközkészlete kimondot-
tan alkalmas az internetalapú kommunikációval szemben támasztott igények, úgymint 
gyorsaság, egyediség (magas fokú szimbolikusság), hatékonyság, azonnaliság kielégí-
tésére. Ezek a mutatók, írja Nyíri,168 végigkísérik a kommunikáció evolúciós fejlődését, 
s egy-egy mérföldkőnél eddig is az volt megfigyelhető, hogy a képi ábrázolás technikája 
és a verbalitáshoz való viszonya alapjaiban változott meg. A vizualitásnak ezeknél a for-
dulópontoknál már nem kiegészítő, illusztráló szerep jutott, azaz a kép nem a monda-
nivaló alátámasztására kapott helyet egy szöveg szerkezetében, hanem önálló, szöveget 
generáló funkciót nyert. Ha visszagondolunk a fentebb említett keresztkapcsolatokra, 
amelyeket a vizuális kommunikáció történetén keresztül mutattunk be, észrevehetjük, 
hogy mindig egy újabb keresztkapcsolat létrejötte indukálta a kommunikációs változást. 
Az első barlangrajzok az információcsere tereként működtek, de általuk sztorikba ágya-
zottan – a képiség médiumára támaszkodva – egyrészt megszületett a narratíva, azaz 
a képben elmesélt történet verbális változata, másrészt pedig a rituális kommunikáció 
részeként megvalósult a szakrális szerep betöltése: ismétlődő mintázatokba rendezet-
ten – többek között – a vadászat sikerét volt hivatott biztosítani a képek ismétlődése. 
A barlangrajzokon ezenfelül az önkifejezés és az önábrázolás is megfigyelhető.

Mint a kommunikáció történelmének első példái is bizonyítják, a vizuális kommu-
nikáció evolúciójára nagy hatással volt a képekben való történetmesélés, azaz a hallott, 
látott vagy elgondolt tartalmak cselekménnyé szövése és képekben való kifejezése. Ennek 
az a magyarázata, hogy verbális gondolataink nem működnek vizuálisan elképzelt kép-
sorok nélkül, s bár nyilvánvaló, hogy az ősemberek a tűz körül kezdetleges szavakba 
és egyszerű beszédegységekbe öntve is elmesélték a vadászat eseményeit, a történet 
rögzítésében és a szakrális funkció betöltésében nagyobb része volt a képi ábrázolás-
nak. A különböző történelmi korszakokban hasonló szerepet játszott a szentek életének 
képekben való elbeszélése vagy a nagy csaták és háborúk jeleneteiben harcolók hősi 
tetteinek megörökítése. Csák Viktor modern korunkra vonatkoztatva elemzi a vizuális 
történetmesélés hat elemét, de hangsúlyozza azt is, hogy ezeket nagyrészt már a barlang-

167	 Nyíri Kristóf: Képjelentés és mobilkommunikáció. In Nyíri Kristóf (szerk.): A 21. századi kommunikáció 
új útjai. Budapest, MTA Filozófiai Kutatóintézet, 2001. 59–79.
168	 Nyíri (2001): i. m.



124

rajzokban is felfedezhetjük.169 Szerinte a képi narráció lényege, hogy a sztori könnyen 
követhető, azonnal megérthető és „kristálytisztán átadható”, ami nem más, mint a vizu-
ális műfajok hatékonyságának a legfőbb biztosítéka. Csák cikke alapján az eredményes 
vizuális narráció a következő hat elemmel rendelkezik:

1.	 autentikusság a tartalmat illetően;
2.	 letisztultság a forma vonatkozásában;
3.	 relevancia a használhatóság tekintetében;
4.	 specifikusság az ábrázolás helyének megválasztásában;
5.	 kreativitás az emóciók biztosításának érdekében;
6.	 storytelling: modern kifejezéssel élve a történet előadásának módja, vagyis az, 

hogy a sztori ne csak figyelemfelkeltő és különleges legyen, hanem tanulságot, 
tudást, ötletet is közvetítsen, vagy egyéb következtetéseket is le lehessen vonni 
belőle.

Ha ezek egyszerre valósulnak meg, például a reklámban, az üzleti életben vagy a Face-
bookon és egyéb modern csatornákon zajló önképmenedzselésben („én-PR”, „énmarke-
ting”), akkor nagy valószínűséggel nem adathalmazokkal bombáztuk a kommunikációs 
partnereinket, hanem hiteles és sikeresen vizualizált történetekkel tudtuk őket meggyőzni 
a közvetített tartalom fontosságáról vagy a kommunikatív esemény valós funkciójáról, 
írja Carmine Gallo kommunikációs szakértő is a Storytelling. A történetmesélés ereje 
című könyvében.170 Éppen ezért az internetes kommunikáció két fő ismérve csupán-
csak látszólagos. A szakember ugyanis arra hívja fel a figyelmet: hamis azt vélni, hogy 
az online kommunikációban a képi ábrázolás előretörésével háttérbe szorult volna a tör-
ténetiség és a belőle fakadó narráció, s csak a szituációnak megfelelő, izoláltan értelmez-
hető képekkel kommunikálunk, amelyek között kevés az összefüggés, így valódi sztorit 
sem alkotnak egymással, csupáncsak képsorozatok. Ennek éppen az ellenkezője igaz: 
az internetes kommunikációban a posztolt képek is visszakereshetők, sorbarendezhetők, 
és így önmagukban is képesek narrálható történetet közvetíteni. Gallo171 szerint a másik 
tévedés az, hogy a képekkel megvalósuló online kommunikációban sosem a tényszerűsé-
gen alapuló információcseréé a főszerep, hanem a képi üzenet által kiváltott érzelmeké, 
mivel a verbális tartalmat csak akkor olvassuk el alaposan, ha az ahhoz kapcsolt vizuális 
elemek által közölt többletinformáció, azaz a kép sugallta emóció elért hozzánk. A szak-
értő azt állítja, hogy az emotikonok, amelyek szerves szövegalkotó részei az sms-eknek, 
a chatüzeneteknek vagy akár az animált, mozgó egységekből összetevődő, szöveg nélküli 
tájékoztató felületeknek, szintén betölthetik a storytelling szerepét, s így közvetlenül 
információhordozó kommunikációs tényezővé is válhatnak. Ennek belátása arra a meg-
közelítésre épít, hogy a memóriánk képalapú, tehát visszaemlékszünk arra, hogy mely 

169	 Csák Viktor: A vizuális történetmesélés 6 eleme. Kreatív Kontroll, 2018.
170	 Carmine Gallo: Storytelling. A történetmesélés ereje. Ford. Gaál-Smith Katalin. Budapest, HVG Köny-
vek, 2016.
171	 Gallo (2016): i. m.



125

kommunikációs eseményhez milyen vizuális ismeretek társultak, s megjegyezzük, hogy 
melyik beszédpartnerünk melyik képi jelet részesíti előnyben érzelmei kifejezésére. 
Ebben a folyamatban a kommunikáló személyekhez individuálisan kialakított vizuális 
eszköztárat rendelünk hozzá, amely arra szolgál, hogy a puszta üzenetátadáson túl (pél-
dául érzelemközvetítés) az információ mögött rejlő narratívát is építse, azaz magáról 
a személyről hordozzon tudnivalókat.

A fejlődést tekintve azonban a nyelv és a kép egysége nem (teljesen) bomlott fel, 
csak újjászerveződött. Minél modernebb az utóbbi készítésére alkalmazott technológia 
(például okostelefonok), annál szembetűnőbb a képek és a szövegek egymáshoz való 
viszonyának átalakulása, illetve az a tendencia, hogy a vizualitás átveszi a verbális üzenet 
kommunikációs funkcióit. Az, hogy a mobilunkkal csak fényképezzünk vagy szelfiz-
zünk, már nem ad elégséges kommunikációs impulzust, és a „mindenki fotóművész” 
elve helyett megfogalmazódott az igény arra, hogy „mindenki alkalmazott grafikus” 
is lehessen, hiszen a sok kiegészítő applikáció és a telefonok képi megoldásokat prefe-
ráló kommunikációs funkciójának gyors evolúciója lehetőséget teremtett a felvételek 
azonnali átalakítására, egyéni szöveggel, illetve emotikonokkal, szimbólumokkal való 
kiegészítésére. Néhány kattintás segítségével egy fényképből egyedi stílusban létreho-
zott üzenetet varázsolhatunk, átszínezhetjük, személyes tartalmat applikálhatunk fel rá, 
vagy akár montázsképet készíthetünk élményeinkből egy saját magunk szerkesztette 
keretben elhelyezve. Ezek a megoldások képi narratívumokként működnek, történeteket 
szőnek körénk, életutunkat teszik közzé vizuális formában. Már nem fontos betűkkel 
is feltölteni a szövegmezőket: az egyik aktuális irányvonal éppen az, hogy a szöveges 
tartalmat kiváltja a hangüzenet és a hangos képek, videók küldése. A kép ilyenformán 
már nemcsak egy statikusan rögzített beállítás, egy eseményt megörökítő felvétel, hanem 
egy kommunikációs funkcióváltást megragadó eszköz is, amely nem pusztán kiegészíti 
a verbális kommunikációt – maga az üzenetet hordozó médium. Marshall McLuhan, 
korunk egyik legjelentősebb, vizuális kommunikációval foglalkozó teoretikusa ezt úgy 
fogalmazta meg, hogy a „médium maga az üzenet”.172 Ez azt jelenti, hogy bár a képet 
bizonyos gondolataink közlésének céljával küldjük, tisztában vagyunk azzal, hogy sokkal 
nagyobb mennyiségű többletinformációt hordoz, mint amennyit az eredeti esztétikai 
értékével szándékunkban állt kifejezni.

Vilém Flusser A fotográfia filozófiája című művében erre utalva különböztet meg 
elsődlegesen és másodlagosan kódolt imaginatív fotókat.173 Az elsődleges imaginációban 
a kép információt közvetít, és a befogadó szinte gondolkodás nélkül tudja azonosítani 
a közölt tartalmat. Ezzel szemben a másodlagos imagináció háttérbe szorítja az egyér-
telműen kódolt tartalmat, és a kép által felidézett kódok segítségével üzen egyéb típusú 
tudnivalókat a felvételről, azaz előtérbe állítja például a képalkotás kontextusát, színhatá-
sát, szimbolikáját, megformáltságát és árnyékoltságát. Flusser megkülönböztetése alapján 

172	 Marshall McLuhan: A Gutenberg-galaxis. A tipográfiai ember létrejötte. Ford. Kristó Nagy István –  
Tótfalusi István. Budapest, Trezor Kiadó, 2001.
173	 Vilém Flusser: Für eine Philosophie der Fotografie. Göttingen, European Photography, 1988.



126

a másodlagosan kódolt képeket technikailag bonyolultabbnak feltételezzük, művészi 
hatásúnak gondoljuk. A kódoltság terminust egyébként arra használja a szakember, 
hogy megnevezze a fényképezésben alkalmazott technikákat, amelyek különleges hatást 
kölcsönöznek a fotóknak, és azokat ekképpen elválassza a valóságos, azaz elsődlegesen 
imaginatív (nem manipulált, természetes) felvételektől. A fényképek előtti képiséget 
„történelem előtti” vizuális korszaknak tartja, és felosztásában minden nem fotóalapú 
ábrázolási technikát elsődlegesnek, azaz nem kódoltnak (nem modifikáltnak) minősít. 
Ezzel szemben a fotográfia feltalálásával megkezdődött a képalkotás új, manipulatíve 
kódolt időszaka. McLuhan174 ezt a korszakváltást a vizualitással való befolyásolás okán 
negatívnak írta le, és azt jósolta, hogy az elektronikus képalkotással visszatérhet a „törzsi 
ember” által megteremtett képiség, amelynek a konkrét valósághoz alapvetően ugyan-
olyan kevés köze van, mint a barlangrajzoknak, mert mindkettő egy célnak alárendelt, 
filterezett realitást közvetít. A filterezésben kivehető az arányok elmozdulása (vö. az 
aránytalanság mint manipulatív ábrázolási technika), amely hasonlatos ahhoz, amilyen 
céllal a modern fényképészet befolyásolja a természetes valóságot. A barlangfestmények 
csak elmosódottan ábrázolták a hátteret, és szimbolikus jelentőséget tulajdonítottak 
az úgynevezett mágikus szuperpozíciónak, azaz az állatok egymásra festésének. McLu-
han szerint ezek a technikák felfedezhetők napjaink fotográfiájában is.

Flusser is retrospektív alapon közelíti meg a vizuális korszakok evolúcióját, mert 
a jelenkori képiség tulajdonságaiból következtet vissza a korábbi fejlődési szakaszokra. 
Három periódust különböztet meg: a mágikus, a szöveges és a technikai képek időszakát. 
A mágikus képek a „történelem előtti időszak” termékei, és abban az értelemben töltöttek 
be misztikus, totális funkciót, hogy a valóság illúzióját ugyan a maga teljességében tudták 
megragadni, de csakis létrejöttük eredeti célját, a megigézést, az ember és a misztikusnak 
tételezett realitás közti közvetítést jelentő keretben. Ez a funkció a szöveges képek meg-
jelenésével elhalványodott, a befogadó eltávolodott a vizualitás mágikusságától. Ennek 
következményeként az elsődleges képi jelentésstruktúrák is elvesztették eredeti közlés-
tartalmukat, és rájuk rakódott egy másodlagosan létrejött értelem, amelyet nem a vizuális 
produktumok mindenkori keletkezési ideje, hanem a későbbi korok befogadói rendeltek 
hozzájuk. A jelentés körüli bizonytalanság, véli Flusser, kikényszerítette a szöveggel 
kísért képiség korszakának eljövetelét, hogy ezt a paradoxont feloldjuk és az alkotást 
a jövőbe pozicionáljuk. A cseh származású filozófus megemlíti, hogy a mai napig kétely 
uralja a barlangrajzokon látható jeleket, így például a körök szimbolikájának jelentését, 
mert hiányoljuk a megszövegezett értelmezési keretet. A második periódust, a szöveges 
képek korszakát, amely „a történelem kezdete” is egyben, így jellemzi: az emberek meg 
szeretnék fejteni a megelőző korok vizuális alkotásait, ezért először úgy járnak el, hogy 
a képekhez szövegeket rendelnek hozzá, és diskurzust folytatnak a lehetséges jelenté-
sekről. Ez rekonstrukciós folyamat, amely kitermelte, hogy a vizuális produktumok 
értelmezését megszületésük körülményeit bemutató képaláírásokkal, címekkel, adatok-
kal segítsük (vö. fentebb: másodlagos imagináció). A képek megszövegezései (verbális 

174	 McLuhan (2001): i. m.



127

elmesélései, az interpretációs kód megadása stb.) közül egy történet általában dominánssá 
válik, és a vizuális interpretálás ekképpen már csak egydimenziós lesz. Ennek mintájára 
alakult ki az a kommunikációs mód is, hogy a jelenkor a képeit az értelmezési keret 
megadásával hagyományozta át a jövőre. A harmadik, a „technikai képek korszaká-
nak” beköszöntét Flusser175 szerint az okozta, hogy még a legjobb megszövegezés sem 
teszi lehetővé a mágikus képek teljes mértékű átélését, és csak részben segíti a vizuális 
tartalom megragadását, azaz úgyszólván még az egydimenziós (irányított) percepció 
is meghaladja a befogadói kompetenciáinkat. Erre az időszakra, a 19. századra tehető 
a fotográfia elterjedése, amely nyilvánvalóan átkódolta a természetes realitást. Ez – véli 
a cseh szakember – új, „irrealisztikus valóságot” hozott létre, ami pedig valóban felidézi 
a mágikus képek hatásának mechanizmusát, csak mai technikai környezetbe ágyazottan.

Flusser szerint a harmadik korszak kezdetével következett be a képek kommunikációs 
funkcióváltása.176 A mágikus technikai képek ismét megvalósították a történelem előtti 
többdimenziós vizuális értelmezési tartományok megnyitását. Ez pedig automatikusan 
többértelművé tette a kép fogalmát, s átkeretezte a képek általi üzenetküldés szabályait. 
A vizuális kultúra formai és tartalmi jellemzői ugyanúgy információkat közölnek a fel-
használói csoportról, mintha beszélni hallanánk annak tagjait. Tehát ahogy a verbális 
kultúrában bizonyos szavak, mondatszerkezetek vagy diskurzusjelölők a közösség egé-
szének az ismertetőjegyei lehetnek (például a tájszavak hallatán felismerjük a beszélők 
dialektusát), úgy az új kommunikációs eszközök esetében ugyanez igaz a képi elemekre 
(például általuk következtethetünk a használók identitására). A kérdés azonban az: felté-
telezhetjük-e, hogy a vizuális identitásjelölők alkalmazását ugyanúgy elsajátíthatjuk, mint 
a verbálisokét? Fám Erika filmesztéta, képkutató többek között erre kereste a választ, 
amikor egy vele készült interjúban elmondta, hogy a képi információk feldolgozására 
minden valószínűséggel több időt fordítunk naponta, mint az olvasottakéra, és gyakran 
döntünk úgy, hogy a képet megnézzük ugyan, de a hozzá tartozó szöveggel már nem 
foglalkozunk.177 Ez is azt sejteti, hogy napjaink kommunikációs terét a képek uralják, 
és a vizuális nyelv elsajátítása a verbáliséhoz hasonló tanulási folyamatban történik. 
A kutató szerint a képi információk feldolgozását ugyanúgy kellene tanulnunk, mint 
az olvasást vagy az írást. Azt is megjegyezte az említett interjúban, hogy az nem fel-
tétlenül negatív, hogy a modern kommunikációban a képeké a főszerep, csak olyan 
tanulási-tanítási módszerekre van szükség, amelyek a legkisebbeket majd „átvezetik” 
a verbális kultúrából a képibe, és megmutatják nekik, hogyan kell helyesen értelmezniük 
a vizuális produktumokat mint kommunikációs egységeket. Ebben segíthet a kortárs 
művészet is, mondja Fám, aki kidolgozta a képi kultúra tanításának egy lehetséges mód-
szertanát. Ezt idézzük alább.

175	 Flusser (1998): i. m.
176	 Flusser (1998): i. m.
177	 Kiss Judit: Képi kultúrára kéne nevelni a képek uralta világban. Interjúval búcsúzunk az április 7-én 
elhunyt Fám Erika filmesztétától. Krónika Online, 2021. április 8.



128

„A képi kultúrára, a képi információk feldolgozására való nevelés legalább olyan fontos, mint 
megtanítani írni-olvasni, számolni a gyereket. Ez teljes mértékben hiányzik az oktatásból, és csak 
kívülről lehetne elkezdeni. A gyerekekhez az információk legnagyobb része vizuálisan érkezik, 
sokkal inkább, mint verbálisan, vagy szövegeken keresztül. Lehetne akár a pedagógusok feladata is, 
hogy a vizuális kultúrát ne csak az egyszerű rajztechnikák elsajátításával, hanem például a filmek, 
mozgóképek hasznosításával is egészítsék ki az oktatást. […]
A képi kultúrára való nevelést pótolni kellene. A filmklubok ideje már lejárt, de létre lehetne hozni 
közösségi fórumokat, ahol fiatalok értő felnőttekkel együtt meg tudják beszélni ezeket a dolgokat. 
Ennek a közízlés formálásában is nagyon fontos szerepe lenne: egész generációk jövője múlik azon, 
miként neveljük a fiatalokat. Ez a mi felelősségünk, a felnőtteké. Fórumokat kellene erre teremteni, 
pályázni kellene. De nagyon kevés megmozdulást látok ez irányba. […]
Nagyon fontos lenne, hogy a fiatalok mozgókép-kultúrát, vizuális kultúrát tanuljanak, értsék 
a képeket. A képek ugyanis élnek, hatnak a gondolataikra, befolyásolják az érzelmeiket. Közben 
egyfajta véletlenszerűség kezd eluralkodni: a képek erősebbek lesznek, mint a használóik.
Az ember nemcsak képfogyasztó lény, hanem képalkotó és képhasználó lény is, így a fiataloknak 
tudatosan is kell tudniuk bánni a képekkel. Kritikai szemléletet, esztétikai szempontokat is kéne 
tanítani nekik, hogy ne fogadjanak el mindent válogatás nélkül. El kellene igazítani a fiatalokat: 
mi az, ami érték, mi az, ami elfogadható, mi az, amit megengedhetünk a képeknek, mi az, amit 
nem – mert a képi világ »túlnő« rajtunk és hatalmasabb lesz, mint mi, közben észre sem vesszük, 
hogy mennyire manipulál bennünket.”178

A Fám Erikával készült, imént idézett 
interjú arra is rámutatott, hogy a  képi 
kultúra veszélyeket is rejthet: például azt, 
hogy a vizualitás kiszorítja a verbalitást, 
és a verbális információ fog abba a sze-
repbe kerülni, hogy kísérje a vizuálisat. 
Ezt a gondolatot nyilvánvalóan kiegészít-
hetjük azzal is, hogy a képek térhódítása 
miatt gyengül az olvasási kompetencia, 
illetve a kortárs kommunikációs műfajok-
ban egyre romlik az íráskészség és a nyelv-
használók helyesírása, sőt: maga az írás is 
elsorvad, mert vizuális szimbólumokkal, 
képekkel helyettesítünk bizonyos nyelvi 
tartalmakat. Klasszikus példája ennek 

az sms-kommunikációból ismert rövidítési gyakorlat számos esete, úgymint vagyok = 
vok = v. Ez egy séma, amely nem egyedi példája a verbális kommunikáció elkopásának. 
Egy gimnazisták körében végzett felmérés szerint az sms-kommunikációban öt különböző 
rövidítési mechanizmus figyelhető meg.179 Ezek a következők:

	– betűszós (például JÉ = Jó éjt!);
	– szimbólumalapú (például +kérdez = megkérdez);

178	 Kiss (2021): i. m.
179	 Lipusz Kinga: Rövidítések az elektronikus kommunikációban. E-nyelv Magazin, 2012. május 21.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Felkeltette az érdeklődését a magyar sms-üzenetek 
nyelve? Olvassa el Lipusz Kinga írását az sms-ekben 
használt rövidítésekről! Megjelent az E-nyelv magazinban 
2012-ben. 
 
https://e-nyelvmagazin.hu/2012/05/21/roviditesek-az-
elektronikus-kommunikacioban/

https://e-nyelvmagazin.hu/2012/05/21/roviditesek-az-elektronikus-kommunikacioban/


129

	– betűalapú (például Mber = ember);
	– betűkihagyás (például sztem = szerintem);
	– szerkezeti (például nemtom = nem tudom).

Az ilyen nyelvhasználati formák egy-egy csoport egyezményes jelrendszerét képezik, 
amelyet csak annak tagjai alkalmaznak és értenek. Kapcsolódva Fám hasonlatához, 
ezek az elemek azonnali információt közvetítenek a használókról, úgymint: gyorsan 
kommunikálnak, rögtön üzenni akarnak egymásnak, nincs idejük szép magyarsággal 
megformázni a mondanivalót.

A fentiekhez hasonló kódok szerveződését, a verbális és a vizuális kommunikáció 
összeolvadását a korábbi, lineáris elrendezésű, a közlő és a befogadó közötti információ-
cseréről szóló kommunikációs modellekkel, illetve a hagyományos kultúratudományi, 
a verbális és a vizuális üzenetek mögött egyértelműen beazonosítható identitásjelölő 
tényezőket feltételező megközelítésekkel már nem tudjuk megfelelően leírni. Például 
azért sem, mert a csoport- és az egyéni identitást reprezentáló elemek között sincs mindig 
egyértelmű összhang, illetve az alapvetően megváltozott üzenetközvetítési funkciók nem 
feltétlenül rekonstruálják az információt küldők és vevők közötti viszony minőségét. 
Ezalatt azt értjük, hogy bár a társas kapcsolatok a sűrűbb hálózatú, a gyorsabb, a kötet-
lenebb és az azonnali interaktivitást megkövetelő kommunikációs tevékenységek felé 
mozdultak el, az egyéni preferenciák erősen eltérhetnek ettől.

2.13. A kommunikáció szerepe a kulturális modellekben

Úgy véljük, a kultúrakommunikáció mint új kutatási paradigma vállalkozhat arra, hogy 
megvilágítsa, a modern kommunikációs eszközök által átalakított kommunikációs 
térben, az innovatív elrendezésű társas kapcsolatok kötelékében hogyan hozunk létre 
új kulturális kódokat, jelentéseket és tartalmakat, illetve miként közvetítjük ezeket 
a verbális és vizuális nyelv segítségével. Ez a megközelítési mód egyrészt a szóbeli-
ség és a képiség egységében szemléli a mai kommunikációs kultúrák által megnyitott 
kommunikációs tereket, aminek következtében a verbális és a vizuális nyelvi kódok 
formája és tartalma sem különül el egymástól, hanem együtt alkot egy új kódrend-
szert. A szóbeliség és a képiség együttesében kialakuló kommunikációs terek egyben 
kulturális terek is, amelyeket szervesen összekapcsol az, hogy a kulturális tartalmak 
nem egy sajátosan vizuális vagy egy sajátosan verbális nyelv által jönnek létre, hanem 
a kétféle kódrendszer egységében. A két kódolási típus, azaz a verbálisan és a vizuáli-
san megformált és közvetített kulturális tartalmak között állandó interakció figyelhető 
meg, amely nem kölcsönösen komplementer (a szöveg kiegészíti a képet, a kép pedig 
a szöveget), hanem konzisztens viszony. Ez a feltételezés pedig arra enged következ-
tetni, hogy a kultúrakommunikáció paradigmájának integratív módon kell szemlélnie 
a kultúra és a kommunikáció modelljeit, hogy ezek metszetében megalkothassuk a kul-
túrakommunikáció modelljét.



130

Az előző fejezetben a kultúrakommunikáció munkadefinícióját az ismert kommuniká-
ciós modellek alapján tárgyaltuk, és azt vizsgáltuk meg, hogy ezekben milyen szerep jut 
a kultúrának. Most pedig azt nézzük meg, hogy a kultúramodellekben milyen funkciót 
kap a kommunikáció. Alapvetés, hogy a kultúra maga is egy kommunikációs modell, 
legalábbis Claude Lévi-Strauss elgondolása szerint.180 A francia szociológus, etnológus 
és antropológus, az antropológiai nyelvészet egyik első képviselője ezt azzal indokolja, 
hogy a kulturális tartalmak nem állandók, hanem térben és időben is „közlekedő egysé-
gek”. Vagyis hol a kultúra lebomlását, hol felépülését előmozdító kommunikációs aktusok 
eredményei, amelyeknek az a feladatuk, hogy folyamatosan kommunikálják az „emberi 
megműveltség” (kultiváció) aktuális állapotát, tehát azt, hogy a kultúra maga éppen egy 
lebomlási vagy egy felépülési szakaszban vesz-e részt. Ebben a felfogásban végered-
ményben két ellentétes kommunikációs történés metszetében rajzolódik ki a kulturális 
tartalom: egyrészt az integrációs, azaz az építő, alkotó, másrészt pedig a dezintegrációs 
folyamatok tükrében. Lévi-Strauss az időt és a teret tartja számon olyan egységként, 
amelyben az integrációs (fejlődő) és a dezintegrációs (hanyatló) kultúrakommuniká-
ciós aktusok zajlanak.181 Ez azt jelenti, hogy a kommunikáció tartalmi komponensét 
jórészt a kulturális tartalmak cseréje teszi ki, a francia szakember megfogalmazásában: 
„ki- és megművelése” határozza meg. Ez egy szakadatlanságot feltételező, ugyanakkor 
ciklikus folyamat is, amelyben váltakoznak a fejlődő és a hanyatló kulturális szakaszok, 
s amelynek az alakulását megint csak a kommunikáció tudja dokumentálni. A kultu-
rális kódoknak, legyenek azok verbálisak vagy vizuálisak, az a szerepük Lévi-Strauss 
modelljében,182 hogy megteremtsék azokat a „képlékeny ideákat” (megművelés alatt 
lévő, elvont, aktuális szó- és képjelentéseket), amelyekkel a különböző kulturális válto-
zások leírhatók és jellemezhetők. Az említett modellben a kommunikáció egy harmadik 
funkciót is betölt, mégpedig azt, hogy az integrációs és dezintegrációs kulturális folyama-
tok összecsapásaiban és szakaszváltásaiban megszilárduló sűrített kódjelentéseket a szo-
ciális és az interperszonális kommunikációs aktusokban – szóban vagy írásban – gene-
rációról generációra örökíti. Ez a szerepkör a neves szociológus elképzelése szerint már 
nem kultivációs, azaz a kultúrát létrehozó, hanem objektivizációs, azaz a kultúrát átadó 
kommunikációs eljárás, amelyben a beszéd és az írás különféle médiumainak használa-
tával „rögzült ideákat” (megművelt, elvont, historikus szó- és képjelentéseket) alkotunk 
meg. Mindkét műveletben a kódolás a lényeg: a kultivációban a jelen, az objektivizáció-
ban pedig a múlt kódolt meghatározása zajlik. Ennek alapján logikus, hogy Lévi-Strauss 
az objektiváló kommunikációs eljárásokat az egyes kultúrákra jellemző norma- és kon-
venciórendszer létrehozásának folyamataként definiálja,183 míg a kultivációs eljárásokban 
azok az értelmezési műveletek kapnak helyet, amelyekben elválik, hogy mely kulturális 

180	 Claude Lévi-Strauss: Szomorú trópusok. Ford. Örvös Lajos. Budapest, Európa Könyvkiadó, 1979.
181	 Lévi-Strauss (1979): i. m.
182	 Lévi-Strauss (1979): i. m.
183	 Lévi-Strauss (1979): i. m.



131

tartalom milyen kóddal jelölve fog átkerülni a norma- és konvenciórendszerbe, azaz 
milyen kommunikációs aktus segítségével fog objektiválódni.

Franz Boas amerikai antropológus azon kijelentése, hogy magának az életnek és vég-
eredményben a kultúrának is a kommunikáció fenntartása a lényege, még 1930-ból szár-
mazik, hangsúlyozza Lévi-Strauss,184 aki a fent bemutatott modelljében elődje kultúrafo-
galmára támaszkodott. Boas megkülönbözteti a kultúra belső és külső kommunikációs 
rendszerét, s az előbbit az emberi természet „naturális”, az utóbbit „konstruált” kom-
munikációs struktúrájának nevezi.185 A belső, lényegében természetes kommunikációs 
rendszerben jönnek létre a szavak, a jelek és azok jelentései, amelyeket vizuális és verbális 
formában átemelünk (transzferálunk) a külsőbe, ahol egyezményes (konvencionális) nyelvi 
és képi kódokká rögzülnek. A szerző – elgondolásának szemléltetésére – bevezeti a „mi” 
és az „ők” fogalompárt is, mégpedig abban az értelemben, hogy a jeleket és jelentése-
ket kidolgozó belső kommunikáció mindig az emberek bizonyos csoportjára vonatko-
zik, amely a verbális és a vizuális nyelve segítségével létrehozza saját kulturális kódjait, 
a „mi-kultúrát”. Ezzel szemben a külső kommunikáció az „ők-kultúra”, amikor a „mi”, 
azaz a közösség megteremtett kultúráját közvetíti egy másik csoport („ők”) számára. 
Ezt az időbeli és térbeli eltérések okán alkothatja a „mi” egy későbbi generációja is, 
illetve egy egyéb, kívülálló, idegen csoport, amelyre a „mi-kultúra” tagjai nem átörökíteni 
szándékoznak a megszilárdított jeleket és tartalmakat, hanem a tőle való elkülönülésüket 
akarják jelezni. A „mi” és az „ők” kategóriáinak szembeállításában ragadta meg Boas186 
a kultúra lényegét, amelyet úgy határozott meg, hogy ebben a kettősségben szerveződ-
nek maguk a közösségek. A kultúrakom-
munikáció lényege tehát a közösség létre-
hozása, az összetartozás és az elkülönülés 
kulturális kódjainak megteremtése. A „mi” 
a számunkra ismert, s mint az amerikai 
szakember állítja: a természetes, a belső 
kommunikáció lényege az, hogy közve-
títsük az „ők” felé, kik vagyunk, és általa 
elkezdjük a „mi” csoportunkat az „ők” 
szemével látni. A szembenállás terméké-
nek tudható be, hogy megszületik az ellen-
tétes irányú kommunikáció, egyrészt 
a külső és a belső kommunikáció közötti 
interakcióban, másrészt a „mi” és az „ők” 
között. Boas a saját kultúrafogalmát187 ezért 

184	 Lévi-Strauss (1979): i. m.
185	 Franz Boas: Népek, nyelvek, kultúrák. Válogatott írások. Ford. Bónis György – Sárkány Mihály. Buda-
pest, Gondolat Kiadó, 1975.
186	 Boas (1975): i. m.
187	 Boas kultúrafogalmát részletesen lásd Boas (1975): i. m.

 

 

 

 

Olvasnivaló

A kultúra fogalmának értő elemzését kínálja Bakos Ákos 
idézett írása, melyet jó szívvel ajánlunk olvasóinknak.
A teljes írás itt érhető el:

https://eda.eme.ro/bitstream/handle/10598/29554/EME_
EM_2015-2_009_BakosAron_KulturaFogalmaFranzBoasM
unkassagaban.pdf?sequence=1&isAllowed=y

http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_
tbm_2014_39_249-276.pdf 

 

 

 

 

Olvasnivaló

A kultúra fogalmának értő elemzését kínálja Bakos Ákos 
idézett írása, melyet jó szívvel ajánlunk olvasóinknak.
A teljes írás itt érhető el:

https://eda.eme.ro/bitstream/handle/10598/29554/EME_
EM_2015-2_009_BakosAron_KulturaFogalmaFranzBoasM
unkassagaban.pdf?sequence=1&isAllowed=y

http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_
tbm_2014_39_249-276.pdf 

https://eda.eme.ro/bitstream/handle/10598/29554/EME_EM_2015-2_009_BakosAron_KulturaFogalmaFranzBoasMunkassagaban.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_tbm_2014_39_249-276.pdf


132

végeredményben szintén egy komplex kommunikációs modellben helyezte el, amelyet 
Bakos Áron tanulmánya tárgyal részletesen.188

„Boas első meghatározását a kultúráról meglehetősen későn, 1930-ban publikálja. Boas megfogal-
mazása szerint »a kultúra felöleli egy közösség társadalmi szokásainak minden megnyilvánulását, 
az egyén reakcióit, amennyiben azokra a csoportnak, melyben él, szokásai kihatnak, és az emberi 
tevékenységek eredményeit, amennyiben ezeket a fenti szokások meghatározzák«. (Boast idézi 
Kroeber és Kluckhohn 1952: 82).
A definíció alapvetően három elemből áll, a szokásokból és megnyilvánulásaikból, az egyéni visel-
kedésből és a tevékenységek eredményeiből. Boas definíciójának középpontjában a társadalmi 
szokások állnak, a szokások, melyek az emberi viselkedésre és az emberi termékek előállítására 
alapvetően kihatnak, és meghatározzák azok jellegét.”189

36. ábra: Franz Uri Boas (1858–1942) német származású amerikai antropológus
Forrás: https://hu.wikipedia.org/wiki/Franz_Boas

Boas190 és Lévi-Strauss191 koncepciójában, ahogy fentebb bemutattuk, a kultúra maga 
is úgy működik, mint egy kommunikációs modell. Ennek a szerkezete azonban nem 
a linearitásra vagy a koncentrikusságra épül, mint a hagyományos kommunikációs model-
lek, mert középpontjában célkitűzésként nem az információközvetítés, hanem a csoport-
identitás létrehozása és közvetítése áll. A kommunikáció feladata ebből kiindulva az, 
hogy explicit és implicit kulturális jelekkel megalkossa és definiálja a „mi” és az „ők” 
csoportját, továbbá verbális és vizuális kódrendszerek egységében közvetítse a megkonst-
ruált identitásokat, egyfelől az összetartozás (= integráció Lévi-Strauss modelljében), 
másfelől az elkülönülés (= dezintegráció Lévi-Strauss modelljében) jegyében.

188	 Bakos Áron: A kultúra fogalma Franz Boas munkásságában. Erdélyi Múzeum, 77. (2015), 2. 128–138.
189	 Bakos (2015): i. m. 134.
190	 Boas (1975): i. m.
191	 Lévi-Strauss (1979): i. m.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Franz_Boas


133

Mindkét tárgyalt szerző a strukturális antropológia képviselője volt, így nem meglepő, 
hogy a kultúrához és a kommunikációhoz mindketten strukturáló funkciót rendeltek 
hozzá. A kulturális kódrendszerek feladata, hogy behatárolják a nyelveket, mégpedig 
a rájuk jellemző, sajátos nyelvi kultúra alapján, s meghúzzák a határokat ezen kultúrák 
között. Ebben a tekintetben az elkülönítés, az elkülönülés kommunikációs szándéka úgy 
választja el egymástól a nyelveket és a kultúrákat, hogy a különbségeket strukturálja, 
és azokat a „mi” és az „ők” elhatárolása alapján fogalmazza meg, akár szisztematikus 
azonosságokat mutató csoportok megkülönböztetésének érdekében is (például: gene-
rációs kultúrák, szubkultúrák). Így az eltérést szimbolizáló kulturális kódokat a „mi” 
és az „ők” közötti kommunikáció felnagyíthatja, s szerkezeti elemként értelmezheti 
az identitás meghatározásában. Boas ezzel kapcsolatban mutat rá a differenciákat létre-
hozó és közvetítő kódok strukturáló dinamikájára. Attól a pillanattól fogva, hogy ezek 
a megkülönböztető elemek a nyelvben, a kultúrában a verbális és a vizuális kódok által 
megszilárdulnak, kétféle szerepet töltenek be a társadalmi rendszerben: koordinálnak 
és szubordinálnak. Függőségi viszonyba helyezik a „mi” és az „ők” alkotta csoporto-
kat, vagyis a nyelvnek nemcsak az a feladata, hogy létrehozza egy adott kultúrán belül 
a kisebb kulturális közösségek (szubkultúrák) jellemzőit, hanem az is, hogy szembeállítsa 
őket, illetve fenntartsa a különbözőséget – vagy legalábbis annak látszatát – a megfe-
lelő verbális és vizuális jelek alkalmazásán keresztül. Ez az úgynevezett szubordináló 
funkció, amely nemcsak elkülöníti, hanem alá- és fölérendeltségi viszonyba is helyezi 
a szubkultúrákat. Ebben az értelmezésben a nyelv mélyszerkezetében, azaz a természetes, 
belső kommunikációs módjában él a különbözőség kulturális érvényű képzete, az a világ
képet rendező erő, véli Boas,192 amelyet a másság hoz létre, és amely már nem feltétlenül 
tükröz valóságos eltéréseket, csak arra a kulturális-kommunikációs hagyományra épül, 
hogy valami/valaki különbözik valamitől/valakitől. Ennek a fajta szubordináló verbális 
és vizuális dinamizmusnak az amerikai szerző megközelítésében erősebb strukturáló 
szerepe van, mint a koordináló típusú kommunikációs módnak. A szubordináló elv magá-
nak a különbségtételnek az eszméjét őrzi, s ennek a szerkezetnek a megteremtésében jut 
nagy szerep a kommunikációnak, mert ez tartja fenn magát a megkülönböztető modellt 
is. Amennyiben a differenciálás szembeállításon alapszik, egészíti ki Lévi-Strauss,193 
a kultúra fogalmát máris egy konfrontatív strukturálást megvalósító kommunikációs 
modellben helyeztük el, és ez számos kulturális ellentét forrásává válhat. A koordináló 
típusú rendszerek is a különbségtétel értelmében szerveződnek, de az eltérésekhez, a ver-
bális és a vizuális megkülönböztető jegyekhez nem rendelnek hozzá indulatokat, ellensé-
gességet vagy gyűlölködést, hanem elismerik a párhuzamos kultúrák egyenrangúságát.

A fenti gondolatmenet azt bizonyítja, hogy Boas végeredményben a két alapvető 
strukturáló erő (szubordináló és koordináló) összecsapása mentén helyezte el a kul-
túra fogalmát, és a kultúrát tartotta felelősnek azért, hogy milyen viszonyban állnak 

192	 Boas (1975): i. m.
193	 Lévi-Strauss (1979): i. m.



134

egymással a népcsoportok, a kultúrkörök és a nyelvek.194 Ezzel elutasította a kultúra 
evolúciós fejlődéséről szóló nézetet, és állandónak gondolta el a kommunikáció „szem-
benálláson alapuló világképet” teremtő szerepét, hiszen a feladatát a megkülönböztetés 
megvalósításában látta. Ezt a folyamatot történelmi vonatkozásúnak tartotta, és azo-
nos kultúrkörökben az emberek csoportjai között fellépő befogadó kulturális és nyelvi 
kölcsönhatásokat ítélte a legfontosabbnak, ugyanakkor úgy vélte, hogy a különböző 
eszmék kommunikálása és az azokról való diskurzus egy közösségen belül, nem pedig 
a közösségek között a meghatározó. A kulturális csoportokat Boas kulturális zónákra, 
úgynevezett „történelmi sávokra” osztotta fel, és ezen az alapon alkotta meg a kulturális 
diffuzionizmusról és a kulturális relativizmusról szóló elméletét. A diffuzionizmusban 
a kulturális zónák közti különbözőség érvényesül, így a konfliktusok forrása az eltérő 
kulturális szokásokban, képviselt eszmékben keresendő, s gyakori, hogy a kultúrák 
függőségi struktúrákban élnek. Ennek a negatív hozadéka, hogy egyes kulturális zónák-
hoz magasabb kulturális teljesítményt rendelünk hozzá, mint másokhoz. A kulturális 
relativizmus pedig éppen azt mondja ki, hogy a kulturális zónák között nem állhat fenn 
alá- és fölérendeltségi viszony, csak mellérendeltségi, mert nem lehet szó magasabb vagy 
alacsonyabb szinten működő verbális és vizuális kódrendszerekről, csak azok másságáról, 
más típusú kommunikációs szerkezetekről. Boas195 csak kivételes esetnek tekintette azt, 
ha megváltozott a használt kódrendszer strukturális viszonya, és például egy függőségi 
kultúra mellérendelt státuszba emelkedett fel. Végeredményben ezt a változást mindig 
a külső, a másokkal, a más csoportokkal való kommunikáció és társadalmi, gazdasági, 
kulturális érintkezések hatásának tartotta, nem pedig belső kommunikációs és kulturális 
fejlődés eredményének. Úgy vélte, hogy bár a különböző kultúrájú közösségek, etnikai 
és nyelvi csoportok hatással is lehetnek egymásra, ez nem felel meg a csoport természetes 
(belső) kommunikációs feladatának, hiszen annak lényege éppen a saját kultúra közve-
títése, más kultúrákkal szembeni megőrzése. Ezért az a kézenfekvő, ha a közösség nem 
vagy csak kivételesen fogad be más közösségekből származó verbális és vizuális jeleket. 
Az amerikai antropológus szerint ezt a paradoxont az oldja fel, hogy a belső és a külső 
kommunikáció feladatköre egy ponton mégiscsak találkozik: a „mi-kommunikáció” célja 
az összetartozás, az azonosság erősítése és meggyőző közvetítése mind a csoport, mind 
más csoportok felé, illetve az elkülönülés hatásos sulykolása „befelé” és „kifelé” egyaránt.

Ezzel szemben a Bronisław Malinowski, a szociális antropológia atyja által képviselt 
nézetek kevésbé strukturálisak, inkább funkcionálisnak tekinthetők,196 annak ellenére 
is, hogy részben Boas fent tárgyalt, különbözőségen alapuló kulturális koncepciójára 
támaszkodnak.197 Malinowski a differencia megnyilvánulásában jóval dinamikusabb sze-

194	 Franz Boas: Race, Language, and Culture. Chicago, University of Chicago Press, 1940.
195	 Boas (1940): i. m.
196	 Bronisław Malinowski: Baloma. Válogatott írások. Ford. Bónis György – Ecsedy Csaba. Budapest, 
Gondolat Kiadó, 1972. Ebben a kötetben a szerző A funkcionális elmélet című írása a fontos.
197	 A fentiekben mi Boas gondolatait egy 1975-ben megjelent magyar nyelvű kötet, illetve egy 1940-ben 
publikált angol nyelvű könyvében leírtak alapján tárgyaltuk. Ez utóbbi, amelyet Race, Language, and 
Culture címmel adtak ki, mutatja be a legteljesebben az amerikai szerző terminológiáját és kultúramo-



135

repet tulajdonított a vizualitáson alapuló jeleknek, rítusoknak, szimbólumoknak, a kul-
turális identitást reprezentáló tárgyaknak,198 míg Boas199 a verbális (a hangzó és az írott) 
nyelvi hagyományok identitást kifejező funkcióját tartotta elsődlegesnek. Ez a különbség 
abból ered, hogy Malinowski200 vitatja a tengerentúli kollégája által történelmi alapokon 
meghatározott, időben és térben érvényesülő kulturális zónák létjogosultságát, és azt 
állítja, hogy a kulturális jelenben működő verbális és vizuális jelek nem vezethetők 
vissza történelmi szempontok szerint kijelölt hatókörökre, hanem csakis a jelenre gya-
korolt hatásukat szemlélve értelmezhetők. Elfogadja ugyan a kódrendszereknek és így 
magának a kultúrának a történeti beágyazottságát, de nem tételezi fel annak ugyanolyan 
mértékű állandóságát, mint Boas,201 hanem evolúciós fejlődést gondol el mögötte, amely 
a kulturális kódrendszerek dinamikus funkcióváltásain alapszik. Malinowski202 ezzel 
azt állítja, hogy ugyanazon kulturális kódok más-más szerepben állhatnak az evolú-
ciós fejlődés során, sőt a különböző népcsoportok esetében is eltérő funkciót tölthetnek 
be. Ahhoz, hogy a kódrendszerek valódi rendeltetését megismerjük, írja, kétségtelenül 
nagyobb figyelmet kell fordítanunk a kultúra szinkrón állapotának elemzésére és leírá-
sára. Ebben pedig, véli a lengyel szerző, erősebb a kommunikáció és a kultúra közösséget 
összetartó szerepe.

37. ábra: Bronisław Kasper Malinowski (1884–1942) lengyel szociális antropológus
Forrás: https://hu.wikipedia.org/wiki/Bronis%C5%82aw_Malinowski_(antropol%C3%B3gus)

delljét. Malinowski nézeteinek az ismertetésében is elsődlegesen a magyar nyelven is elérhető, 1972-ben 
megjelent kötetre támaszkodtunk, de megemlítjük, hogy felhasználtuk az 1961-ben, a halála után angol 
nyelven kiadott munkáját is, amelynek címe The Dynamics of Culture Change.
198	 Bronisław Malinowski: The Dynamics of Culture Change. New Haven, Yale University Press, 1961.
199	 Boas (1940): i. m.
200	Malinowski (1972): i. m.
201	 Boas (1940): i. m.
202	Malinowski (1961): i. m.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Bronis%C5%82aw_Malinowski_(antropol%C3%B3gus)


136

Mint látjuk, Boas203 az elhatároló, míg Malinowski204 az összetartó funkciót ítélte fon-
tosabbnak, de észre kell vennünk, hogy más-más szemszögből vizsgálódva jutottak 
egymással ellentétes megállapításokra. Előbbi historikusan szemlélte a különbözőség 
dinamikájának kialakulását, és mind időben, mind térben nagy kiterjedésű kommuniká-
ciós folyamatokat vélt felfedezni mögötte. Ezzel szemben utóbbi a csoportidentitás kifelé 
vagy befelé történő kommunikációját aktuális kommunikációs eseménynek fogta fel, 
amely a jelenben zajlik, és ezért a kifejezésére is jelenkori kulturális kódok alkalmasak. 
Ezeket nem valamiféle történetiség hátterében hozzuk létre, ezért – ha nem új kódokat 
termelünk ki – legfeljebb csak az fordulhat elő, hogy a diakrón kódokat formájukban 
és tartalmukban aktualizáljuk. Boas tehát logikájában az elhatárolás, az elhatárolódás 
nyelvisége és képisége alapján értelmezi a kommunikáció kultúraközvetítésben betöl-
tött szerepét, és az általa meghatározott történelmi szempontból nézve nyilvánvalóan 
nagyobb a jelentősége a különbözőség akár kifelé, akár befelé irányuló kifejezésének. 
Ezzel szemben Malinowski a befelé és a kifelé való kommunikációban is fontosabbnak 
és dominánsabbnak tartja a hasonlóságok verbalizálását és vizualizálását, hiszen ezek 
tartják össze a közösséget, például a közös jelkészlet által. Sőt, mondja a lengyel szak-
ember, ha léteznek kulturális zónák, akkor azokat is az egyezések alapján tudjuk felál-
lítani, s a csoportközi kommunikációban természetesnek tekinthető, ha az emberek azt 
keresik és fogalmazzák meg, hogy mi a közös bennük, mert mindaz, ami nem hasonló, 
egyenlő a kulturális idegenség fogalmával. N. Kovács Tímea méltatásában Malinowski 
idegenségkoncepciójának a következő a lényege:

„Malinowski komoly hangsúlyt fektetett arra, hogy a vizsgált kultúrát annak saját elképzelései 
segítségével, egyes jelenségeinek egymáshoz viszonyításával, az adott kultúrán belül értelmezze. 
Ez a belülről végrehajtott interpretáció azonban nem azonos a jelenségek szubjektív jelentésének 
feltárásával, hanem a kultúra korábban már többször említett struktúrájával áll összefüggésben. 
A konkrét viselkedés mögött ugyanis törvényszerűségek, egymással kapcsolatban álló struktú-
rák rejlenek; azaz Malinowski rendet tulajdonított az idegen kultúrának. Ezzel pedig arra hívta 
fel a figyelmet, hogy a kultúra külső megjelenési formái annak belső rendjéből, koherenciájából 
következnek. Az idegen életvilág úgy jelenik meg tehát, mint aminek összefüggései, törvényei 
és nem utolsósorban saját racionalitása van. A kultúra organikus szervezettségének tétele egy 
olyan tudományos kultúrafelfogást alapozott meg, amely lényegében lesöpörte az antropológiai 
elmélet asztaláról a primitív egzotikum ideájának utolsó maradványait is.”205

Az amerikai Clifford Geertz206 tesz kísérletet arra, hogy ötvözze a fentiekben tárgyalt 
két híres antropológus kultúrakoncepcióját, elfogadva azt a kiindulópontot, hogy a kul-
túrának – mint az életünket meghatározó, strukturális és funkcionális feladatot ellátó 
entitásnak – vannak „külső” és „belső” irányai. Ezeket, szól Geertz alapvetése, a szimbo-
likusság köti össze, egyrészt a kifejezett tartalom, másrészt a kifejezésmód tekintetében. 

203	Boas (1940): i. m.
204	Malinowski (1961): i. m.
205	N. Kovács Tímea: Helyek, kultúrák, szövegek. A kulturális idegenség reprezentációjáról. PhD-értekezés. 
Pécs, PTE BTK Irodalomtudományi Doktori Iskola, 2002. 60.
206	Geertz (1994): i. m.



137

Ennek ismeretében kultúramodelljét posztstrukturalistának tekinthetjük. Újraértelmezi 
a Boas által kidolgozott természetes kommunikációs modellt, amely azt mondja ki, hogy 
a kultúra létrehozása és közvetítése az emberi kommunikáció legtermészetesebb célja, 
és összekapcsolja Malinowski szinkronicitáson alapuló kommunikációs modelljével, 
amelynek az a lényege, hogy a jelek és a jelentések elsődlegesen aktuális kontextusban 
működnek, és a kulturális idegenség kulturális azonosságtudattal szembeni reprezen-
tálására szolgálnak. Mindkét megközelítésben felfedezhető a szimbolikusság, amelynek 
foka képes irányítani a jelek és jelentések kommunikációs funkcióját (különbözőség, 
hasonlóság kommunikációja), illetve meghatározni a funkcionalitás (elkülönülés, össze-
tartozás kommunikációja) aktuális értelmezési tartományát, és a domináns szerep szerint 
kialakítani a kódok egy- vagy többértelműségét, véli Geertz. Ezt felismervén ő alapvetően 
új formában szemléli a jel és a szimbólum, a nyelv és a szimbolikus jelentés viszonyát. 
Ennek újdonságértéke így foglalható össze:

„az ember jelek és szimbólumok használatára van utalva annak érdekében, hogy a világban orientá-
lódni, illetve más emberekkel kommunikálni tudjon. A jelek társadalmi diskurzusokbéli használa-
tából következik, hogy minden egyes ember, aki e – kultúrákként és korszakonként eltérő – jelrend-
szereket a mindennapokban alkalmazza, tulajdonképpen folyamatosan a valóságot interpretálja.”207

A szimbolikusság fenti módon való értelmezése következtében azt is felfedezhetjük, hogy 
Geertz208 kultúramodelljében a kommunikáció szemiotikai szerepet kap, azaz a kulturális 
kódok szerinte olyan jelek, amelyek verbálisan vagy vizuálisan szimbolizálják a kommu-
nikáció egészét. Nem vitás, hogy ez a koncepció a megértést, a kódok dekódolását helyezi 
a fókuszba. Arra irányítja rá a figyelmet, hogy a kódok és ekképpen a kultúra létrehozása 
mögött feltételezhetünk valamiféle kollektív kommunikációs szándékot és cselekvést, de 
az interpretáció esetében – történjen az „kifelé” vagy „befelé”, irányuljon tehát a saját 
kultúránk vagy mások kultúrájának (azaz az idegenség) megértésére, kulturális kódja-
inak megfejtésére – mindig csak individuális folyamatról beszélhetünk. Boas és Mali-
nowski szerint magát a kultúrát kell kommunikációs modellként értelmeznünk, hiszen 
az mindkettőjük felfogásában a kommunikáció során jön létre, amelynek fő funkciója is 
a kultúra közvetítése. Ez azt is jelenti, hogy a kultúra által megteremtett szimbólumok 
és jelentések adott nyelvi és képi kódok segítségével történő, kifelé vagy befelé való rep-
rezentálása eleget tesz a kollektív kommunikációs szándéknak, tehát közösségi tartalmak 
és a közösséget bemutató verbális és vizuális kódok létrehozásáról és közvetítéséről van 
szó. Ez részben megfelel a kultúra állandóságát, reprezentálhatóságát, azaz kifejezhe-
tőségét előtérbe helyező gondolkodásmódnak, amelyet fentebb Boas munkásságából 
ismerhettünk meg, ugyanakkor a kultúrát és annak kommunikációját statikusan szemléli. 
Malinowski dinamikus kultúrafelfogása az interpretáció – annak a kommunikatív szán-
déknak az individuális hajtóereje, hogy a kultúrát megismerjük és megértsük – szerepét 

207	A fentebb hivatkozott PhD-értekezés könyv formában: N. Kovács Tímea: Helyek, kultúrák, szövegek: 
a kulturális idegenség reprezentációjáról. Debrecen, Csokonai Kiadó, 2007. 103.
208	Geertz (1994): i. m.



138

tölti be Geertz209 dinamikus kultúramodelljében, amely a közösség helyett az egyént 
állítja a középpontba. Az individuum, mondja az amerikai szakember, a közösséggel 
szemben rendelkezik azzal a képességgel, hogy az interpretáció eredményéből kiindulva 
változásokat kezdeményezzen a jelképek formájában és jelentésében. Geertz elképze-
lése, mint látjuk, a szimbólumok átalakulásának nem a historikus és kollektív szándé-
kot kifejező oldalát, hanem az aktuális és individuális interpretáción alapulót emeli ki. 
E dinamikus modell egyetlen és lényeges hátrányát N. Kovács210 abban állapította meg, 
hogy az egyénien értelmezett tartalom nem feltétlenül egyezik meg a közösség által 
kodifikálttal, aminek következtében az individuális kódrendszerek jelentéstartománya 
eltérhet a normaként meghatározottól. Ennek magyarázata az ő okfejtésében:

„Az ember maga létrehozta jelentésstruktúrákban mozog, ugyanakkor ezekből sem kilépni, sem 
ezeket teljes egészében áttekinteni nem képes. Egy másik írásában ezt úgy fogalmazza meg, hogy 
bár emberek nélkül nincsen kultúra, de a kultúra nélkül sincsenek emberek: »eszméink, értékeink, 
cselekedeteink, sőt érzéseink is a kultúra termékei«. Az emberi viselkedés és a kultúra közötti 
kölcsönös konstitutív viszony tételezése magában foglalja, hogy a szimbólumok és jelentések 
komplexuma folyamatos változásokon megy keresztül, hogy a kultúra ennek következtében nem 
statikus rendszer, és a viselkedés funkciója sem merül ki a szabályszerűségek újratermelésében. 
A kultúra szöveg, mert egy szöveghez hasonlatos módon folyamatos interpretációt követel.”211

A fenti leírás rámutat Geertz212 koncepciójának, pontosabban kultúramodelljének 
másik legfontosabb, újdonságértékű elemére. Az előzőekben tárgyalt szerzők (Boas, 
Malinowski, Lévi-Strauss) a kultúrát úgy definiálták, mint egy lehetséges kommuniká-
ciós modellt, amely valójában erősebben vizualizált, mint verbalizált. Ellenben, éppen 
azért, mert Geertz az interpretáció oldaláról közelíti meg a kultúrát – és abban a kom-
munikáció szerepét is –, most egy olyan szemlélettel állunk szemben, amely a kultúrát 
szövegnek képzeli el, azaz jelként fogja fel. A jelek befogadása interpretatív folyamatot 
feltételez, és az amerikai antropológus értelmezésében a kultúra egészét kulturális jelek 
alkotják, amelyek működési elvükben követik a hagyományos szövegfeldolgozási sémát. 
Tehát ha a kultúra egyes elemeit, így például a nagy, kollektív szimbólumokat is úgy 
tekintjük, mint egy hosszú szöveg egyénileg értelmezett, kis jeleit, akkor – folytató-
dik Geertz hasonlata – a közösségi kultúra együttesen meghatározott jelentéseit csakis 
a folyamatos individuális interpretálás eredményeként érthetjük meg, vagyis csak ezen 
az alapon fogadhatjuk el vagy utasíthatjuk el a közösség által kidolgozott jelentéseket. 
A szövegként felfogott kultúra geertzi metaforája Boas és Malinowski, részben pedig 
Lévi-Strauss modelljéből kiindulva elveti a kommunikáció által felerősített és az idegen-
ség felé elmozdított „mi” és „ők” szembeállítást, s helyette az „én” és a „mi/ők” közötti 
diskurzus felé nyitja meg az utat.

209	Geertz (1994): i. m.
210	 N. Kovács (2007): i. m.
211	 N. Kovács (2007): i. m. 110.
212	 Geertz (1994): i. m.



139

Nyelv és kultúra, kultúra és nyelv; a kettő közötti kölcsönhatás irányának a megál-
lapítása nemcsak hogy lehetetlen vállalkozás, hanem arra is rámutat, hogy a nyelvi 
kulturális struktúrák formája és jelentése közötti összefüggések meghatározása ál-
talában szintén csak egy szempontot próbált meg érvényesíteni: vagy az egyénét, 
vagy a közösségét. Napjaink kommunikációs kultúrájának dinamikus változásai azt 
követelik meg, hogy a nyelv és a kultúra, illetve a forma és a jelentés viszonyát is 
dinamikusan szemléljük.



Vákát



3. A kultúrakommunikáció mint a verbális  
és a vizuális kultúra kézbesítője

A fejezet célja, hogy több aspektusból is megvizsgáljuk a kultúrakommuni-
káció szerepét és hatását a verbális és a vizuális kommunikáció különböző 
szegmenseiben és színtereiben. Az egyes közegekben azt fogjuk elemezni, 
hogy milyen kapcsolat van a verbális- és a vizuálisinformáció-közvetítés 
között.

3.1. Azonos és eltérő funkciójú kódrendszerek

Az előző fejezetben áttekintettük a kultúra szerepét a hagyományos kommunikációs 
modellekben, valamint a kommunikációét az ismert kultúramodellekben. Roman Jakob-
son orosz származású szemiotikus, nyelvész, a prágai nyelvészeti iskola alapító tagjának 
kommunikációs modelljét egyik vizsgálati aspektussal kapcsolatosan sem említettük, 
mert úgy véljük, hogy az a kettő között helyezkedik el, azaz egyszerre kulturális és kom-
munikációs szempontú, megelőlegezve a kultúrakommunikáció modelljét.

38. ábra: Roman Jakobson (1896–1982) orosz származású nyelvész és irodalmár
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Roman_Jakobson

Jakobson 1923-ban tette közzé modelljének első verzióját egy angol nyelvű munkában. 
Később Morris Hallevel közösen írta meg a mű kibővített változatát, amelyet 1956-ban 
angolul, majd 1960-ban németül is kiadtak.213 Ebben hatféle, a kommunikációs folyamat 

213	 Angolul: Roman Jakobson – Morris Halle: Fundamentals of Language. The Hague, Mouton Publishers, 
1956. Németül: Roman Jakobson – Morris Halle: Grundlagen der Sprache. Berlin, Akademie Verlag, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Roman_Jakobson


142

minőségét befolyásoló tényezőt különböztet meg: a feladót, a címzettet, az üzenetet, 
a kódot, a kontextust és a kontaktust. A közös kód tartalmazza a kulturális kódokat, 
amelyek alapján az üzenet mindkét fél számára érthetővé és értelmezhetővé válik; a kon
textus a háttérből adekvátan biztosítja a kulturális ismereteket ahhoz, hogy a feladó 
és a címzett által használt kódok a megfelelő kulturális közegbe ágyazottan működje-
nek; s a kontaktusban ott rejlenek a kommunikációs aktus szereplői közötti viszonyok, 
amelyeket a verbális és a vizuális nyelvi kultúrának is feladata kifejezni, de legalábbis 
érzékeltetni az adott kommunikációs esemény során.

 

Üzenetetküldő 

Fogadás

Kódolás Üzenet-
küldés

Érzelem
kialakulása,

fogalom-
alkotás

Üzenetetfogadó 

Megértés

DekódolásFogadás

Cselekvés,
visszajelzés

Csatorna

Elküldött
üzenet

Megérkezett
üzenet

39. ábra: Az üzenet funkcionális modellje
Forrás: Jakobson–Halle (1960): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Bár Jakobson modellje elsősorban az üzenet megformálásának individuális struktúrájával 
foglalkozott, mégis átmenetet teremtett a kommunikáció folyamat- és funkcióábrái között, 
mert a kommunikációs kultúra szerepét is a diskurzus résztvevőinek szemszögéből 
határozta meg. Az orosz–amerikai szakember szerint a kommunikáció alapfunkcióinak 
(emotív-érzelmi, konatív-felhívó, fatikus-fenntartó, metanyelvi-magyarázó, poétikai-exp-
resszív, referenciális-közlő) erőssége ugyanis mindig egy adott nyelv nyelvi kultúrájának 
a függvénye. Azt, hogy milyen eszközökkel fejezzük ki az érzelmeinket, vagy hogyan 
tartjuk fenn a kommunikatív kapcsolatot a fatikus elemek segítségével, illetve mennyi 
metanyelvi vagy referenciális utalás fér el egy kommunikációs eseményben, nemcsak 
az adott nyelv belső struktúrája, hanem kulturális hagyományai is előírhatják, de nagy-
mértékben függhet a beszédpartnerek saját döntésétől is. Ezt figyelembe véve a jakobsoni 
funkcionális modellben az is benne van, hogy bár maga a kultúra viselkedik úgy, mint 
kollektív kommunikációs modell, amelyben a kódolás és dekódolás informatív jellegű 
nyelvi tevékenység, az is látható, hogy az egyes érzelmi töltetű kommunikációs aktusok 
már határozottan individuális formát öltenek.

1960. Mi a német nyelvű kiadást vettük alapul. Magyarul rövidített változatban elérhető: Roman Jakobson: 
Hang – jel – vers. Ford. Barczán Endre – Éder Zoltán. Budapest, Gondolat Kiadó, 1969.



143

A kultúra és a kommunikáció fogalmának hagyományos értelmezésében a kul-
túrakommunikáció is alapjában véve egy adóból és vevőből álló egységben valósul 
meg, s a közöttük kicserélődő üzenetnek kulturális tartalma van. Ezt jól elhelyezhetjük 
a jakobsoni modellben, például: információt ad egy csoport identitásáról (referenciális 
tartalom), más csoportokhoz való viszonyáról (fatikus tartalom) vagy róluk alkotott 
véleményéről (expresszív tartalom) és a csoporton belüli összetartásról (emotív tartalom), 
amelyeket a kommunikációs eseményt reprezentáló kontextusban verbális és vizuális 
kódolással fejezünk ki. Az információátadásban ezért jut főszerephez a kultúra mint 
a kulturális kódok tárháza, amelyben az aktuális kulturális jelek és jelentéseik összes-
sége megtalálható. Az orosz származású nyelvész modelljében egymással egyenrangúan 
kap helyet a kódolás és a dekódolás, hiszen világos, hogy az üzenet megformálásának 
és megértésének egyformán feltétele a kulturálisan megfelelő üzenetalkotási szabályok 
szituatív érvényesítése és az értelmezési síkok kulturálisan „helyes” alkalmazása. A jelek 
és a jelentések közötti viszony kialakulását ezért Jakobson214 nemcsak úgy értelmezi, 
mint a kódolás és a dekódolás eredményét, hanem abból a szempontból is, hogy van-
nak kulturálisan meghatározott és meghatározatlan kódolási és dekódolási alapelvek is, 
mégpedig mind a hat fenti funkció tekintetében. A kommunikáció közlési és interpre-
tációs szabályainak az erőssége, a verbális és a vizuális kötöttség, illetve kötetlenség 
mértéke, vagyis az, hogy ugyanazt a tartalmat más-más kulturális térben a különböző 
nyelvi és nem nyelvi eszközökkel mennyire szabadon és sokféleképpen, vagy csakis egy 
meghatározott módon fejezhetjük-e ki és értelmezhetjük-e, egyszerre szemlélendő kul-
túra- és nyelvspecifikus jelenségként. Minden megnyilatkozásunkat egy kultúra és egy 
nyelvkultúra részeseként formáljuk meg, és miközben a jakobsoni funkciók nyomán 
aktuális információkat közvetítünk magunkról, kultúránkról és az éppen zajló kom-
munikációs eseményről, újraértelmezzük és újra is rendezzük az általunk továbbított 
kulturális tartalmakat. Jakobson modellje ebben a keretben kulturális meghatározottságú 
kommunikációs modellnek tekinthető.

Az orosz–amerikai szemiotikus megállapításaiból kiindulva véljük úgy, hogy a hagyo-
mányos információközlési és -feldolgozási folyamatokat ki kell egészítenünk ezek kultu-
rálisan kötött, individuális változatával. A nap 24 órájában a legkülönbözőbb csatornákon 
lebonyolított valamennyi kommunikációs tevékenységünkkel nemcsak információkat 
adunk át, hanem kulturális tartalmakat is, amelyekkel azonnali hatást gyakorlunk 
a környezetünkben zajló kommunikációs folyamatok alakulására, és ezáltal közvetlenül 
befolyásolni tudjuk a csatornára jellemző kommunikációs kultúrát is. A hagyományos 
információközvetítéssel párhuzamosan aktiváljuk azt a kulturális értelmezési keretet is, 
amelyben az információt a beszédpartnerek elhelyezik, illetve – a jakobsoni elképzelés 
alapján – harmadik elemként a kommunikáció pszichológiai vetülete is működésbe lép. 
Ennek alapvető pillérei a kommunikációban vázolt önképnek (önábrázolási, önigazo-
lási funkció) és a mások által rólunk alkotott képnek az értelmezése (konatív funkció). 
A kommunikációs szokásaink része, hogy milyen módon közvetítjük az önképünket, 

214	 Jakobson (1960): i. m.



144

s miképpen reagálunk arra, hogy mások milyennek látnak minket (homlokzatvédő funk-
ció). Pszichológiai attitűdjeink befolyásolják például azt is, hogy milyen képet alakítunk 
ki magunkról a Facebookon: árulkodók lehetnek az általunk preferált ikonok, sőt a profil-
képünk önmagunk szimbólumává tud válni, és az is előfordul, hogy a kommunikációs 
partnereink nem a nevünk szerint, hanem – a választott fotónk alapján – „levelibéka-
ként” vagy „katicabogárként” azonosítanak minket. A profilképek értelmezése mindig 
szimbolikus, s ez legalább annyi félreértésre adhat okot, mint az aláírásként használt 
rövidített nevek vagy a felhasználónév megválasztása a különböző közösségi csatorná-
kon. Ezek ugyanis mind kódolt énképekként működnek, egy kódba sűrítve a személyes 
tulajdonságainkat, ami számtalan veszélyes tévedés forrása is lehet.

Napjaink közösségi kommunikációs gyakorlatában a kódolás és a dekódolás folya-
mata kevésbé tűnik szabályozottnak, mint az internetes kommunikáció elterjedése előtti 
időkben. A régmúltból ismert „távirati stílus” éppen a kevés szó vagy a rövidítések 
miatt hordozta a félreértés lehetőségét, így egy-egy távirat dekódolása néha nem volt 
egyszerű feladat, annak ellenére, hogy rendelkezésre álltak a rövidítési sémák. Manapság 
a piktogramok215 képviselik azt a kommunikációs kódot, amelynek a megfejtése kevésbé 
szabályozott, így bizonyos esetekben szintén tévedésekhez vezethet. A vidám és szomorú 
hangulatjelek többsége jól beazonosítható. Ezeket először Scott E. Fahlman egyetemi 
professzor alkalmazta 1982-ben mint tanulást segítő jeleket, hogy írásban is megjelenítse 
a diákjainak azokat a gesztusokat, amelyeket előadásai során már megszokhattak tőle. 
Ezek a nyomtatott írásjelek szélsebesen terjedtek el az internetes kommunikációban, 
s használatuk, értelmezésük olykor komolyabb odafigyelést igényel.216 Vannak közöttük 
egyszerű szimbólumok, mint például a meglepődésé (:o), és bonyolultabbak, mint például 
a hangos és hosszan tartó nevetés jele (8-#). Figyelemre méltó az is, hogy ezek egyes ese-
tekben nyelvspecifikusak is lehetnek: a thai nevetést például három darab 5-ös számjegy 
szimbolizálja, mert ezen a nyelven az ötös szám kiejtése há (háháhá = hahaha). A smiley 
(mosolygós jel) eredetileg a dance és az underground zene, kultúra világából származik, 
és ma már egy kattintással a szövegbe illeszthető jelként funkcionál. Az emotikonokat, 
azaz az érzelemkifejező ikonokat az internethasználók többek között azért kedvelik, mert 
a szintaktika helyettesítésével felgyorsítják a kommunikációt. Verbalizálásuk azonban 
nem mindig egyértelmű, hiszen ugyanaz a jel többféleképpen is értelmezhető, illetve 
más-más jelentés is kapcsolódhat hozzá egyes csoportokban.

215	 A piktogramok esetében nagy különbségek vannak az európai és a távol-keleti szokások között. Csak 
néhány példa: a buddhista templomot szimbolizáló piktogram nagyon hasonlít a horogkeresztre, a hotelt jelölő 
H azonos az európai kórházjellel, míg a távol-keleti keresztény templom jele megegyezik az európai kultú-
rában ismert temetőikonnal. A félreértés forrása nyilvánvalóan az, hogy ilyen esetekben is automatikusan 
a szimbolizált jelentés szokáselvű hozzárendelését aktiváljuk, amely azonnal irányítja is az interpretációs 
folyamatot, s nem a kulturális ismereteink alapján azonosítjuk be a jelentést (vö. Kuße [2012]: i. m.).
216	 Az emotikonok használatáról érdekes olvasmány: Bódi Zoltán – Veszelszki Ágnes: Emotikonok. Érze-
lemkifejezés az internetes kommunikációban. Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 2006.



145

40. ábra: Applikált jelek és jelentések
Forrás: Skype írásjelek. FK Tudás (https://fk-tudas.hu/hangulatjel/)

41. ábra: Nonverbális jelek
Forrás: Végig rosszul tudtuk! Nem is azt jelentik az emojik, amit eddig hittünk! Tudásfája (www.femcafe.
hu/cikkek/home-design/emojik-jelentese-hangulatjelek)

A sírva nevető hangulatjel esetében homályos maradhat, hogy valóban kicsordult-e 
a könnyünk a nevetéstől jókedvünkben, vagy pedig kínos helyzetre reagálunk ekképp.217 
A jakobsoni modellben elhelyezve az emotikonok és az emojik valójában be tudják tölteni 
mind a hat kommunikatív funkciót. Emóciókat közvetítenek, felhívják a beszélgetőtárs 
figyelmét a lelkiállapotunkra, fenntartják a kapcsolatot, és ha sorba rendezzük például 
a nevető vagy a síró szemű jeleket, expresszív módon kifejezhetjük a közölt tartalom 
intenzitását is. Gyakran azt is megtesszük, hogy az egész mondanivalónkat egy hangu-
latjellel adjuk mások tudtára: referenciális értékkel felelhetünk például a „Mi újság?” 
kérdésre, ha elküldünk egy alvó fejet. Így szöveges válasz nélkül mondtuk el a másik-
nak, hogy álmosak, fáradtak vagyunk, „alvó üzemmódra” szeretnénk váltani, és ezért 
fejezzük be a beszélgetést. Metanyelvi (értelmező) funkcióba kerül az az emotikon, 

217	 A felsorakoztatott példák és a szakaszban megemlített információk forrása: Kuße (2012): i. m.

https://fk-tudas.hu/hangulatjel/
http://www.femcafe.hu/cikkek/home-design/emojik-jelentese-hangulatjelek
http://www.femcafe.hu/cikkek/home-design/emojik-jelentese-hangulatjelek


146

amely a szöveges üzenetben kiegészítő szerepet tölt be, például a bocsánatkérés mellé 
odatesszük a glóriás angyalt is, jelezvén, hogy ártatlanok vagyunk az ügyben.

3.2. Minőségi elmozdulások a kommunikációs terekben

Az előző fejezetekben már foglalkoztunk a kultúrakommunikáció színtereivel, és meg-
állapítottuk, hogy kommunikációs térként működik maga a kultúra is. Az azt kiter-
melő, befogadó és más kulturális terekbe kibocsátó kultúrakommunikáció folyamatos 
mozgásban lévő entitás, amely azonnal reagál a társadalmi és közösségi élet aktuális 
témáira és eseményeire. Példának okáért megfigyelhettük, hogy a Covid–19 hatására 
kommunikációs szokásaink minőségi és mennyiségi változáson mentek át. Mivel aján-
latos volt a személyes kontaktus kerülése, a minőség tekintetében egyértelmű elmoz-
dulás következett be a digitális kommunikáció irányába: ugrásszerűen megnövekedett 
a különböző eszközökön át lebonyolított találkozások és beszélgetések száma, a családi 
és a munkahelyi életben is videókonferenciák vették át a személyes érintkezés helyét. 
A mennyiséget illetően, már pusztán azért is, hogy tájékozódjunk a vírushelyzettel kap-
csolatos aktualitásokról, felerősödött az online térben való kommunikációs aktivitá-
sunk: sokan akár naponta többször is felkeresték a hírportálokat, követték a kormány 
Facebook-oldalát, mások hírlevelekre és közösségi oldalakra iratkoztak fel, hogy percre 
pontos információkat kapjanak a kialakult pandémiáról.

A Covid–19 következtében tehát megváltoztak a kommunikációs térben való jelenlé-
tünk kvalitatív és kvantitatív mutatói. Ezzel párhuzamosan megfigyelhető volt az online 
kommunikáció funkciójának átalakulása is. Egyfelől felértékelődtek a jakobsoni modell-
ből ismert fatikus, azaz a kapcsolattartó szándékot kifejező aktusokhoz tartozó attitűd-
jeink. Ez azt jelenti, hogy gyakran nem a konkrét információszerzés és -átadás céljából 
hívtuk fel ismerőseinket, barátainkat, családtagjainkat vagy küldtünk nekik Viber-üzene-
tet, hanem elsősorban azért, hogy tartsuk velük a kapcsolatot. Másfelől felerősödött az az 
igény is, hogy kilépjünk a nyitott közösségi kommunikációs terekbe, mintegy kapcsolatot 
tartván a világgal, egyszersmind magunkat is megmutatva a világnak. Pontosan ez tör-
tént a pandémia idején, amikor is az okostelefonok és az internet vették át az irányítást 
az életünkben, és uralják azt a mai napig is: ezeken az eszközökön keresztül, online 
vásárolunk, rendelünk ebédet és vacsorát, sportolunk és járunk iskolába. Megfigyeléseink 
szerint az utóbbi időben – nem elhanyagolhatóan a világjárvány hatására – jelentősen 
megváltoztak a digitálismédia-használati és -fogyasztási szokások, s ez magával hozta 
a digitális kommunikációs kultúra átalakulását is. Az online felületek egyszerre szol-
gálnak a munka és tanulás, illetve kikapcsolódás terepeként, a modern kommunikációs 
csatornák az információszerzés és -közvetítés mellett a kapcsolattartás legfontosabb 
eszközei is lettek. Mindez hatást gyakorol a digitális készülékek és közösségi kommu-
nikációs platformok használatát érintő szokásainkra, s nem csak abban a tekintetben, 
hogy mennyi időt töltünk ezzel. Határozottan megváltoztak a nyelvhasználati attitűdök 
és az interakciók szerkezete is: előtérbe került a vizuális kódolás, felbomlott a nyelv 



147

és a kép hagyományos egyensúlya, feloldódott a verbális és vizuális kép egysége, és új 
kódok, jelrendszerek jöttek létre az új kommunikációs célok elérésének érdekében.

Ezekre a megfigyelésekre támaszkodva állítottunk össze egy kérdőíves kutatást. 
A kérdések arra irányultak, hogy megismerjük a különböző online felületeken kialakuló 
kommunikációs kultúra jellemzőit, a felhasználók nyelvi attitűdjeit, nyelvhasználati 
szokásait, különös tekintettel a vizsgált korosztályokban megjelenő jel- és kódfajtákra. 
Az eddig beérkezett 50 kérdőív statisztikai feldolgozása alapján a következő aktuális 
megállapításokat tehetjük. Nemek szerinti megközelítésben nincsenek különbségek: 
a nők és a férfiak szinte egyforma stratégiák mentén használják a kommunikációs esz-
közöket. A napi tevékenységeket összesítve a szellemi munkát végzők töltik el a legtöbb 
időt a digitális platformokon és készülékekkel: ha a nap 24 óráját 100 időegységnek 
tekintjük, 47 egységnyi időt kommunikálnak a munkatársakkal, a családdal, a barátok-
kal és különböző érdekcsoportokban. Az egyes interakciókra szánt időegységek változó 
adatokat mutatnak, de az jól kivehető, hogy a szervezett keretek között zajló diskurzusok 
hosszabbak, mint a spontán beszélgetések. Ezzel ellentétben a fizikai munkát végző 
megkérdezettek, különös tekintettel a vidéki válaszadókra, átlagban 23%-kal kevesebb 
időt fordítanak kommunikációra egy nap. Ennek oka, hogy a fizikai munkavégzés kere-
tei között nincs idejük csevegni, illetve nincs lehetőségük kommunikációs eszközök 
használatára, esetleg nem áll módjukban, hogy váltogassanak az offline és az online 
interakciók között. A szellemi foglalkozásúak (irodai munkatársak, home office-ban 
dolgozók, vállalkozók, hivatalnokok, ügyintézők, szolgáltatást nyújtók, egyetemisták) 
a munka- és szabadidejük nagy részét laptopok (65%), asztali gépek (51%) előtt, okos-
telefonokkal és appokkal (100%) töltik.218 A felsorolt eszközöket információcserére, 
az információk megszerzésére és továbbítására használják elsősorban (68%): munkával 
kapcsolatos interakciókra a kommunikációs idő 41%-át, míg szórakozásra, feltöltődésre, 
információfeltöltésre 59%-át szánják. A napszakok közötti megoszlás is jellegzetes képet 
mutat: a legtöbben (51%) reggel élvezik ki a szabadidős kommunikációs időt, míg az esti 
órákat a megkérdezettek 24%-a választja. Az egyes korosztályokra jellemző kommu-
nikációs szokások szintén eltérőek, az idősebb nemzedék ugyanis még mindig ragasz-
kodik a hagyományos nyelvi elemekhez, például: megszólítással kezdi az e-maileket, 
kevesebbszer él szlengszavakkal, előnyben részesíti az udvariassági szabályok betartását, 
és a megszövegezés vagy az információátadás módját tekintve is kitart a formai köve-
telmények mellett. A felületek használati aránya azt mutatja, hogy az idősebb generáció 
tagjai 58%-ban továbbra is sms-ben kommunikálnak, de 86%-uk a Facebook Messen-
geren, 69%-uk pedig a WhatsAppon is viszonylag rendszeresen vált üzenetet. Ebből 
az szűrhető le, hogy nemcsak a hagyományokat követik, hanem alkalmazkodtak is az új 
interakciós környezethez, aminek következtében a generációs kommunikációs különbsé-
gek elhalványulni látszanak. Ugyancsak eltűnőben vannak a kommunikációs folyamat 
sebességében, jelrendszerében, kódjaiban megfigyelhető differenciák, sőt: a nemzedékek 
összeérnek a csatornaválasztási gyakorlatot tekintve. Megmaradtak azonban az eltérések 

218	 A zárójelben megadott adatok a megkérdezett személyek arányára vonatkoznak.



148

a közösségi médiára vonatkozó attitűdök esetében. A Facebook, amelynek használói 
93%-ban a középső és az idősebb korosztály tagjai közül kerülnek ki, továbbra is vezető 
szerepben van. Érdekes, hogy a kommunikációs szokásokat illetően ez a két generáció 
továbbra is „szövegben utazik”, azaz az információkat szöveges formában közvetíti 
a legtöbbször: 72%-ban csak ismerősökből álló csoportokban, illetve 65%-ban számukra 
ismeretlen résztvevőket is beengedő közösségekben. A szöveges bejegyzések általában 
kritikai észrevételek, vélemény megfogalmazása, reflektálás a hozzászólásokra. Ezzel 
szemben a fiatalabb korosztály egyértelműen a vizuális kommunikáció világában aktív. 
A képes információcserét 75,9%-ban az Instagramon bonyolítják le, és általában egy-egy 
kép, emotikon, vizuális kód alkalmazásával reagálnak a kapott tartalom által kiváltott 
helyzetre, életérzésre. A YouTube-csatornájukon 82,8%-ban küldenek mozgóképeket, 
leggyakrabban magukról vagy egymásról készített eseményvideókat, így az a rövid szö-
veges üzenet mintegy kötelező mellékletének mondható. Ebben a generációban az egyes 
interakciótípusokat illetően a nyelvi textúrát felváltotta a nyelvtöredékekből összeállított 
kódrendszer használata (48%). Ezt a közlési formát kiegészíti a jelekkel, emojikkal való 
kommunikáció (89,7%). A képek funkciója, hogy megerősítsék a küldött üzenet tartalmát, 
nyilatkozta a megkérdezettek 62%-a. A megértésre, az interpretációra szánt és a válasza-
dásra jutó idő drasztikusan megváltozott: a kitöltött kérdőívek alapján az előbbi a teljes 
kommunikációs idő 24%-át teszi ki, míg az utóbbi 41%-ra nőtt. Az interakcióban álló 
felek számára az elmúlt időszakban fontosabbá vált az érzelmek kifejezése. Erre nyelvi 
elemeket a megkérdezettek 65%-a használ, de 69%-uk azokat vizuális tartalommal 
alátámasztva közli. Összegzésül: a válaszadók 62%-a elégedett a rendelkezésre álló, 
illetve a birtokában lévő kommunikációs eszközökkel, habár az ezeken a forrásokon 
keresztül történő információszerzést 55%-uk nem tartja hitelesnek. Ennek ellenére 90% 
nyilatkozta azt, hogy elsődlegesen digitális csatornákon át jut információhoz. Érdekes 
az az adatunk, hogy arra a kérdésre, milyen indítékból keresnek információkat, a kitöltők 
teljesen egyforma arányban jelölték meg a magánjellegű célt és a munkavégzés elősegí-
tését, megkönnyítését (58-58%).

A statisztikát tekintve hazánk valóban élen járhat ebben a folyamatban, és mint Kreivich 
Orsolya is írja, tényleg „rákaptunk az internetre”,219 mind a munka, mind a szabadidő 
vonatkozásában. Ugyanakkor az internet a kapcsolatok kialakításának és fenntartásának 
a legfontosabb eszköze is. Ez a funkció szorosan kötődik a Watzlawick által megfogalma-
zott tételhez, miszerint „kommunikációéhségünkben” képesek vagyunk olyan új terekben 
is aktivizálni magunkat, amelyeket addig nem használtunk intenzíven. Ezek (YouTube-
csatorna, blog indítása, posztolás stb.) felfedezésével együtt jár az is, hogy gyakran új 
kommunikációs szerepben találjuk magunkat. Előfordulhat például, hogy az online világ 
védettségében felerősödik a véleményt nyilvánító magatartásunk (hozzászólások írása, 
bekapcsolódás vitákba, lájkolás stb.), illetve abbéli elvárásunk, hogy a mi kommunikációs 
tevékenységünkről is véleményt alkossanak.

219	 Kreivich Orsolya: A járvány alatt fedezték fel a magyarok igazán az internetet. Index, 2022. február 7.



149

A kommunikációs szokások megváltozásához elengedhetetlen tényező a civilizáci-
ós változás vagy olyan események bekövetkezése, amelyek kiváltó okai lehetnek 
egy hagyományos, megszokott kommunikációs struktúra átalakulásának. Példa erre 
jelen esetünkben a pandémia eredményezte bezártság és korlátozások. Ellentétben 
a  múlt fejlődési rendszerével, amelyben elsősorban a  társadalmi elvárások álltak 
a fókuszban, napjainkban a perszonális igények generálják a technikai és szolgálta-
tási elemek tárházának gyors innovációját és ezáltal azokat a fejlesztéseket is, ame-
lyek ki tudják szolgálni a személyes kommunikációs szükségleteket.

A véleménynyilvánítás kommunikációs aktusa az online terekben nemcsak ismerősök, 
hanem ismeretlen személyek között is interakciót eredményez. Megfigyelhető az is, hogy 
a vélemény megfogalmazása, posztolása veszi át az üzenet szerepét, és bír olyan tarta-
lommal és értékkel, amely a kommunikációs esemény fő cselekményévé teszi. Ebben 
a funkcióváltásban az üzenet egyenlő az állásfoglalással, ami ugyan nem bontja meg a tra-
dicionális kommunikációs modellek szerkezetét, de átalakítja a következő séma szerint: 
véleménykibocsátás–vélemény–véleménybefogadás. A Covid–19 idején az online térben 
határozottan felerősödött a szemléletkifejező beszédaktus szerepe a kommunikációban. Azt 
tapasztalhattuk, hogy az individuumok nemcsak saját véleményt alkottak – például a jár-
vánnyal kapcsolatos intézkedésekről –, nemcsak elfogadták vagy támadták mások nézeteit, 
hanem a folyamat diskurzusait elkezdték egymásnak egy kattintással továbbítani, s ezzel 
egyre több személyt vontak be a kommunikációs aktusba. Így arra késztették őket, hogy 
maguk is állást foglaljanak, azaz aktívan kapcsolódjanak be egy már zajló kommunikációs 
eseménybe. A hangadók folyamatos véleménynyilvánítási akcióikkal a kommunikációs 
tér középpontjába kerültek, s permanens jelenlétükkel, illetve individuális szokásaik, saját 
verbális és vizuális kultúrájuk előtérbe helyezésével át is alakították az online kommuniká-
ciós felületeket és beszédmódot.220 Egyrészt azáltal, hogy – gyakorta akár tudománytalan, 
megfontolatlan és elfogadhatatlan – nézeteikkel formálják az általuk használt kommuniká-
ciós terekben mozgók véleményét, így hatást gyakorolnak mások attitűdjeire, érzelmeket 
váltanak ki stb. Megnyilvánulásaikkal gyengíthetik a hiteles tájékoztatás erejét, hiszen nem 
szakértőként foglalnak állást a mindenkit globálisan érdeklő és érintő eseményekről (pél-
dául: pandémia, klímaváltozás, aktuális politikai események), s akadályozhatják az adott 
terület autentikus képviselőinek véleménykifejező akcióit. Másrészt a hangadó „meg-
mondók” egyéni kommunikációs és nézetközlési stílusát, szóhasználatát hamar átveszik 
mások is, s mindennek hatására átalakul a kommunikációs tér verbális és vizuális világa.

Ezek a megfigyelések arra engednek következtetni, hogy bizonyos közösségi kommuni-
kációs platformokon a tartalom másodlagos tényezővé válik, s csupáncsak az számít, hogy 
legyen véleményünk, és azt mások tudtára is adjuk, vagy legalább reagáljunk az ő meglá-
tásaikra. A mondanivaló hitelességével és a közölt álláspontok megkérdőjelezhetőségével 

220	Hervé-Lóránth Ervin: Kulturális-művészeti struktúrák paradigmaváltásai a koronavírus idején. In 
Kovács László (szerk.): Globális kihívás – lokális válaszok. A koronavírus (Covid19) gazdasági és társa-
dalmi összefüggései és hatásai. Szombathely, Savaria University Press, 2020. 163–186.



150

kapcsolatosan, a modern kommunikációs csatornákon zajló véleménycserék esetében, meg-
tapasztalhattunk egy új jelenséget is: a „valóság” szándékos elferdítését. A kommunikációs 
tartalmak széthullása jórészt a fake news és más hamis hírközlési technikák következménye, 
amelyeket szinte figyelmen kívül hagyunk – vagy észre sem veszünk – a (kényszeres) véle-
ménynyilvánítás lázában. A fake news angol kifejezés, amelynek magyar jelentése: álhír. 
Ez lehet egy teljesen valótlan, kitalált információ, de lehet olyan is, amelynek van némi 
valóságmagja. A leggyakoribb formája azonban az, hogy a hírközlők – valamilyen politikai 
cél érdekében, áltudományos összeesküvés-elméletet kreálva – megváltoztatják a tartalmat, 
illetve a hír témájával és szereplőivel kapcsolatosan – lejáratás, hiteltelenítés végett – hamis 
állításokat tesznek közzé. Ha az álhírek típusait a kommunikatív intenciójuk szerint osz-
tályozzuk, akkor a „kacsa” és a „kamu” szavaink jól mutatják, hogy a félrevezetés ártó 
szándéka nem olyan erős, mint például a rémhír vagy a híresztelés esetében. Érdekesség, 
hogy 2017-ben az USA-ban a fake news kifejezést választották meg az év szavának, illetve 
sorra jelentek meg a cikkek arról, hogy miért hisszük el az álhíreket, ezek hogyan hatnak 
ránk, és milyen kommunikációs jelzőpontok segítségével ismerhetjük fel őket.

Krekó Péter munkája221 alapján ezekre a kérdésekre – az álhírek kommunikatív szö-
vegszerkezetének és a fogyasztók magatartásának jellemzőit megkülönböztetve – a követ-
kező válaszokat adhatjuk. Az álhírek megszövegezésükben közel állnak a mindennapi 
beszédmódhoz: egyszerűen megfogalmazott és könnyen érthető feleleteket adnak össze-
tett kérdésekre. Így egyrészt valóban olyan logikusnak is tűnhetnek, hogy nem kétel-
kedünk bennük, másrészt a kielégítő és elfogadható, belátható válasz lehetőségét ígérik 
egy olyan probléma kapcsán, amely éppen negatívan hat az életünkre, és beárnyékolja 
mindennapjainkat. Modern kommunikációs magatartásunk minden szempontból kedvez 
annak, hogy elhiggyük az ilyen kitalációkat: már nem tudunk eligazodni a bennünket 
körülvevő információáradatban, és szokásunkká vált, hogy a híreket csak felületesen 
olvassuk el.222 Az álhírek hatékonyságát általában pszichológiai tényezők is növelik. Ezek 
közül csak néhányat emelünk ki: többek között azt, hogy a hírtartalom feldolgozásakor 
leggyakrabban automatikusan azt olvassuk ki, halljuk ki a szövegből, ami megerősíti 
az eseményekkel kapcsolatos saját álláspontunkat. A pszichológia Leon Festinger ame-
rikai szociálpszichológus alapján ezt a jelenséget a kognitív disszonancia fogalma alatt 
tárgyalja.223 Ez azt jelenti, hogy kedvenceinkhez pozitív attitűddel viszonyulunk, és ha 
a közösségi oldalakon például negatív hírt tesznek róluk közzé, akkor ezt kételkedve 
fogadjuk, nem hisszük el, leértékeljük a hírközlő forrást. Ezzel ellentétesen járunk el, 
azaz fogékonyak leszünk egy kacsára, ha az például megerősíti a félelmeinket, s kom-
munikációs szempontból hatékonyan terel minket abba az irányba, hogy „No lám, én 
is éppen ezt gondoltam!”. Az álhír tehát úgy bizonyítja tartalma „igazságát”, hogy azt 

221	 Krekó Péter: Tömegparanoia 2.0. Összeesküvés-elméletek, álhírek és dezinformáció. Budapest, Athe-
naeum Kiadó, 2021.
222	Krekó (2021): i. m.
223	Leon Festinger 1978-ban publikálta a kognitív disszonanciáról szóló elméletét, amelyet itt csak nagyon 
röviden említettünk meg, mégpedig a magyar fordítás alapján: Leon Festinger: A kognitív disszonancia 
elmélete. Budapest, Osiris Kiadó, 2000.



151

saját ki nem mondott, tudat alatti „meggyőződésünkként” ismerteti fel velünk. Ilyenkor 
felértékeljük az adott hírforrást, és elhisszük azt, amit közöl.

Az újságírás egyik válfaja, a bulvár is kifejezetten arra specializálódott, hogy félhíreket 
vagy direkt megtévesztően megkonstruált híreket hozzon létre és terjesszen. Nem pusztán 
újságírói fortély, hanem szándékos félrevezetés érhető tetten a főcímekben, amelyekben 
a cselekmény vagy a személlyel kapcsolatos téma megjelenése és értelme egyaránt csa-
lóka, illetve a cím nem is azt közvetíti, ami a cikk valódi tartalma. Amint olvassuk, hogy 
kedvenc színészünket elhagyta a felesége, máris negatív gondolatok ébrednek bennünk, 
holott csak a közeli boltba ment be. „A két versenyző összemelegedett”, látjuk a címlapon, 
és arra asszociálunk, hogy kapcsolat van születőben, pedig pusztán csak fél órát töltöt-
tek együtt a szaunában. A bulvárhírek, amelyekbe beletartoznak a hírességekről szóló 
pletykák is, szintén felszínesek, szenzációhajhászak. Ugyanakkor ezek – a fake newshoz 
képest – akár a társadalmi kommunikáció szempontjából, akár közösségi hatásukat tekintve 
kevésbé ártalmasak, annak ellenére, hogy szereplőiket gyakran tüntetik fel rossz fényben, 
s nemritkán egészen a rágalmazás beszédaktusáig elmerészkednek a hírességek, fontos 
és befolyásos emberek ügyeinek kiteregetésével foglalkozó pletykalapok, bulvárlapok 
vagy hírportálok. A bulvármédia kommunikációs stílusa nagyban hasonlít az álhírekéhez, 
hiszen szereplőiről populáris szóhasználattal közöl valótlan vagy félig valós állításokat, 
amelyeknek valójában nincs is hírértékük. Pszichológiai szempontból is sok a közös a két 
műfajban, amelyek célja az érzelmeink befolyásolása, a kíváncsiságunk, pletykaéhségünk 
kielégítése, a figyelemfelkeltés stb. Egy lényeges különbség azonban mégis akad: a bulvár
sajtóban megjelenő álhírek általában személy szerint nem az olvasóknak ártanak, még akkor 
sem, ha fogyasztóikban azt a képzetet keltik, hogy velük is megtörténhetnek ugyanazok 
a sorscsapások, mint kedvenceikkel.224 Ugyanakkor hatékonyan befolyásolják az egyéni 
és a közösségi véleményalkotást és a közvéleményt, attól függetlenül, hogy a „gyártott” 
hírek igazságtartalma igen csekély s hihetőségük is megkérdőjelezhető. A bulvármédiára 
nézve is igaz tehát, hogy a hírvalóság viszonylagosságát, illetve azt a tényt használják ki, 
hogy a millió információ között megbúvó igazság vagy féligazság már nem is lényeges 
kommunikatív tényező, csupáncsak a kiváltott hatás számít.

A modern technika szoftvereivel és a közösségi felületeken felkínált applikációkkal 
bármilyen kép és szöveg újra megkonstruálható, átalakítható és meg is változtatható, 
tehát lényegében a hír (és az álhír) mindig újragyártható, kiegészíthető és folyamatos 
témát adó híreseménnyé nőheti ki magát, amennyiben a fogyasztók reakciója megindítja 
a kommunikatív aktusok láncolatát. Ennek következtében a „valóság” képlékennyé, 
a hírérték pedig nehezen meghatározható kommunikációs tartalommá válik. Az objektív 
tényektől való elszakadás a bulvárhírek kapcsán is elősegítette azt, hogy a különböző 
közösségi platformok – a hozzászólások alapján – mintegy továbbszőjék a minimális hír-
tartalmat, és a véleménynyilvánítás mint kommunikációs esemény hatására a bulvársajtó 

224	A bulvármédiáról alapos elemzést találunk itt: Dieter Prokop: Medien-Macht und Massen-Wirkung. 
Ein geschichtlicher Überblick. Freiburg, Rombach Verlag, 1995. Könyvünk bulvárhírekről szóló részében 
mi is erre támaszkodtunk.



152

is napirenden tartsa egy-egy celeb magánéletét. Az olvasók ugyanis már foglalkoznak 
a témával, észrevételeik vannak vele kapcsolatban, és nemcsak közzéteszik azokat a bul-
várlap online kiadásának nyilvános üzenetrovatában, hanem egymás hozzászólásait is 
hírfolyammá kovácsolják. Ezáltal az állást foglalók szerepe is felértékelődik, ami újabb 
eltolódást eredményez a kommunikációs aktusok szerkezetében, hiszen a vélemény sem 
olyan fontos talán, mint annak kinyilvánítása és mint az a személy, aki bekerül a néze-
teiket kifejezők csoportjába (influenszerek, celebek).

Maga a vélemény azonban egy szempontból (amely biztosan nem a tartalom) még-
iscsak döntő tényezővé válik, ez pedig az autentikusság. Az nem újdonság, hogy a mai 
kommunikációs módokban minden ismert és ismeretlen résztvevő közölheti álláspontját, 
s megtörténhet, hogy egy civil személy jól odamondott véleménye, amelyet a közösségi 
oldalakon a követők lájkolnak és posztolnak, egyszerre autentikusabbnak fog hatni, 
mint egy celebé. A bátor kommentelőt hirtelen egyetértő gratulálók hada fogja dicsérni, 
s napi csúcsot döntögető lájkrohamhoz fogja juttatni. Nem arról van szó, hogy helyes 
vagy helytelen, érvelésében igaz vagy hamis az ismeretlen hozzászóló véleménye, hanem 
arról, hogy egy kijelentés a hitelessége és a hihetősége okán „robbantja fel a netet”.

Ellenkező esetben a megosztott kommentek nyilvánvalóan támadási felületet is jelente-
nek, s a verbálisan támadók hangvétele és beszédstílusa sokszor nem kíméli a hozzászólót. 
Ez nem a kommunikáció funkciójában eredményez eltolódást, hanem az online diskurzus 
verbális és vizuális kultúráját alakítja át, viszi el újfajta módon szerveződő kapcsolatépítési 
és véleményközlési stratégiák felé. A személyes jelenléttel ellentétben, mint a fentiekben 
példaként felhozott „bátor” hozzászóló esete is mutatja, az online kommunikációban 
nincsenek jelen olyan visszatartó tényezők, mint a beszédpartner nemtetszését azonnal 
tudtunkra adó testbeszédjelek, a félbeszakítás lehetősége stb. Így az online térben bátrab-
ban, szókimondóbban kommunikálunk, nem riadunk vissza erősebb, vulgárisabb kife-
jezések vagy szimbólumok használatától sem, mondhatni: levetkőzzük kommunikációs 
gátlásainkat. Gyakorta eltekintünk a társalgás illemszabályaitól, és a véleménynyilvánítás 
hevében megsértjük a netikett, azaz az internetes térben zajló kontaktusteremtés és kom-
munikáció előírásait. A közösségi média oly mértékben buzdít az interakcióra, hogy köz-
ben elfeledkezünk arról, hogy az általunk megfogalmazott keményebb – vagy esetenként 
durva – kritika mások számára bántó, sőt sértő is lehet. A verbális és a vizuális agresszió, 
a támadó hangvétel felerősödése minőségi változást indukált az álláspontok kifejezését 
illetően: személyeskedő, indulatos megnyilvánulások árasztják el a netet.

Megfigyelhető az is, hogy a véleménynyilvánítás verbális és vizuális beszédaktusá-
ban is leegyszerűsödtek a fatikus elemek, mert az azonnali jelenléti állapotunkban azt 
gondoljuk, hogy az online kapcsolatok folyamatosak és állandók, tehát nem kell bizo-
nyos beszédlépésekkel – mint például köszönés vagy megszólítás – újrakezdeni egy-egy 
beszédeseményt. Így sokkal egyszerűbb jelek alkalmazásával tartjuk fenn a kapcsolatot, 
mint az online kommunikációs kor kezdetén. Előfordul, hogy mindenféle fatikus elem 
mellőzésével kommentelünk vagy csatlakozunk egy beszélgetéshez.

A kommentkultúrát Virginia Shea angol kommunikációs szakértő már 1994-ben 
a „gyűlölködés arénájának” nevezte, és egy olyan veszélyre mutatott rá, amely két irány-



153

ban is hat.225 Az egyik, hogy a verbális és vizuális sértések a megtámadott személyiségét 
pusztítják hathatósan, a másik pedig, hogy a hozzászólók között elfogadott és követendő 
kulturális-nyelvi mintaként van jelen a verbális bántalmazás, s ez azokat is következetesen 
rombolja, akiket még nem vett célba egy véget nem érő negatív kommentfolyam. Tudá-
lékosság, agresszív beszólások, nagyszámú frusztrált megjegyzés, becsmérlő és lehúzó 
vélemények áradata – így hangzik a szakértők véleménye a jelen kommentkultúrájáról.226 
Mi okozza tehát azt az eltolódást, hogy már nyoma sincs a közösségi platformok vidám, 
közösségépítő és esetleg csak néha-néha csipkelődő hangvételű kommunikációs stílusá-
nak, amely a 2000-es évekre még jellemző volt? – teszi fel a kérdést elemzésében Német 
János. A válasz ismét egy kommunikációs funkcióváltásban keresendő. A netezők nagy-
jából még 10-15 évvel ezelőtt is, fejti ki a magyar szakember, a legintenzívebben – de nem 
elsődleges jelleggel – információszerzésre és szórakoztató időtöltésre, kapcsolatkeresésre 
és -fenntartásra használták az online közösségi platformokat. A változás pedig abban 
áll, írja, hogy napjainkban már ezek a felületek jelentik a társas kapcsolatok elsődleges 
formáit, szinte egyetlen világát a fiatalok, de gyakran a középkorúak számára is. Ezt 
belátva egyértelmű, hogy a kommunikációs eszköztár nyíltabbá és agresszívebbé válását 
sokan úgy értékelik, mint olyan kommunikációs kultúrát, amelyhez igazodva előnyökhöz 
juthatnak, hiszen egyre több követőre, „hívőre” szeretnének szert tenni, hogy a szociális 
hálójuk meggyőzze őket arról: fontosak másoknak, számít a véleményük.227

A fenti megállapítások szerint az online teret ma már az azonnali véleménynyilvánítás 
szándéka és igénye jellemzi, olyannyira, hogy feed-back mániáról is beszélhetünk. Ezt 
figyelembe véve az eltolódások között sorolhatjuk fel, hogy nem az üzenet, valamint a küldő 
és a befogadó személyisége a lényeg, hanem valójában a visszacsatolás uralja a kommuni-
kációs aktusokat. Érdekesség, hogy a hagyományosnak tekintett kommunikációs model-
lek csak közvetve foglalkoztak a válaszreakciók funkciójával. Kizárólag a közlő–közlés–
befogadó hármas egységében gondolkoztak, és nem említették meg, hogy utóbbi reagálhat 
is a közlésre. Amennyiben a lineáris modellek teret adnak a válasznak, azt mindig új kom-
munikációs lépésként kezelik, azaz a befogadót helyezik át a közlő pozíciójába. A ciklikus 
(körkörös) vagy interaktív modellek nem egyirányúnak tételezik fel a kommunikációt, ezért 
nagyobb hangsúllyal foglalkoznak a visszacsatolással: a közléssel egyenrangú szerepet kap 
az azt befogadó személy válaszreakciója is. A folyamatot az teszi interaktívvá, hogy a közlő 
veszi a közlésére adott választ, és beépíti annak tartalmát a következő beszédlépésébe. Ha 
egy sms-re vagy WhatsApp-üzenetre legalább egy „oké”-t küldünk szöveges vagy képi 
formában, már megvalósítottuk a visszacsatolási funkciót. Masanao Toda felosztása alapján 
a visszajelzések lehetnek verbálisan és vizuálisan kódolt megnyilvánulások, mint például 
a testtartás, mimika, kézmozdulat, egy ó-t vagy á-t formáló felkiáltás, egy kis hümmögés 
vagy halk brummogás, azaz a minimális válaszreakciók is elegendőek a kommunikációs 

225	Virginia Shea: Netiquette. San Francisco, Albion Books, 1994.
226	Német János: A közösségi média kommunikáció átalakulása az elmúlt két évtizedben. Neten a Videóm, 
2021. október 25.
227	Német (2021): i. m.



154

aktus folytatásához.228 Jakobson modellje több teret enged a visszacsatolásnak, de valójá-
ban még az övé is csak az úgynevezett részleges kommunikációnak felel meg, amikor is 
számolunk ugyan a reakció lehetőségével, de nem feltétlenül várjuk el, hogy a kör teljesen 
bezáródjon. Napjaink online kommunikációja ebben a tekintetben is változást hozott: 
már nem a visszacsatolás, annak tartalma és nem okvetlenül a válaszadó, a véleményt 
megformáló személy dominál a kommunikációs eseményben, hanem az, hogy érkezik-e 
visszajelzés a közlésünkre. Ebben a keretben a véleménynyilvánítás beszédaktusa mindig 
visszacsatolás is egyben. Annak tekinthetjük azt, ha a netezők reagálnak egy aktuális, 
a közösségi médiában közzétett hírre. Amennyiben a kommentünkre más felhasználók 
válaszolnak, folytatódik a visszacsatolási folyamat. Az online kommunikációs aktusok nagy 
része ezért önmagában is visszacsatolási eseménynek tekinthető, s reakciók sorozata alkotja 
meg a vélemény-, illetve kommentfolyamokat. A feed-back mánia mint elvárt viselkedési 
forma elősegíti azt, hogy az online kommunikációt feed-back dominancia jellemezze.

Ezt a jelenséget Shea229 felosztásában még nem találjuk meg. Szerinte a vélemény-
nyilvánítás beszédaktusát elsődlegesen az úgynevezett személyi dominancia (perso-
nal dominance) határozza meg, amely arra utal, hogy a kommunikációs eseményeket 
a közösségi felületeken bizonyos személyek uralják, akiknek a véleményét a felhasználók 
mérvadónak tekintik. Minden médiahírhez, Facebook-bejegyzéshez vagy más üzenőfa-
lon elhelyezett poszthoz van lehetőségünk hozzászólni, értékelhetjük, bírálhatjuk, azaz 
dicsérhetjük vagy kritizálhatjuk azokat. Ennek alapján Shea a második dominanciatí-
pusba az online kommunikációt birtokló beszédaktusokat sorolja, és azt állítja, hogy 
egyértelműen a hozzászólások irányítják az internetes diskurzust. Hozzáteszi: ha folya-
matosságának fenntartásához nem is minden felhasználó egyforma mértékben járul hozzá 
kommentekkel, biztosak lehetünk abban, hogy mindegyikük elolvassa azokat. Ezért is 
lényeges, hogy a véleményüket a közösségi kommunikációs platformokon kinyilvánítók 
a fedőnevük nyújtotta biztonságos ismeretlenség védettségében tevékenykednek, de ha 
úgy döntenek, nevük és arcuk vállalásával is kiléphetnek a nyilvános térbe. A sztárok, 
az ismert médiaszemélyiségek esetében ez feltehetően gyakoribb, mint az arculatukat/
homlokzatukat védő, hétköznapi embereknél. Érdekes azonban, hogy az utóbbi csoport 
tagjainak késztetése véleményük közzétételére ugyanolyan erősnek látszik, mint az állás-
pontjukat folyamatosan kommunikáló sztároké és médiaszemélyiségeké.

3.3. Mennyiségi elmozdulások a kommunikációs terekben

Az úgynevezett modern kommunikációs felületek (Facebook, Twitter, TikTok, Instagram) 
elterjedésének kezdetén még senki sem jósolta volna meg, hogy eljön az idő, amikor 
az amerikai elnökválasztási kampány is ezekre fog épülni. Ma természetesnek vesszük, 

228	Masanao Toda: A kommunikáció fogalma. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. Válogatott tanul-
mányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 83–102.
229	 Shea (1994): i. m.



155

hogy az országokat kormányzó pártoknak is van hivatalos oldala a közösségi médiában, 
mi több: a kormány sms-ben informálja az állampolgárokat a választások és népszava-
zások időpontjáról, e-mail-értesítést küld a választási kampányok eseményeiről. A kor-
mányablakokkal szinte kizárólag elektronikusan kommunikálunk: időpontot foglalunk, 
amiről e-mailben visszaigazolást kapunk, és ebben arra is felhívják a figyelmünket, 
hogy a hivatalos ügyintézéssel kapcsolatos aktualitásokról az internetes portáljukon 
tájékozódjunk. Sokak számára az is teljesen természetes, hogy a híreket is a közösségi 
felületeken olvassák, s ne a rádiót vagy a televíziót kapcsolják be. Az aktuális közössé-
gimédia-statisztikák alátámasztják azt, hogy a kommunikációs tevékenységeink javát 
az online térben végezzük, ahol egyre több időt töltünk el. Ezt olyan mennyiségi válto-
zásnak tekintjük, amely átalakította a közösségi média és az online felületek használatára 
vonatkozó kommunikációs szokásainkat is.

2019-ben például a Pew Research Center amerikai közvélemény-kutató központ adatai 
szerint230 korosztálytól, nemtől és életformától függetlenül a Facebook és a YouTube volt 
a két legnépszerűbb közösségi platform. A harmadik helyen a Twitter végzett, amely 
a fiatalok körében kedveltebb, mint más életkori csoportokban. A negyedik helyet az Ins-
tagram foglalta el, de esetében igen jelentős különbségek mutatkoztak a felhasználói 
időtartamra vonatkozóan: egyesek napi pár percet, míg mások több órát is eltöltöttek 
a felületen. Ezek a számok a Facebook és a YouTube tekintetében kiegyensúlyozottabbak 
voltak. Ha a Facebookot, az Instagramot és a Twittert szerkezeti és tartalmi szempont-
ból vetjük össze, láthatjuk, hogy az első korosztályi változáson ment keresztül, vagyis 
az Y generáció már kilépett belőle. Ennek oka, hogy a Facebook a klasszikus közösségi 
média kommunikációs hagyományait követi, azaz még igen jelentős a szöveges felülete: 
a diskurzusokban, a véleménynyilvánításban a hagyományos nyelvi közlésforma a döntő. 
A Twitter szerkezetében és kommunikációs megoldásaiban is jobban közelít a fiatalok-
hoz: előszeretettel vegyíti a verbális és a vizuális tartalmakat. Ezért is élt a Facebook 
leállásakor (2021. október 4.) a „Hello literally everyone” üzenettel. Az Instagram azért 
a legkedveltebb a fiatal generáció körében, mert előnyben részesíti a vizuális kommuni-
káció eszköztárát, s leginkább videók küldésére és fogadására épít, illetve a kimagasló 
képi aktivitásra, hiszen a képekben való történetmesélés az egyik legjellemzőbb műfaja. 
A Buffer közösségimédia-menedzsmenttel foglalkozó cég felmérése231 szerint sem követik 
már olyan sokan nyomon a szöveges tartalmakat.

A vizuális kommunikáció több szempontból is alapvető eleme az online kommuniká-
ciónak. Egyfelől azért, mert a képekben hatalmas információs potenciál rejlik, másfelől 
azért, mert azok a szövegeknél gyorsabban állíthatók elő, s a művészeti igényesség 
elvének megtartása nélkül is betöltik kommunikációs szerepüket. Tulajdonképpen valós 
idejű csatornává alakultak az internetes diskurzusban, akár helyettesítve is a szöveges 
üzenetet. A Buffer kutatásából az is kiderült, hogy a képek több megtekintést generálnak, 

230	Forrás: www.horizont.net/medien/nachrichten/Pew-Research-Center-Facebook-bleibt-beliebtestes-
soziales-Netzwerk-bei-US-Teenagern-133795.
231	 Forrás: https://socialmedia-talk.com/buffer-social-media-tool/

http://www.horizont.net/medien/nachrichten/Pew-Research-Center-Facebook-bleibt-beliebtestes-soziales-Netzwerk-bei-US-Teenagern-133795
http://www.horizont.net/medien/nachrichten/Pew-Research-Center-Facebook-bleibt-beliebtestes-soziales-Netzwerk-bei-US-Teenagern-133795
https://socialmedia-talk.com/buffer-social-media-tool/


156

mint a szövegek, és egyfajta elköteleződést eredményeznek a platformok felé. Eszerint 
ha a felhasználóknak tetszett a kép minősége, és elégedettek voltak annak közlőerejével 
is, akkor rendszeresen visszatértek a felületre, amelynek vizuális tartalomkínálata a leg-
többet nyújtotta számukra. A képeknél már csak a videók érnek el nagyobb nézettséget. 
Az említett vizsgálat azt állapította meg, hogy minden közösségi oldalon a videók azok, 
amelyeket a felhasználók a leggyakrabban és a legtöbbször az elejétől a végéig megte-
kintenek: 2018-ban világszinten 59%-kal nagyobb aktivitást értek el, mint bármely más 
képes vagy képpel kiegészített poszttípus. Ez a felmérés a top 500 Facebook-posztot 
vizsgálta, amelynek több mint 81%-át videók alkották. A képek ellenben önmagukban 
csak 18%-ot tettek ki, és a megtekintési arányuk is lényegesen alacsonyabb volt.232

Az alábbi ábrák a 2020-as évre vonatkozó magyarországi adatokat233 mutatják be több, 
egymással összefüggő szempont alapján. Az első az adott közösségi oldal ismertsége. 
Erre vonatkozóan 94%-kal vezet a Facebook, legalábbis a felmérésbe bevont 18 és 65 éves 
megkérdezettek között. A második aspektus az, hogy a válaszadók mely platformokat 
használják heti rendszerességgel. Itt is a Facebook érte el a legmagasabb értéket (85%) 
a megkérdezett 1500 felhasználó körében. Érdekes adatokat közölnek a további szempon-
tok, a nemek és korcsoportok szerinti bontások. A nők az összes felületet szignifikánsan 
gyakrabban használják, mint a férfiak. Kivételt egyedül a YouTube képez: ezt egyenlő 
arányban keresik fel a két nem képviselői. A Facebook minden korcsoportban vezető 
helyet foglal el, de látszik, hogy a fiatalabbak körében nem olyan nagy a fölénye a többi 
közösségi oldallal szemben.

Yo
u 

Tu
be

Fa
ce

bo
ok

Pi
nt

er
es

t

In
st

ag
ra

m

Ti
kT

ok

Li
nk

ed
In

94% 90% 66% 48% 26% 21%

Yo
u 

Tu
be

Fa
ce

bo
ok

Pi
nt

er
es

t

In
st

ag
ra

m

Ti
kT

ok

Li
ke

dI
n

85%

Ismeri Heti szinte használja 

67% 30% 18% 6% 3%

42. ábra: Aktivitási mutatók a magyar közösségi médiában
Forrás: KutatóCentrum (2020. március 28.): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

232	 Az adatok forrása: https://webshark.hu/hirek/kozossegi-media-statisztikak/
233	 KutatóCentrum: Magyar közösségi média körkép (2020. március 28.).

https://webshark.hu/hirek/kozossegi-media-statisztikak/


157

Yo
u 

Tu
be

Fa
ce

bo
ok

Pi
nt

er
es

t

In
st

ag
ra

m

Ti
kT

ok

53% 50% 61% 75% 52% 47% 50% 39% 25% 48%

Nő

Yo
u 

Tu
be

Fa
ce

bo
ok

Pi
nt

er
es

t

In
st

ag
ra

m

Ti
kT

ok

Fér�

43. ábra: A felhasználói csoportok összetétele a magyar közösségi médiában
Forrás: KutatóCentrum (2020. március 28.): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

You Tube

Facebook

Pinterest

Instagram

TikTok

16% 23% 25% 18% 18%     

31% 26% 19% 13% 10%     

19% 22% 22% 21% 16%     

42% 33% 14%   6%   6%     

15% 21% 24% 20% 19%     

18–24 25–34 35–44 45–54 55–65     

44. ábra: Korcsoportok szerinti használati arányok a magyar közösségi médiában
Forrás: KutatóCentrum (2020. március 28.): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Más országokhoz hasonlóan Magyarországon is a Facebook rendelkezik a legtöbb 
regisztrált felhasználóval, akik közül körülbelül. 6,75 millióan legalább heti rendsze-
rességgel fel is keresik a profiljukat. A korosztályokat tekintve szintén a külföldi mintát 
követi a fejlődési vonal: a fiatalabb generáció hazánkban is inkább más közösségi olda-
lakon (például TikTok, Instagram, Snapchat) van jelen, mert azok szerkezete és hír-
tartalma jobban megfelel az igényeinek. Magyarországon átlagosan a középkorúak 
tartózkodnak legtöbbet a Facebookon, és kiugró érték, hogy más országokkal szemben 



158

az 55 éven felüli regisztráltak száma is több mint 1,3 millió. Az arra vonatkozó adatok 
azonban, hogy mennyi időt töltünk el a Facebook nézegetésével vagy tartalmak meg-
osztásával, feltöltésével, azaz passzív vagy aktív felhasználással, már nagyon eltérőek: 
átlagban a napi 37 perctől egészen 2 óra 15 percig terjednek.234 Az időintervallum 
nemcsak az alkalmazott tevékenység függvénye, hanem azé is, hogy ki milyen gyakori-
sággal megy fel az oldalra. Azok a magyarok, akik naponta „fészbukoznak”, átlagosan 
és összesen (aktív, illetve passzív felhasználói szerepben) 86 percet, azaz majdnem 
másfél órát töltenek el az oldalon, este vagy hétvégén jellemzően még többet.235 Az is 
nagyon változatos mintázatú, hogy végül is mire használjuk a Facebookot. A legtöbben, 
a regisztráltak 60%-a a hírfolyamokat nézi meg, s az aktuális eseményekről tájékozó-
dik, illetve céltudatosan arra keres rá, hogy milyen híreket osztanak meg az ismerősei, 
a barátai és azok a személyek, akiket követ. A passzív, azaz a tartalomfigyeléssel eltöltött 
idő jellemzően több, mint az aktív felhasználói tevékenységekre fordított (posztolás, 
szöveges vagy képes üzenet küldése, videó feltöltése, megosztása stb.). Mivel a Face-
book „megszerkeszti”, felajánlja számunkra a nézegetni, meghallgatni és letölteni való 
eseményeket, a felugró újabb és újabb főcímek miatt, a felmérésben megkérdezettek 
80%-a a tervezettnél mindig több időt tölt el az oldalon, mert a felkínált tartalmak 
felelnek meg az érdeklődésüknek. Elemzők szerint ez a fajta passzív „fészbukozás” 
alig különbözik az internetalapú böngészéstől, mert bár jelen vagyunk egy közösség 
médiafelületén, nem végzünk igazi kommunikációs tevékenységet. A valódi, aktív „fész-
bukozó” napi rendszerességgel közöl magáról információkat, tesz ki az oldalára saját 
vizuális és verbális híreket, s nemcsak megosztja azokat másokkal, hanem szorgosan 
gyártja is a Facebook-tartalmakat, amelyeket a közösség tagjai szintén továbboszthatnak. 
Valójában az még csak egyfajta köztes felhasználói magatartás, ha egy adott posztról 
alkotott véleményünket lájkok formájában nyilvánítjuk ki, bár a rendszer ezt már aktív 
jelenlétként regisztrálja.

A fentiekben hivatkozott források a kapcsolattartás mikéntjének az átalakulására is 
felhívják a figyelmünket. Igaz, hogy a kommunikációnkban még mindig az e-mailek 
küldése és fogadása a legmeghatározóbb tevékenységünk: a KutatóCentrum 2020-as 
felmérésének keretében megkérdezettek 91%-a heti rendszerességgel ezen a csatornán 
keresztül intézi a magán- és a hivatalos ügyeit.236 A változás iránya azonban egyér-
telmű: az sms-ezést már régen felülmúlta az e-mail-kommunikáció, amelyet várhatóan 
hamarosan felváltanak a csevegőalkalmazások (Viber, WhatsApp stb.), hiszen ezek 
segítségével a cégek dolgozói munkaügyben is egyre gyakrabban írnak vagy hagynak 
hangüzenetet egymásnak. Az új tendencia a Buffer adatai alapján a fiatalok körében 
jelentkezik elsőként: ők azok, akik sok olyan applikáción keresztül kommunikálnak 
egymással, amely azonnal tud szöveges és vizuális tartalmakat megosztani. Ez azonban 

234	A legérdekesebb Facebook statisztikák (2021) [frissítve!]. ROIHacks, 2021. március 27. (Egy átlagos 
amerikai felhasználó közösségi médiahasználatra fordított napi ideje 1 óra 15 perc.)
235	 Bátky Zoltán: Megvan, mennyit lóg az átlagos magyar Facebookon. 24.hu, 2016. február 17.
236	 KutatóCentrum: Lekörözték a csevegőalkalmazások az sms-t (2020. február 26.).



159

nemcsak azzal magyarázható, írja a Buffer elemzője, hogy a fiatalok előnyben részesí-
tik a legújabb technológiákat, hanem azzal is, hogy korosztályi ismérvük az időhiány. 
Ebből adódóan igényük van a még gyorsabb dinamikájú, például olyan algoritmussal 
is rendelkező kommunikációs csatornákra, amely képes megjegyezni, hogy melyik 
beszélgetőpartnerrel milyen kódok és jelek használatát preferáljuk, és ezeket – egy kis 
felugróablakban – már a kommunikációs aktus elején, személyre szabottan, automati-
kusan felajánlja. A 2020-as évre vonatkozó magyar adatok is azt támasztják alá, hogy 
a közösségi platformokon végzett tevékenységek mennyiségi jellemzői elsősorban gene-
rációs jelenségként interpretálhatók.

„Egyes közösségi médiákat más-más korcsoportok használnak leginkább. Természetesen a legna-
gyobb felhasználói csoport majdnem minden közösségi média esetében a 24 éven aluli korcsoport. 
Legnagyobb arányban ők is a Facebookot használják (mondhatni mindenki 97%), mint minden 
másik korcsoport, de az adatokból arra lehet következtetni, hogy keresik az olyan portálokat, ahol 
továbbra is a fiatalok képezik a felhasználói tábor túlnyomó többségét. Erre tipikus példa TikTok, 
de az Instagram is ide sorolható. A TikTok-ot a lakosság 26%-a ismeri, és 6% használja heti szinten. 
Ezt leginkább a 18-24 éves korcsoport használja (42%), de a portálon szép számban vannak jelen 
a 25-34 éves korcsoport tagjai is (a heti szintű felhasználók 33%-a). Az Instagram-ot a 18-24 éves 
korcsoport 75%-a használja legalább hetente, ők teszik ki a felhasználók 31%-át. A 25-34 éves 
korcsoport 40%-a felhasználó, akik a felhasználói tábor 26%-át teszik ki.”237

A 43. ábra a felhasználási területeket mutatja be a heti szinten végzett kommunikációs tevé-
kenységek sorrendbe állításával. A leggyakoribb az e-mailezés, ezt követi a hagyományos 
típusú telefonálás és a chatelés, mégpedig egymáshoz egészen közeli mutatókkal. A videó-
hívások és az applikációkkal bonyolított beszélgetések aránya ezzel szemben alacsony.

Hagyományos telefonhívást folytat

E-mailt olvas vagy küld 

Chatel applikáción keresztül 

Internetes telefonhívást folytat

91%

83%

77%

52%

33%

33%

25%

Chaten tartalmat megoszt 

Sms-t küld

Internetes videóhívást folytat

45. ábra: Heti szintű kommunikációs tevékenységek típusai
Forrás: KutatóCentrum (2020. február 26.): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

237	 KutatóCentrum (2020. március 28.): i. m.



160

A Magyarországi Tartalomszolgáltatók Egyesülete 2016-ban készített egy olyan fel-
mérést, amely részletesen elemzi a Facebookon való viselkedésünket. E vizsgálat ered-
ményeivel kapcsolatosan került előtérbe a digitális lustaság fogalma, miszerint egyre 
inkább csak a hírfolyamok főcímeit pörgetjük végig ahelyett, hogy valóban megnyitnánk 
és – legalább részben – átfutnánk a felkínált tartalmakat. A megkérdezettek 46%-a nyi-
latkozta azt, hogy nem szokása elolvasni magát a cikket, csak a hírfolyamban megjelenő 
első egész vagy fél mondatot. A felmérés tanulságait és az adatok közötti összefüggé-
seket Bátky Zoltán Megvan, mennyit lóg az átlagos magyar Facebookon című írásának 
segítségével értelmezzük.238

„A Magyarországi Tartalomszolgáltatók Egyesülete nemrég nyilvánosságra hozta legújabb fel-
mérését arról, mennyi, és milyen szerepet játszik a magyar internetezők életében a Facebook. 
A legfontosabb poént már most lelőjük, hogy aztán cincálhassuk napestig: a magyar felhasználók 
átlagosan 86 percet, tehát majdnem másfél órát töltenek naponta a közösségi oldalon.
Ha azt nézzük, hogy pár évtizede a nyolc óra munka, nyolc óra pihenés és nyolc óra szórakozás 
hármasával határoztuk meg a napjainkat, akkor az ébren töltött 16 órából viszonylag sok ez a más-
fél, ráadásul ez tényleg csak az átlag, tehát a hazai netezők egy része ennél is jobban rákattant 
a Facebookra. A felmérésből kiderül, hogy az aktívan facebookozók négyötöde egy napot sem hagy 
ki anélkül, hogy legalább egyszer ránézzen a hírfolyamra, de ehhez hozzáadhatunk 8 százalékot, 
akik hetente 1 napot azért kihagynak néha. […]
A felhasználók kétharmada követ valami olyan oldalt, ami nem közvetlenül az ismerőseihez kötő-
dik, tehát valamilyen portál, blog, híroldal, vagy márka Facebook oldalát. Ez már csak azért is 
fontos, mert szép lassan kialakul a »közösségi lustaság« fogalma, a facebookozók 46 százaléka 
ugyanis úgy követ egyes hírportálokat, hogy elolvassa az általuk megosztott címeket és bevezető 
mondatokat, de nem kattint tovább a teljes cikkre.
Emellett kifejezetten érdekes, hogy a Facebookot (ha a csevegést nem számítjuk) a legtöbben 
szórakozásként használják. A kedvelt tartalmak első helyén a vicces képek, szövegek és videók 
szerepelnek (66 százalék), ezt követi a zene (55 százalék), míg a tudománnyal, technikával kap-
csolatos megosztásokat csak a felhasználók 45 százaléka kedveli.
Teljesen várható volt az is, hogy a legtöbb facebookozó a véleménynyilvánítást csak egy odavetett 
lájk formájában teszi meg (86 százalék), megosztani már csak 61 százalékuk szokott tartalmakat, 
kommentelésre pedig mindössze 55 százalék ragadtatta magát.”239

3.4. Kommunikációs torzulások

A kommunikációs torzulások első típusa Bátky Zoltán fentebb idézett cikkében is megje-
lenik.240 Ez a digitális lustaság, amely két dolgot is jelent a tárgyalt kontextusban. Egyrészt 
azt takarja, hogy beszűkül az olvasási érdeklődés, azaz az olvasás által megszerezhető 
információk iránti igény jelentősen csökken. Mivel a felhasználó általában a mobiltele-
fonján lép be a közösségi kommunikációs felületre, az ott megosztott tartalmakat elő-
ször is a szkenneléshez hasonló művelettel végigfutja, és figyelmét általában a főcímek, 

238	 Bátky (2016): i. m.
239	 Bátky (2016): i. m.
240	Bátky (2016): i. m.

http://mte.hu/_magyar_facebook_trendek/
http://mte.hu/_magyar_facebook_trendek/


161

a címszavak és a mellettük, fölöttük lévő képek, ábrák, grafikai megoldások befogadása 
köti le. Az már szerencsés eset, ha a cikk néhány mondatos összefoglalóját elolvassa, 
de a teljes szöveg ismerete helyett az ahhoz tartozó vizuális információk alapján rakja 
össze a kivonatolt történést. Ezért a digitális lustaság fogalma másrészt azt jelenti, hogy 
az internetező, de különösen a híreket a közösségi platformokon felületesen böngésző 
felhasználó valójában még csak szelektíven sem olvas, mert csak egy szövegtöredéket 
fut át, amely a megosztás által már egyébként is sokszor csonkolt formában jut el hozzá. 
Egy szövegdarabot dolgoz fel, mégpedig úgy, hogy a saját korábbi tapasztalataira támasz-
kodva tartalmi információkkal vagy a hiányzó grammatikai kapcsolatokkal egészíti 
ki azt, s talán gondolatban be is fejezi a hiányos mondatokat. A valódi elektronikusan 
„olvasó” azonban nem alkalmazza túl gyakran ezt a „kirakós játékot”. Nyilvánvaló, hogy 
ez a torzulás az olvasási kompetenciák gyengüléséhez vezet, éppúgy, mint a digitális 
olvasás előtérbe helyezése a hagyományos, lineáris módszerrel szemben.

A digitális olvasás elsajátítása egyrészt feltétele az elektronikus szövegtípusok (hiper-
szövegek) megértésének, tehát olyan komplex kompetencia, amely segít eligazodni a digi
talizált szövegek (e-könyv, online folyóirat stb.) és az azok fogyasztásához szükséges 
technikai eszközök világában, másrészt lehetővé teszi az elektronikus műfajok (blog, 
hírlevél, digitális tankönyv stb.) információs struktúráinak befogadását. Ez a készség 
alapvetően elengedhetetlen ahhoz, hogy az interneten keresztül ismeretekhez jussunk, 
mivel az online szövegek a hagyományosakhoz képest az olvasás teljesen új és más 
dimenzióját nyitották meg számunkra. A nyomtatott könyv esetében ugyanis szaka-
szonként, oldalról oldalra fogadjuk be az információkat, az elejétől haladunk a vége felé. 
Ezzel szemben a hiperszövegeknél nem működik sem a szekvenciális olvasás gyakorlata, 
sem a lineáris szövegelrendezés. Már a képernyő le- és felgörgetése is azt eredményezi, 
hogy szelektálunk a szakaszok között: az egyiket elolvassuk, a másikat nem, részeket 
ugrunk át, és közben gondolatban kipótoljuk a látottakat. Az online műfajokhoz, kezdve 
az e-mailektől a blogbejegyzésekig, majdnem mindig tartoznak csatolt tartalmak is, 
amelyek interakcióba lépnek a kiinduló szöveggel. A böngészőkbe beírt címszavakra 
az internet elképzelhetetlen mennyiségben dobja ki nekünk a találatokat, azaz a keresőszó 
által egymással valamilyen összefüggésbe rendezett szövegeket. A világhálón történő 
digitális olvasás lehetővé teszi ugyan a célirányos tartalomfogyasztást, mégsem esik 
minden tekintetben pozitív megítélés alá. Az olvasás tempója az információfeldolgozás 
rovására felgyorsul, mert egyidejűleg kell többféle befogadási folyamatot is működtetnünk 
(szöveg, kép, hang, mozgó effektusok stb.), továbbá az egyes elemek közötti kapcsolatokat 
is gyorsan kell megértenünk. Maryanne Wolf neuropszichológus, olvasáskutató több 
munkájában is a digitális olvasás veszélyeire hívja fel a figyelmet. 2018-ban megjelent 
könyvében azt hangsúlyozza, hogy bár kétségtelenül számos pozitív hozadéka van annak, 
ha az internetes források feldolgozásával megtanuljuk a szövegeket térben máshogyan 
elrendezni, a nagy mennyiségű információ közül a lényegeseket kiválasztani vagy a szá-
munkra megfelelőt kiemelni a találati listákról, a digitális olvasási kultúra nem kínálja 



162

az olvasás élményét.241 Nem ad lehetőséget a szövegben való elmélyedésre, a szavak 
szépségének megízlelésére, mert az online tartalmakat a legtöbb esetben eszközként 
használjuk valamely kommunikációs célból (információkeresés, kapcsolatépítés stb.), 
és nem magáért a szöveg öröméért foglalkozunk velük.

A digitális kommunikáció másik jellegzetes veszélyforrását a függőség kialakulása 
jelenti. Mi okozza azt, hogy „rákattanunk” egy vagy több közösségi platformra, és még 
az aggodalomra egyébként is okot adó statisztikai átlagnál is jóval több időt töltünk azzal 
naponta, hogy áttanulmányozzuk ezek hírfolyamát, böngésszük barátaink posztjait, 
chatelünk, ismerősöket keresünk, és ismeretlenek profilját nézegetjük? Meglehet, hogy 
az átlagosnál nagyobb az információéhségünk, de ez nem szerepel a legvalószínűbb okok 
között, véli Liraz Margalit digitális pszichológus a Facebook-kommunikáció egyénre 
gyakorolt hatásairól szóló írásában, amelyet a Psychology Today internetes portál 
Behind Online Behavior blogjában tett közzé.242 Elgondolása szerint az addikció azzal 
van összefüggésben, hogy megnövekedett a mai fiatalok, különösen az általa vizsgált 
15–25 éves korcsoport önkifejezésre való sajátságos igénye, de a digitális kommuniká-
ció térhódítása miatt interperszonális jelenléti társalgásban már képtelenek kifejezni 
magukat, s számukra majdnem az a természetes, hogy üzenőfalakra posztolják a prob-
lémáikat. Képletesen szólva: könnyebben megnyílnak a falnak, mint szemtől szemben 
a szülőknek, testvéreknek vagy barátoknak, hiszen a szomszéd házból, sőt a szomszéd 
szobából is a közösségi felületeken beszélgetnek egymással. Az állandó online jelenlét, 
az úgynevezett digitális tapasztalás és a digitális élmények teljesen megváltoztatták 
a fiatalok önmagukról és másokról kialakított képét, s létretejött a digitális énkép, amely 
az önmegtapasztalás teljesen más formáját jelenti, mint a verbális és nonverbális jelenlét 
a közvetlen találkozások alkalmával.243 A fiatalok azzal, hogy folyamatos (a pszichológus 
megfogalmazásában: egy másodpercre sem szünetelő) kapcsolattartási kényszerben élnek 
a platformon, valójában „önkifejezési éhségüket” próbálják kielégíteni.

Az izraeli kutató, aki sokat foglalkozik a közösségimédia-felületeken való aktivitás, 
többek között a Facebook, a Tinder és a WhatsApp pszichológiai hatásaival,244 a szemé-
lyiség fejlődését pozitívan befolyásoló személyes diskurzus elmaradásán túl még két okot 
jelöl meg, amely a digitális függőséghez vezethet. Véleménye szerint az online térben 
a fiatalokra egyszerre hat két, ellentétes irányú, addiktív folyamat: egyrészt az elkülönülés 
iránti igény, vagyis az, hogy legyen olyan eszköz a kezükben, amelyet csak a kortársaik-

241	 Maryanne Wolf: Reader, Come Home. The Reading Brain in a Digital World. New York, Harper, 2018.
242	 Liraz Margalit: The Human Psychology behind Facebook’s Success. Facebook has become an Addiction 
Due to its Ability to Meet our Basic Needs. Psychology Today, 2014. november 2.
243	 Liraz Margalit: Think Positive: Digital Experiences and Why They Matter. CMSWire, 2019. március 14.
244	Margalit (2014. november 2.): i. m; Liraz Margalit: Tinder and Evolutionary Psychology. Media & 
Entertainment, 2014. szeptember 27; Liraz Margalit: Why 28 Million Couples Separated and How the 
Blue Tick on WhatsApp Drives us Crazy. The Marker, 2018. augusztus 18. 



163

kal való kapcsolattartásban használnak aktívan, másrészt ezen keresztül a csoportidenti-
tás kialakításának vágya, tehát az, hogy sajátos kommunikációs stratégiákkal összetartsák 
a csoportjukat.245 Margalit 2014-ben jelentetett meg egy rövid tanulmányt az interneten, 
amelyben éppen azt járja körbe, hogy a közösségi médiumok – különösen a Tinder 
online társkereső alkalmazás – milyen hatást gyakorolnak a felhasználóik kommunikatív 
viselkedésére, és hogy milyen paraméterek mentén hozzák meg döntéseiket arról, hogy 
kapcsolatba lépnek-e valakivel vagy sem.246 Ezek a következők: racionális paraméterek 
(például távolság), emocionális paraméterek (például az adott személyre adott pozitív 
lájkok száma, a fotója melletti szívek aránya) és temporális paraméterek (például közös 
ebédidősáv). E paraméterek mentén zajlik az információgyűjtési folyamat a potenciális 
partnerekről. Margalit ezt szubszövegalkotási folyamatnak nevezi.247 A Tinderen folyó 
beszélgetés a szubszövegek tartalmának ellenőrzése és a találkozó megbeszélése körül 
forog általában. Margalit megfigyelte, hogy a fiatalabb és az idősebb korosztály beszél-
getési stratégiái különböznek egymástól abban, hogy a fiatalabbak nem olyan bizal-
matlanok a közölt információkkal szemben, mint az idősebbek, és kevesebb ellenőrző 
kérdést tesznek fel.248 Ha valaki csal az életkorával, az alkalmazott információellenőrző 
stratégiák (például a kérdésfeltevés formái, a társalgást megnyitó beszédpanel vagy 
a találkozás sürgetése) elárulhatják az illető valódi életkorát. Ebben tehát elkülönülnek 
egymástól a generációk az online térben is, illetve abban is, hogy a korcsoportjukhoz 
való tartozásukat nyíltabban vagy burkoltabban fejezik-e ki.249

Margalit egy másik tanulmányában kiemeli, hogy a társkeresés, az ismerkedés céjából 
használt felületek is generációs eltérésekre utalnak: amikor a fiatalok észrevették, hogy 
a szüleik megtanulták a Facebookot használni, azonnal átváltottak egy másik csatornára, 
például a Linkedlnre és a TikTokra.250 Ezt az elkülönülés igénye táplálja. Az összetar-
tozás vágyának pedig az az első jele, írja a szakértő, hogy saját online kommunikációs 
platformmal akarnak rendelkezni, amelynek legfőképpen az a szerepe, hogy leképezze 
kommunikációs szokásaikat, illetve az egész felület kialakítása tükrözze a csoportiden-
titást (színvilág, kedvelt fájlátalakító funkciók stb.).251

A digitális függőséget és a fentebb felsorolt okait elemzi tovább Margalit egy 2018-ban 
megjelent tanulmányában is, mégpedig az internetes kommunikáció párkapcsolatokra 

245	 Margalit (2018. augusztus 18.): i. m. 
246	Margalit (2014. szeptember 27.): i. m.
247	 Margalit (2014. szeptember 27.): i. m. 
248	Margalit (2014. szeptember 27.): i. m.
249	 Margalit (2018. augusztus 18.): i. m.
250	 Vö. Margalit (2014. szeptember 27.): i. m.
251	 Liraz Margalit: If You Want to Trigger an Emotional Purchase, Don’t Make Your Customers Think: 
Understanding Customer Decision Making. In Valentina Chkoniya et al. (szerk.): Anthropological Appro-
aches to Understanding Consumption Patterns and Consumer Behavior. Hershey PA, IGI Global,2020. 
176–192.



164

gyakorolt hatása mentén.252 A pszichológus szerint a WhatsApp például számos kap-
csolat felbomlásáért felelős, mert a fiatal párokat egy új szerepjátékba kényszeríti bele. 
Bár a mai fiatalok generációja az énkeresésben és annak kommunikációs „megosztásá-
ban” éli meg mindennapjait, a párkapcsolatban a „megosztásnak”, illetve önmagában 
az üzenetváltásnak is más lesz a szerepe, mint előtte. Margalit az említett cikkében 
a WhatsApp felületén zajló kommunikáció megszakadásának a következményeit vette 
sorra. Szerinte a párkapcsolatban élőknek a hallgatást is meg kell tanulniuk értelmezni, 
azaz az üzenetek kimaradásának, az azonnali reakció elmaradásának a helyes interpre-
tációja még a kapcsolatot is megmentheti.253 A fórumok átláthatóságának növelése nem 
kedvez a digitális kapcsolattartásnak, véli Margalit, mert ezek átláthatóvá és követhe-
tővé teszik az egyének kommunikációs szokásait is.254 Fontos az a meglátása is, hogy 
a digitális felületek egyik új funkciója a „szöveges kémia” kialakítása a párok között.255 
Margalit rámutat, hogy a fiatalok a párkapcsolatba magukkal hozzák a korábbi digitális 
kommunikációs szokásaikat, amelyeket még az identitáskeresésük idején vettek fel.256

A digitális kommunikáció generációkra gyakorolt hatásával számos könyv és tanul-
mány foglalkozik, amelyeknek többsége azt kutatja, hogy hogyan alakította át a digitális 
kommunikáció a fiatalok életét, kapcsolatrendszerét és kapcsolatépítő szokásait. Ezek 
közül Philippe Wampfler, a digitális kultúratudományok szakértőjének munkáját emel-
jük ki.257 Régebben nem volt olyan fórum vagy csatorna, ahol a fiatalok az identitásuk 
fejlődését, önmaguk megtalálásának útját dokumentálhatták volna, az általuk használt 
közösségi platformokon pedig éppen ez történik.258 A mi tapasztalatunk is azt mutatja, 
hogy mindaddig, amíg kizárólag a fotó létezett, a „magamutogatás” csak egy családi 
fényképalbumban vagy az iskolai tablón, esetleg egy vidám összejövetelen megörökített 
vicces, esetlen mozdulat vagy a pózolós modellfotók kapcsán volt helyénvaló. A digitális 
kommunikációs térben azonban szinte kötelezővé vált cselekvésről van szó.259 A szelfizés 
már nem új divat, hanem az önmegjelenítés elfogadott eleme: a fürdőruhás kép éppúgy 
belefér egy hétköznapi ember, mint a celebek és modellek esetében. Ha pedig egy-egy 
nevetséges fotóval bolondot csinálunk magunkból, nem bánjuk, ha mások is jól szóra-
koznak rajtunk. Ez a tendencia tagadhatatlanul azt jelzi, hogy a korábban meghúzott 
határok elmosódnak, és a társadalmi korlátok kevésbé érvényesülnek. Az úgynevezett 
„szelfi-generációt” ez elbizonytalanította az identitáskeresés során.260 Ezért is kommu-

252	 Margalit (2018. augusztus 18.): i. m.
253	 Margalit (2018. augusztus 18): i. m. Köszönet illeti Dr. Ursula Schattner-Riesert a héber nyelvű cikk 
német nyelvre való lefordításáért. 
254	Margalit (2018. augusztus 18): i. m.
255	 Margalit (2018. augusztus 18): i. m.
256	 Margalit (2018. augusztus 18): i. m.
257	 Philippe Wampfler: Generation „Social Media“: wie digitale Kommunikation Leben, Beziehungen und 
Lernen Jugendlicher verändert. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2019. 
258	 Wampfler (2019): i. m.
259	 Wampfler (2019): i. m.
260	Ramón Reichert: Selfies – Selbstthematisierung in der digitalen Bildkultur. Bielefeld, Transcript Verlag, 
2023. 



165

nikálják ennek a folyamatnak minden egyes lépését: a reggelizőtányértól kezdve a kihűlt 
kakaó miatt vágott fintoron át mindent megosztanak a közösséggel, beszámolnak a leg-
apróbb eseményekről és érzelmekről is, mintha naplót vezetnének a felnőtté válásukról. 
Ugyanakkor segítséget is tudnak kérni társaiktól, barátaiktól, ha identitásproblémáik 
vannak. Ramón Reichert két elemet különböztet meg ebben a folyamatban: 1. a szelfit 
mint az önbemutás és önábrázolás szöveges és képi stratégiáinak összességét, amely egy 
alternatív, megszerkesztett, esetenként megálmodott ént mutat a közösségi felületeken, 
úgy megkomponálva, ahogyan az egyén magát látni szeretné, 2. a szelfi lehetőséget ad 
a készítőjének arra, hogy kritikusan szemlélje önmagát. Ez a kettő együtt alkotja a szelfi-
zés kulturális mintázatait, amelyek „egó-hálózatokká” kapcsolódnak össze a használt 
online felületeken, és a megmutatás, a reflexió, illetve a közlés folyamatait valójában 
egyéni identitástörténetetté egységesítik.261

Mindez nem az igazi baj, csupáncsak egyfajta függőségi késztetés arra, hogy minél 
többet foglalkozzunk magunkkal, mint a közösségi kommunikáció tárgyával, véli Mar-
galit,262 amit idejében orvosolni lehet, ha a szelfizők nem a szelfijeiket állítják az online 
interakcióik középpontjába, és azok készítéséhez nem az ismert marketingfogásokat 
vetik be. A gondot az jelenti, ha a szelfi az önmenedzselés egyetlen eszközévé válik, 
és az énkeresés során a fiatalok felfedezik, hogy a platformok lehetőséget adnak egy 
másik, hamis szerepjátékra is, egy másik én felépítésére, amelynek gyakran alig van 
köze a valóságos személyiségükhöz, inkább csak egy virtuálisan létező, elképzelt vagy 
vágyott énkép kommunikatív megteremtése ez.263

Kai-Uwe Hugger, a Digitale Jugendkulturen című kötet szerkesztője is rámutat 
a kötet bevezetőjében,264 hogy bármely online elérhető szerepjátékot játsszák is a fia-
talok, elszakadnak a valóságtól, hiszen a nap nagy részében virtuális világban, virtu-
ális énjükben léteznek, még akkor is, ha ez részben megegyezik valós személyiségük 
reprezentációjával. A legnagyobb veszélyforrást azonban az jelenti, ha az önmegje-
lenítés szándékos félrevezetésen alapul, vagy ha egy identitásában bizonytalan fiatal 
azért, hogy a társai a közösségi oldalakon elfogadják és kedveljék őt, „ellopja” mások 
személyiségjegyeit.

A megtévesztés kommunikációs technikáinak kidolgozása, a színlelt attitűdök hihető 
bemutatása mögött gyakran az online szerepjátékok során elsajátított kommunikációs 
fogások fedezhetők fel, hívja fel a figyelmet cikkében Krasemann.265 Hozzáteszi: mivel 
a kortársaktól/játékostársaktól azonnali visszajelzés is érkezik a virtuális (játékbeli) 

261	 Reichert (2023): i. m. 
262	 Liraz Margalit: Think Positive: Digital Experiences and Why They Matter. Cmswire, 2019. március 14, 
263	 Ricarda Julia Vodermair: „Erkenne dich selbst? Erschaffe dich selbst!“ – Selfie, Selbstinszenierung, 
Social Media Modifikation der Darstellungsform und Inhalte, Ästhetik der medialen Struktur und Selb-
stdiskurs im Kontext von Autobiographie und Virtualität im 21. Jahrhundert. Phd-értekezés. München, 
Ludwig-Maximilians-Universität München, 2020. 
264	Kai-Uwe Hugger (szerk.): Digitale Jugendkulturen. Wiesbaden, VS Verlag, 2010.
265	 Henry Krasemann: Identitäten in Online-Spielen. Wer spielt wem etwas vor? Datenschutz und Datensi-
cherheit, 3. (2008), 184–196. 



166

önkifejezés eredményességéről vagy eredménytelenségéről, a valóságos, a félig valóságos 
vagy a valótlan virtuális én reprezentálásának sikere vagy sikertelensége fogja meghatá-
rozni a következő kommunikációs lépést a szerepjátékokban és az online közösségekben 
történő önbemutatásokban ban egyaránt. A megtévesztés hatékonyságának mérésére 
Therani Madhusudan dolgozott ki egy kommunikációs modellt, amely a korábbi, hagyo-
mányos, háromszög alapúakon nyugszik.266 Ez azt jelenti, hogy egy adóból/egy vevő-
ből (megtévesztő/ megtévesztett), egy csatornából és egy üzenetből áll. A félrevezetés 
beszédaktusát az üzenet valósítja meg, amely a jelenléten alapuló kommunikációban 
általában több, míg a virtuális diskurzusban jellemzően egyetlen csatornán át érkezik. 
Ezen keresztül valósul meg a tartalommanipuláció. Az adó a megtévesztés, a befolyásolás 
szándékával érkezik a kommunikációs helyzetbe, míg a vevő nem feltételezi azt, hogy 
közlendője nem felel meg a valóságnak. Ezért abból indul ki, hogy az adó (A), a csatorna 
(CS) és az üzenet (Ü) egymással összhangban van, azaz egyenlő oldalú háromszöget 
(ACSÜ) alkot. Ha ez a harmónia megbomlik, azaz a háromszög valamely szára láthatóan 
rövidebb lesz, a vevő gyanút fog, hogy megtévesztették.

Laura Maleyka a profilképeken túl a bemutatkozó szövegeket is elemezte az általa 
vizsgált 20–25 éves korcsoportban, és azt találta, hogy a felhasználók az esetek keve-
sebb mint felében tesznek fel magukról a valóságnak megfelelő képet és hozzá illesz-
kedő szöveget, azaz nem jellemző az egységes bemutatkozás.267 Ahogyan a szerző 
fogalmaz: ezek a fiatalok kisebb-nagyobb változtatásokkal, de újratermelik a valósá-
got, vagyis megkonstruálnak maguknak egy valójában nem létező ént, de legalábbis 
erősen manipulálják saját képmásukat, például a képi beállítások vagy a kiválasztott 
fantázianevek segítségével. A három részből álló elemzés Instagram-profilképekre 
vonatkozott, a kép denotatív és konnotatív üzenetét, illetve fotótechnikai kompozíció
ját vette alapul.

Úgy 25-30 évvel ezelőtt ez a folyamat még alapjaiban máshogyan zajlott, és fel sem 
merült a megtévesztés mint kommunikációs eljárás. Éppen ellenkezőleg: az idolok 
utánzása volt a minta. A fiatalok akkor még az újságokból kivágott fotókon szereplő 
ikonokhoz, együttesek tagjaihoz akartak hasonlítani, ám ez – a róluk kapott kevés 
információ miatt – legfeljebb a külsőségekben sikerülhetett valamelyest. Ez azonban 
nem egyenlő az énkép szándékos manipulációjával, hanem inkább az azonosulásról, 
a stílus- és kinézetbeli utánzásról szól, hogy a zenével, a kedvenc énekesre, színészre 
való hasonlítás által jelezhessék kulturális hovatartozásukat a világnak. Az 1980-as 
és az 1990-es évek New Age korszaka már nagyon széles spektrumon tudta reprezen-
tálni a zenei világ meghatározható stílusait, s elkezdődött az a folyamat, amelynek során 
az önmeghatározásban és az önábrázolásban az elkülönülés lett a mérvadó. A pop
korszakban a külső jegyek által teljesen beazonosíthatóvá vált a kulturális hovatartozás, 

266	Therani Madhusudan: On a Text-Processing Approach to Facilitating Autonomous Deception Detec-
tion. Konferencia-előadás. Elhangzott: 36th Annual Hawaii International Conference on System Sciences. 
Hawaii, 2003. január 6–9.
267	 Laura Maleyka: Selfie-Kult: Bildvermittelte Kommunikation und Selbstbildnis als Kommunikationskode 
im digitalen Raum. Kommunikation@gesellschaft, 20, (2019), 1-28.



167

és a zenei igény mintakövetése megszabta az újromantikusok, a metálosok, a rockerek, 
a szkinhedek, a new workerek, a beatesek vagy a rapperek megjelenését. A hazai érából 
merítve: a tarisznyások voltak a bölcsészek, a rockerek bőrmellényt viseltek, az alter-
natívok pedig szakadt szereléseket hordtak.

Ezzel szemben a modern digitális kommunikációban a megtévesztés, vagyis az, 
hogy személyünkről, identitásunkról hamis vagy nem egészen helytálló információkat 
teszünk közzé, szinte következmények nélküli és könnyen, sikeresen megvalósítható. 
A fentiekben idézett szerzők egybehangzó állítása szerint a digitális kommunikáci-
óban bevett szokás, hogy olyannak láttatjuk magunkat, amilyenek lenni szeretnénk. 
Margalit268 gondolatait arról, hogy ez a folyamat hogy zajlik a Tinderen, Iványi Márton 
így összegzi:

„A Tinder esetében a felhasználók korlátozott információk – tehát a keresztnév, a kor, a lakóhely, 
valamint képek – közzétételét követően kölcsönös, mindenekelőtt fizikai vonzalmon alapuló tet-
szésnyilvánítás eredményeként tehetnek szert további információkra. A megosztott tartalmak 
és képek magától értetődően lehetnek manipuláltak, egy elérni kívánt, előnyös – akár teljesen 
hamis – arculat felépítésének szolgálatában. A képaláírásokból fakadó, identitásigénnyel fellépő, 
szimbolikus állítások és az olyan viselkedésnyomok, mint például a közelképek megosztásai által 
sugallt magabiztosság egyaránt azt hivatottak közvetíteni, hogy szerzőik milyennek szeretnének 
látszani. A felhasználóban pedig a lakhely és a kor racionális, illetve a küllem és a viszonzott 
érdeklődés emocionális tényezői nyomán öntudatlanul az a hiedelem ébredhet, hogy immár minden 
szükséges információval rendelkezik ahhoz, hogy potenciális, rövid vagy hosszú távú társáról tett 
első, valójában automatikus, irracionális és felületes benyomása megalapozott legyen.”269

Az online kommunikációs világból kiemel-
kednek az influenszerek, a hatásvadászat 
nagymesterei. A kifejezés az angol influence 
szóból ered, amelynek jelentése: befolyá-
sol. Az ilyen személyek esetében nem vitás 
a digitális függőség, hiszen nekik nemcsak 
az permanens kommunikációs céljuk, hogy 
hírnevet szerezzenek a saját magukról szóló 
internetes tartalmak létrehozásával, hanem 
az is, hogy másokat meggyőzzenek, azaz 
a véleményvezér szerepében tetszelegje-
nek. Az amerikai popélet vagy a szirupos 
hollywoodi tinifilmek történetei mind ezt 
az életstílust sugallják, ráadásul követendő 
példaként beállítva. A filmek főszereplői 

268	Margalit (2014. szeptember 27.): i. m.
269	 Iványi Márton: Megtévesztés, színlelt attitűd és a közösségi média. Médiakutató, 16. (2015), 2. 20–21.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Iványi Márton kiváló tanulmánya részletesen foglalkozik 
az online térben zajló megtévesztési technikákkal. 
Ezeket érdemes a sok jó példa kíséretében részletesen is 
megismerni. Az írást itt olvashatja:
 
https://mediakutato.hu/cikk/2015_02_nyar/02_
megtevesztes_szinlelt_attitud_social_media.pdf

https://mediakutato.hu/cikk/2015_02_nyar/02_megtevesztes_szinlelt_attitud_social_media.pdf


168

a lánybandák, illetve a pomponcsapatok vezetői, akik minden esetben kommunikációs 
dominanciára törekszenek. A közösségi média – úgymond – kitermelte ezt a véleményve-
zér-pozíciót, s a Facebook, az Instagram és a TikTok térhódításával ebben a szegmensben 
is létrejött egy új kommunikációs metódus, amelyben a véleményformáló influenszer 
kommunikálja a nézeteit fogyasztókkal. Ebben a modellben a véleményt megtestesítő 
és közvetítő személye azonos: ő az, aki meggyőződéssel hirdeti álláspontját, és azt sem 
rejti véka alá, hogy teljességgel bizonyos annak helyességében. Tudatában van annak, 
hogy képes hatni másokra, akiket így rávehet, rábeszélhet arra, hogy saját véleményüket 
megváltoztatva az övét fogadják el. Ez tömören az influenszerek marketingfogása, amel�-
lyel az átlagembereket akarják befolyásolni, ezért a hitelesség látszatára törekedve azt 
mutatják, hogy ők maguk is átlagosak, így követőik iránt mindig jó szándékkal vannak.

A celebeket, a sztárokat és az influenszereket azonban mégsem teljesen ugyanaz 
a manipulatív törekvés vezeti, és a média célja sem pontosan ugyanaz velük. A külön-
böző hájpolási technikáknak köszönhetően akár azonos mértékben is érvényesülhetnek 
mindhárom csoport szereplői, hiszen ők „médiatermékek”, akik a média által kitermelt 
(megkonstruált) képeket testesítik meg; médiaszemélyiségek, akik különféle kommuni-
katív funkciókban tűnnek fel (médiabohócok; szánalomra méltó, kiüresedett filmsztárok; 
ünnepelt hírességek). Ezzel szemben az influenszerek személyes sikerként könyvelik 
el a kitűnésüket, és egyre hatékonyabban képesek kommunikálni küldetésüket, ezzel 
pedig egyre nagyobb követőtábort építhetnek. Ha hitelesen tudják eladni magukat, 
számukra a közösségi platformok kimeríthetetlen forrást biztosítanak, míg a sztárok, 
a celebek a tömegmédia foglyai maradnak.

Ezen a ponton ismét Margalitot idézzük, aki ezzel kapcsolatosan arra az érdekes 
pszichológiai jelenségre hívta fel a figyelmet, hogy a felhasználók nagyrészt tudják, hogy 
az influenszereknek esetleg szponzoraik vannak, s ezért nem a saját véleményüket oszt-
ják meg a nyilvánossággal, mégis hitelesebbnek vélik őket, mint a reklámok szereplőit. 
A technikai megoldást tekintve a felkapott tartalomgyártók lehetnek bloggerek, vloggerek 
(videóbloggerek), youtuberek stb., és attól függően, hogy követőik száma milyen nagy-
ságrendet mutat, megkülönböztethetünk mikro-, makro- és megainfluenszereket. Még 
a kisebb rajongói bázissal bírók is bevonzhatnak akár százezer embert is; ők jellemzően 
egy országban ismertek. A nemzetközi hírnevű influenszerek követőinek száma viszont 
elérheti a több milliót is; ők már valóban hiperaktív kommunikációs tevékenységet foly-
tatnak az általuk használt platformokon. Éppen a Covid–19 kapcsán volt megfigyelhető, 
hogy több hétköznapi ember kezdett blogolni vagy vlogolni, de nem azzal a szándékkal, 
mint az influenszerek nagy része, hogy eladják véleményüket, ötletüket, tehetségüket, 
hanem azért, hogy segítsenek a hozzájuk hasonló kisembereknek a főzésben, a gyere-
kekkel való otthoni tanulásban stb.



169

3.5. Strukturális váltások

A virtuális térben végrehajtott, a napi rutinunk részét képező kommunikációs cselekede-
teink befolyásolják minden más tevékenységünket, s hatással vannak életminőségünkre, 
mentális egészségünkre. Kiléptünk a korábbi interperszonális, egycsatornás kommu-
nikációs rendszerek biztonságos világából, és beléptünk egy olyan kommunikációs 
univerzumba, amely nemcsak többcsatornás (például közösségimédia-formátumok), 
hanem egyszerre működik szöveges (textuális) és képi (vizuális) kulturális térként is, 
ahol az adott csoportok szokásai alakítják ki a kommunikációs formák jellemzőit.

Minden modern kommunikációs szerveződés rendelkezik saját szabályrendszerrel, 
felhasználói szabályzattal, amelyet a megalkotói az információáramlás és a résztvevők 
viselkedésének keretek közé szorítása céljából rögzítenek, és a rendszerbe való belépés, 
a használat feltételeként írnak elő. A Facebook, az Instagram, a Twitter és a street art tegek 
létrehozták sajátos kommunikációs terüket és felületüket, meghatározták a közösségbe 
tartozást kifejező jeleket (például álnévhasználat, saját adatok szerepeltetése a regiszt-
rációs lapon). Az általános szabályokból kiindulva a platformok működtetői kialakítot-
ták a kommunikációs szerepeket is (moderátor, chatszoba-tulajdonos, résztvevők stb.), 
és megszabták azokat a követelményeket, amelyeket a hozzászólóknak teljesíteniük kell 
(például szerkezet, témamegjelölés, hozzászólási sorrend és jogosultságok). Legvégül 
kiépítették a védelmi rendszereiket, hogy felléphessenek az úgynevezett káros visel-
kedéssel szemben, és megfelelő szankciókat alkalmazhassanak a szabályszegők ellen.

A Facebook például a felhasználási feltételeit tartalmazó dokumentumban szolgál-
tatásként határozza meg a felületén működő kommunikációfolyamot, és magát a kom-
munikációs platformot terméknek tekinti. Bár erősen szabályozza az információáram-
lás tartalmi és formai oldalát, és részletesen felsorolja a vétségekért járó büntetéseket, 
a résztvevőktől elvárt nyelvi viselkedést a kölcsönös bizalomra építi. A kommunikációt 
szervező fő elv annak feltételezése, hogy a működtetők és a felhasználók, valamint 
a felhasználók egymás közötti diskurzusában mindegyik fél saját érdekből tartja be 
az előírásokat. A Facebook tehát olyan szervezett kommunikációs közösségként defi-
niálja magát, amely teret biztosít a résztvevők nyílt és közvetlen kommunikációjához. 
A szabályzatból közölt részlet alátámasztja ezeket a megfigyeléseket:

1. „Lehetővé tesszük, hogy megnyilvánulj, és a neked fontos dolgokról kommunikálj:
Sokféle módon nyilvánulhatsz meg a Facebookon és kommunikálhatsz az ismerőseiddel, 
családtagjaiddal és másokkal a téged foglalkoztató témákról – például állapotfrissítéseket, 
fényképeket, videókat és történeteket oszthatsz meg az általad használt Facebook-termékekben, 
üzeneteket küldhetsz ismerősödnek vagy több személynek, eseményeket és csoportokat hoz-
hatsz létre, vagy tartalmat tölthetsz fel a profilodba. […] Emellett új módszereket alakítottunk 
ki az emberek számára a technológia használatára, és a továbbiakban is keressük az ilyen új 
lehetőségeket, például a kiterjesztett valóság és a 360 fokos videók terén, hogy kifejezőbb 
és vonzóbb tartalmakat hozhassanak létre és oszthassanak meg a Facebookon.”



170

2. „Mit lehet megosztani és tenni a Facebookon?
Szeretnénk, ha az emberek önkifejezésre és nekik fontos tartalmak megosztására használnák 
a Facebookot, de úgy, hogy ez ne menjen mások biztonságának és jóllétének vagy a közösség 
integritásának rovására.”270

A közvetlen kommunikáció fogalma alatt a Facebook működtetői azt értik, hogy – kihasz-
nálva a 21. század nyújtotta lehetőségeket – az ő platformjukon zajló diskurzus élményt 
jelenthet a résztvevőknek. Ezért is motiválják a felhasználóikat arra, hogy a textualitás 
korlátaiból kitörve lépjenek át a „kiterjesztett valóság” világába, ahol a vizuális vagy 
audiovizuális tartalmak megosztása hozzájárul a kommunikációs élmény kialakulásához. 
A kommunikációs tevékenység nem eseményként, hanem élményként való definiálása 
az egyéneket helyezi előtérbe, akik a közzétett képek, videók révén saját maguk szer-
vezik meg a kommunikációs élmények tartalmát (topikok, önkifejezési akciók), és ők 
dönthetnek arról is, hogy mit tartanak diskurzusra érdemes témának.

A kommunikáció legelső modelljei (például Shannon és Weaver 1949-es modellje) 
nem az adót/vevőt és személyiségét, attitűdjeit helyezték a középpontba, hanem magát 
az információt, az üzenetet, amelyet közvetítünk. Az információátadás formáinak, csa-
tornáinak funkciója is csak másodlagos volt. A modern kommunikációs terek létrejöttével 
felértékelődött a részt vevő személyek szerepe, és a közösségi média vonatkozásában 
ezért is vesztették érvényüket a hagyományos modellek. Ha igaznak vesszük azt, hogy 
nemcsak azért kommunikálunk, mert valódi mondanivalónk van, vagy mert valami 
fontosat szeretnénk közölni, hanem pusztán a platformokon való állandó aktív jelen-
lét kedvéért is, akkor olyan új kommunikációs modellre van szükségünk, amely nem 
az információt, hanem az informátort állítja a fókuszba.

ZajAdó VevőDekódolásKódolás

Visszacsatolás

46. ábra: A visszacsatolás jelentősége Shannon és Weaver kommunikációs modelljén szemléltetve
Forrás: Shannon és Weaver (1986): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

270	 Facebook: Felhasználási feltételek (2022. július 26.).



171

Így ma már nem a tartalom határozza meg a kommunikáció folyamatát, hanem az, hogy 
naponta mennyi időt szánunk rá, és rendelkezünk-e azokkal az új attitűdökkel, amelyeket 
a közösségi média felületein való jelenlét megkövetel. Az első hozzáállásbeli változás az, 
hogy magáról a kommunikációról kell másképpen gondolkodnunk: el kell döntenünk, 
hogy el tudjuk-e fogadni például azt, hogy a megnyilatkozás ténye és a megnyilatkozó 
személye napjainkban fontosabb szerepet tölt be, mint maga a megnyilatkozás, a közlés 
tartalma. A második, hogy képesek vagyunk-e a különböző platformokon akár arctala-
nul és névtelenül is személyes információkat megosztani másokkal, és ismeretleneknek 
is betekintést engedni életünk apró részleteibe. Ez a változás arra enged következtetni, 
hogy átalakult a felfogásunk arról, a társas kapcsolatokban hol is húzódik a határ, 
illetve egyáltalán létezik-e még határ a magán- és a közszféra között. Harmadsorban 
pedig azzal kell számolnunk, hogy a kommunikációban a közösséghez való tartozás 
egyik legfontosabb mutatója a közlések, a posztok, a hozzászólások száma. Mértékadó 
attitűddé vált tehát, hogy megmutassuk magunkat. Nagyon leegyszerűsítve: a hang-
súly a kommunikációs események minőségéről a mennyiségükre helyeződött át, s ez 
nemcsak felforgatta a hagyományos modellekben leképezett információcserén alapuló 
kommunikációs világot, hanem befolyásolta a verbális és vizuális jelkészlet és a teljes 
közlésfolyamat minőségét is, mivel azt a visszacsatolás irányítja. Ezt emeltük ki fentebb 
az első fontos kommunikációs modell arányainak átalakításával.

A minőségi változások globálisan érintik egyrészt a társas kommunikáció egészének 
szerveződését, másrészt a verbális nyelv szókészletét és szintaktikáját, a vizuális nyelv 
forma- és színvilágát, kombinatorikáját. A társas diskurzus szabályszerűségeit több kom-
munikációtudományi munka is leírta. Ezek közül a legismertebb Herbert Paul Grice brit 
nyelvfilozófus írása, amely a társalgás logikájáról, az azt irányító kommunikatív együtt-
működési elvről és a diskurzus sikerét biztosító, úgynevezett társalgási maximákról szól. 
Grice először 1975-ben jelentette meg angol nyelvű tanulmányát, amelyben kifejti, hogy 
ha a kommunikációs modellek fókuszába a beszélőket, azaz az egymással társalgó sze-
mélyeket helyezzük, akkor egyrészt tényleg nem az üzenet a lényeges, hanem az egyének 
közötti kapcsolat.271 Másrészt pedig, folytatja, nem a csatorna a fontos, hanem az, ahogyan 
a résztvevők az azon át érkező verbális és vizuális jeleket interpretálják, s így eljutnak 
ahhoz, hogy az üzenetet kibocsátó fél érzéseit, gondolatait valóban be tudják fogadni.

271	 Herbert Paul Grice: Logic and Conversation. Syntax and Semantics, 3. (1975). 41–58. A folyóirat e szá-
mában aktuális élőnyelvi tanulmányokat közöltek a szerkesztők (Peter Cole és Jerry L. Morgan). Magyar 
nyelven: Herbert Paul Grice: A társalgás logikája. In Pléh Csaba – Síklaki István – Terestyéni Tamás 
(szerk.): Nyelv – kommunikáció – cselekvés. Budapest, Osiris Kiadó, 1997. 213–227.



172

Érzések
Gondolatok

Amit ezekből
szavakba
tudunk önteni 

Amit ezekből
ki tudunk 
mondani

Amit ezekből
mások meg 
tudnak érteni

47. ábra: Grice kommunikációs modellje
Forrás: Grice (1975): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Ebben a felfogásban az az újdonság, hogy a beszélők, az egymással párbeszédet foly-
tatók ismerik ugyan a használt jelek konvencionálisan, kulturálisan kódolt egyszerű 
jelentéseit, de ezeket a társalgásban mindig „átértelmezve/átkeretezve” (tehát nem kon-
vencionális értelemben véve, az egyszerű jelentésen túlmutatóan) használják, mert bir-
tokában vannak a társalgási szabályoknak. Tehát ismerik a különböző társalgási formák 
logikáját, és végtére is mindig úgy bocsátkoznak bele egy párbeszédbe, hogy vannak 
előzetes elképzeléseik arról, mit fognak mondani, és arról is, hogy mit fog mondani 
a beszédpartner, illetve vannak tapasztalati feltételezéseik arról, hogy mit hogyan kell 
majd értelmezniük az adott szituációban. Ez azt jelenti, hogy a társalgásban konkrétan 
elhangzó szavakat, mondatokat vagy vizuálisan közölt jelentéseket a befogadó a saját 
kommunikatív tudásának és tapasztalatának megfelelően „egyéni köntösben” értelmezi, 
azaz többletjelentéssel ruházza fel. Grice szóhasználatában ezek működnek úgy, mint 
társalgási implikatúrák, amelyekkel a beszélgetés résztvevői a kimondottakon túli jelen-
téseket rendelnek hozzá a beszélgetéshez.

A Grice által felállított, a nyelvi kultúra sajátosságait is tükröző társalgási maximák 
a következőket mondják ki:

1.	 A mennyiség maximája: Annyit és csakis annyit kommunikálj minden egyes szi-
tuációban, amennyi feltétlenül szükséges ahhoz, hogy az általad kezdeményezett 
kommunikációs esemény sikeres legyen!

2.	 A minőség maximája: Úgy és csakis úgy kommunikálj minden egyes szituá-
cióban, hogy az megfeleljen a szituáció által megkövetelt igazságtartalomnak 
és illeszkedjen annak konvencionális használt nyelvi és vizuális struktúráihoz!

3.	 A relevancia maximája: Figyelj arra, hogy a hozzászólásod szorosan kapcsolódjon 
a beszédesemény tárgyához, és mindig ügyelj arra, hogy a beszédlépésedben 
tárgyilagos és a tárgyhoz tartozó maradj!

4.	 A kifejezés maximája: Vedd figyelembe, hogy a szituációhoz mely kifejező esz-
közök illenek a legjobban, s ezeket rendezd el a mondanivalód mentén világosan 
és tömören!272

272	 Grice (1975): i. m.



173

Az internetes felületekre vonatkozóan a kommunikációs viselkedési szabályokat a neti-
kett (network etiquette) foglalja össze. Érdekesség, hogy ez több ponton is kapcsolódik 
Grice maximáihoz. Például:273

	– Légy figyelemmel mások idejére, fogalmazz világosan és tömören!
	– Ne írj a chatbe, fórumokba a tárgyhoz vagy oda nem tartozó dolgokat!
	– Viselkedj az interneten is úgy, mint a valós életben!
	– Hidd el: többen olvasnak, mint írnak. Te azoknak is írsz, akiket nem ismersz!
	– Kerüld a trágár szavakat, fellángolásokat! Ne hagyd, hogy indulataid befolyá-

soljanak!

Grice maximái az egyes kommunikációs események célszerűségét és sikerességét hiva-
tottak biztosítani, és a közvetlen, a valós találkozáson alapuló társalgások struktúráit 
szándékoztak leírni. Napjaink kommunikációs tereiben azonban már nem feltétlenül 
ezek az igazodási elvek. Ma már nem kell mindennap találkoznunk vagy telefonálnunk 
valakivel ahhoz, hogy az illetőről információk birtokába jussunk. Egy, a számunkra 
fontos személlyel kapcsolatos napi történéseket követhetjük a közösségi hálózatokban is, 
azaz úgy informálódhatunk valakiről, hogy egy közös hálózatban vagyunk, és mégsem 
feltétlenül léptünk egymással kapcsolatba. Grice azt is kimondta, hogy bár a sikeres 
kommunikáció kulturális és nyelvi-vizuális szempontból is erősen kötött szóhasználati 
és nyelvtani szabályok betartásán alapszik, a kommunikációs aktus egészének a sikeres-
sége szempontjából mégis fontosabbnak tűnnek az úgynevezett pragmatikai szabályok, 
azaz a beszédesemény teljes lefolyására vonatkozó pragmatikus (gyakorlati, praktikus, 
a beszédesemény célszerűségének megfelelő) szabályok.274 Példa lehet erre az, hogy 
úgynevezett pragmatikai jelekkel fejezzük ki a beszédaktus felépítésére vonatkozó elkép-
zeléseinket (köszönés, elköszönés), és észleljük, hol van egy-egy beszédesemény kezdete 
és vége. Ezzel szemben ma azt tapasztaljuk, hogy a közösségi terekben felbomlani látsza-
nak ezek a pragmatikus (részben formális) szabályok, gyakran elmaradnak a megszólí-
táskor és az elbúcsúzáskor használt beszédfordulatok, s ezeket vizuális jelek helyettesítik. 
Az, hogy a közösségi terekben a kommunikációból ez a két alapvető beszédaktuslépés 
gyakran kimarad, a kommunikáció folyamatosságára enged következtetni. A közösségi 
hálókon szabályos végpontok nélküli kommunikációs folyam zajlik, s valójában nincs 
is temporális jelentősége annak, hogy ki és mikor száll be a beszélgetésbe; a lényeg az, 
hogy beszálljon, hogy jelezze: aktív szereplője a kommunikációs eseménynek.

Shannon és Weaver, akik a múlt század közepén alapjaiban véve egy máig érvényes 
kommunikációs modellt alkottak meg, még nem tudhatták, hogy a modelljük egyik 
„összetevőjének”, az embernek a kommunikációról való felfogása a modern közlési csa-
tornák hatására ilyen mértékben fog megváltozni, ami a kommunikátori szerepkör teljes 
mértékű átértékelődésével is együtt fog járni. Az ember, vagyis az információt közvetítő 
személy ma sokkal aktívabban és intenzívebben szervezi, irányítja és befolyásolja egy 

273	 A tanácsok forrása: www.mlbe.hu/netikett.htm
274	 Grice (1975): i. m.

http://www.mlbe.hu/netikett.htm


174

kommunikációs esemény alakulását, mint korábban bármikor. Most már nem kizárólag 
információt szeretne kapni és adni, hanem egyszerűen csak kommunikálni akar, csak 
benne akar lenni az eseményekben. S ahhoz, hogy ezt a szándékát valós és adekvát 
kommunikációs értékként tudja realizálni, át kellett alakítania a kommunikáció összes 
alkotóeleméről vallott felfogását. Mint az eddigiekben is rámutattunk, megváltozott 
a hír értéke, összetettebbek lettek a kommunikáció metanyelvi elemei, felgyorsult az adó 
és a vevő szerepe közötti váltakozás, átalakultak az üzeneteket közvetítő és tároló rend-
szerek, elmosódtak a határok a magán- és a közösségi célú kommunikáció között, és meg-
valósult a pillanatokon belüli váltás lehetősége az offline és az online kommunikációs 
tér között.

Egybefolynak a szerepek, a terek és a kommunikációs módok, hiszen miközben 
az ismerőseink legújabb posztjaira reagálunk, mi is kiposztolunk valamit magunkról; 
miközben társalgunk a barátokkal egy összejövetelen, folyamatosan küldjük az üzenete-
ket a világhálón, hogy hol vagyunk, és éppen mit csinálunk, s nem ritka, hogy egy hétvégi 
partiba online kapcsoljuk be egy ismerősünket, akit ráadásul az a személy is ismer, akivel 
a partin éppen társalgunk. Vagy fordítva: miközben a baráti körünk közösségi platfor-
mon való csevegését követjük, s abban mi magunk is aktívan benne vagyunk, vidáman 
társalgunk a családtagokkal a vacsoraasztalnál. Gyakorlatilag párhuzamosan vagyunk 
többféle szerepben és kommunikációs üzemmódban, egyszerre fogadjuk és küldjük 
az üzeneteket offline és online módon kommunikálva.

Ezzel szemben az offline kommunikációban egyértelműen elhatárolódnak a szerepek, 
és a résztvevők számára nyelvi és nem nyelvi jelek sokasága közli a beszédlépésváltások 
helyét és idejét, vagyis azt, hogy mikor vagyunk a beszélő és a hallgató szerepében. 
A beszédlépéseknek az online kommunikációban valójában már nincs kötött sorrendjük, 
a szekvenciális egységek (a párbeszéd kezdetét és végét jelző elemek) teljes vagy részleges 
hiánya miatt felbomlottak a hagyományos társalgási szabályok által kijelölt struktúrák. 
A valóságos kommunikációs térben lezajló események kommunikációs elemei és tar-
talmai részben azonban mégiscsak keverednek a virtuális térben folyó kommunikáci-
óra jellemző alkalmazásokkal, azaz a két tér között kialakult egyfajta párhuzamosság 
és átjárhatóság.

Ez azt is jelenti, hogy az offline és online kommunikációs események egymással is 
interakcióba lépnek, ami meg nem szakadó interakciós láncok sorozatát hívja elő, érvé-
nyesítve ezzel az interakciós kommunikációs modellek relevanciáját. Ezek azt mondják 
ki (például a Riemann–Thomann-modell275), hogy a kommunikációban az egyes kom-
munikációs eseményekhez kapcsolódó emlékeinket, metaismereteinket négy alapvető 

275	 A modellt Christoph Thomann dolgozta ki 1975-ben, de az alapötlet tekintetében támaszkodott Friedrich 
Riemann munkájára (Grundformen der Angst. München, Verlag Ernst Reinhardt, 1961), aki ahhoz, hogy 
felderítse, ki és melyik kommunikációs helyzetben jelez kommunikációs félelmet, alkalmazta a modell 
alapjául szolgáló koordinátarendszert. Ezért viseli a modell mindkét szerző nevét. A modell leírása meg-
található: Thomas Christoph – Friedrich Schulz von Thun: Klärungshilfe 1: Handbuch für Therapeuten, 
Gesprächshelfer und Moderatoren in schwierigen Gesprächen. Hamburg, Rowohlt Taschenbuch Verlag, 
1988.



175

irány (két tengely) mentén rendezzük el, és így tudjuk a már megvalósult kommuniká-
ciós események közötti tartalmi, formai, kifejezés- és kontextusbeli stb. hasonlóságokat 
és különbségeket osztályozni. Az egyes kommunikációs események interakcióba lép-
nek egymással, mégpedig a közelség-távolság interakciós tengely és az állandó-változó 
tengely mentén. A tengelyek mintegy koordináta-rendszerként működnek, amelyben 
a kommunikációs tapasztalatainkat elhelyezzük, megjegyezzük, hogy – a kommuni-
kációs közelség szabályai szerint – kivel társalgunk direkt (közvetlenül, esetleg intim) 
módon, vagy kivel kell távolságot tartanunk, s inkább a közvetettebb, a hivatalosabb 
kommunikációs szabályokra támaszkodva beszélnünk. Az állandó-változó tengely men-
tén rendezzük el, hogy kivel társalgunk általában hasonló témákról és hasonló kommu-
nikációs eszközök használatával, tehát ez arra utal, hogy bizonyos személyekkel állandó 
paraméterek bevetésével, folytonosan zajlik a kommunikáció. A változó irány pedig 
azt jelöli, hogy egy adott szituációban változást észleltünk a beszélgetésben, vagy egy 
bizonyos személlyel – szerepeinek ismeretében – többféle beszédmódban is tudnunk kell 
kommunikálni, de az is előfordulhat, hogy kezdetben ide soroljuk be az ismeretlenekkel 
vagy az ismeretlen szituációban folytatott beszélgetésben szerzett tapasztalatainkat is. 
A tapasztalatokból interakciós mintázatok, úgynevezett mátrixok alakulnak ki, amelyek 
segítenek rendszerezni társalgási tapasztalatainkat.

Távolság

Változás

Közelség

Tartam

48. ábra: Riemann–Thomann kommunikációs modellje
Forrás: Christoph – Schulz von Thun (1988): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Maguk között a kommunikációs események között is interakciós mintázatok, kap-
csolódási pontok alakulnak ki, s így joggal feltételezzük, hogy az offline és az online 
beszédesemények is interakcióba lépnek egymással. Ezért a fenti modell kiegészíthető 
az online-offline tengellyel is. Ennek kapcsán azt vehetjük észre, hogy – bár változó rit-
musban kommunikálunk a kétféle modalitásban – az online és az offline kommunikáció 
egyre jobban közelít egymáshoz. Egyrészt gyakran szinte alig érezhető átmenet nélkül 
folynak át az információk az egyik kommunikációs csatornából és eszközből a másikba. 
Ha a beszélgetőtársunkkal éppen offline beszélgetünk, de a telefonunk hirtelen egy üze-
net érkezését jelzi, már nyúlunk is a készülékért, hogy azonnal elolvassuk az sms-t. De 
csak néhány pillanatig kommunikáltunk online, mert a következő percben már offline 



176

társalgunk az online érkezett üzenetről. Úgy tűnik, mintha e két csatorna kódhasználati 
rendszere is közelítene egymáshoz, feloldódni látszanak a szóbeliség és az írásbeliség 
közötti különbségek, az online kommunikációba is átfolynak a szóbeliség nyelvi jellem-
zői. Mondhatni, hogy univerzalizálódnak az online és az offline kommunikáció jellem-
zői, s ennek révén gyengülni látszanak a társadalmi szempontú nyelv- és jelhasználati 
különbségek is. A közösségi tér felhasználóinak nyelvhasználata is közelít egymáshoz, 
és egyre lényegtelenebbé válnak a nemre, korra vagy betöltött társadalmi pozícióra 
jellemző nyelvhasználati eltérések. Kialakul egy közös online nyelv, a digitális szleng. 
Ezzel szemben az offline kommunikációban a társadalmi szempontból különböző nyelv-
használati formák továbbra is megkülönböztető jegyként funkcionálnak.

3.6. Nyílt és zárt kommunikációs terek találkozása

A hagyományos kommunikációs modellek, mint már utaltunk rá, a kommunikációs teret 
zárt rendszernek gondolták el, még az úgynevezett körben forgó vagy körkörös modellek 
is, mint például Charles Egerton Osgood és Wilbur Schramm modellje.276

Közlés

Interpretáció

Dekódolás

Dekódolás

Interpretáció

Közlés

Üzenet

Üzenet

49. ábra: Osgood és Schramm kommunikációs modellje
Forrás: Schramm (1955): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Ezzel szemben napjaink kommunikációs terei kitágultak, hiszen maga a hír vagy az infor-
máció végtelen számú befogadót érhet el egyidejűleg. Ezért az új modellek már nyitott 
kommunikációs tereket feltételeznek. A nyitott és a zárt kommunikációs tér fogalmá-
nak megkülönböztetése Hans-Jürgen Kleinsteuber és Magnus-Sebastian Kutz277 ötletén 
alapszik. Ők úgy vélték, hogy a zárt kommunikációs térben véges számú és meghatá-

276	 Wilbur Schramm: How Communication Works? The Process and Effects of Mass Communication. 
Urbana, University of Illinois Press, 1955.
277	 Hans J. Kleinsteuber – Magnus-Sebastian Kutz: Vorreiter auf neuem Kurs? Die Zukunft der elektro-
nischen Medien in den USA. Berlin, FES, 2008.



177

rozható az interakciókban részt vevők száma, és lényegtelen, hogy a beszédpartnerek 
ismerik-e egymást, vagy sem, s hogy mindenki megszólal-e, vagy sem. Ezzel szemben 
a nyitott (nyílt) kommunikációs térben az interakcióban részt vevők száma nem meg-
határozható, vagy végtelen számú sokaságot is alkothat – akár változó összetételben is. 
Ebben a felosztásban egy tudományos előadás zárt kommunikációs rendszerben zajlik, 
míg egy utcai demonstráció nyílt kommunikációs rendszert alkot. Kleinsteuber másik 
megkülönböztető szempontja a közvetített információ formátumára vonatkozik. A zárt 
kommunikációs rendszerekben materiális jellegű információáramlás zajlik, míg a nyitott 
kommunikációs rendszerekben immateriális típusú az információcsere. A szerző ezt úgy 
értelmezi, hogy a materiális esetében a kommunikációs tartalom előzetesen megjósol-
ható, s legalább részben kiszámítható. A tudományos előadásnak előre meghatározott 
a témája, az orvos-beteg kommunikációban a betegség és a gyógyítás a beszéd tárgya. 
Az online térben ezzel ellentétben immateriális a téma és a tartalom, azaz a legkevésbé 
sem kiszámítható. Ha figyelembe vesszük ezeket a jellemzőket, előfordulhat, sőt, akár 
domináns is lehet, hogy a napi szintű kommunikációs tevékenységünk alatt kevesebbet 
kommunikálunk zárt kommunikációs térben, mint nyitottban. Vannak olyan adatok, 
amelyek szerint naponta átlagosan hat órát kommunikálunk az internet nyitott kommu-
nikációs rendszerében: közösségi felületeken, böngészőkben, hírportálokon vagyunk 
fenn (vö. fentebbi ábrák és források).

A nyitott közösségi térben összeérnek a kommunikációs események, hiszen pél-
dául a Facebookon és egy felugróablakban egy és ugyanazon időben akár ugyanarról 
az eseményről is kaphatunk hírt. A nyitott kommunikációs rendszerekben összeérnek 
a felhasználók kommunikációs tevékenységei is, s nem mindig lehetséges elhatárolni 
egymástól például az információátadás és a véleményformálás beszédaktusát, mert fel-
lazultak a közlés kommunikációs szabályai, hiszen gyakran elhagyjuk a beszédaktust 
beazonosító jegyeket a kommunikációból. Nem vezetjük be a véleményünket például 
azzal, hogy „szerintem”, csak odaszúrjuk a nemtetszésünket.

Ha elfogadjuk, hogy az online és az offline terek találkoznak egymással, akkor végül is 
egy nyitott és egy zárt térben zajló kommunikációs rendszer lép egymással interakcióba. 
Egy tudományos előadás közben résztvevői vagyunk egy zárt kommunikációs térnek, s ha 
közben átfutjuk a kedvenc hírportálunkat, nyitott térben mozgunk, mivel velünk azonos 
időben ugyanezen a portálon még sok más felhasználó tartózkodhat. De nem ritka az sem, 
hogy mi magunk is párhuzamosan vagyunk aktívak akár több, nyitott végű térben, ám 
fontos megjegyezni, hogy mindig egy kulturálisan meghatározott kommunikációs térben 
mozgunk. Ebből adódóan párhuzamosan kell figyelnünk a különböző terekben érvényes 
verbális és nem verbális magatartás szabályaira, és ezek között váltogatni is kell tudnunk. 
Az egyéni kommunikációs tevékenységünkben figyelembe kell vennünk azt is, hogy 
a nyitott végű térben nem ismerünk a hozzászólók közül mindenkit, és nincs előzetes 
tudásunk/elképzelésünk arról, hogy kitől milyen reakciót várjunk a megnyilvánulásunkra. 
Egy tudományos vagy ismeretterjesztő előadás esetében ez azért valamelyest kiszámítható, 
mert tudjuk, hogy a téma iránt érdeklődők vesznek részt az eseményen, és gondolatban 
felkészülünk az ellenvéleményekre is. A nyitott kommunikációs közegben általában nem 



178

olyan erősen szabályozottak a reakcióadás paraméterei, mint a zártban; főként a vizuális 
elemekre vonatkozóan nagyobb a formai szabadság.

A kultúrakommunikáció szempontjából természetesen fontos a nyitott (nyílt) és a zárt 
tér valóságos téralapú megkülönböztetése, azaz a térbeliség fentieknél konkrétabb értel-
mezése is. A színházak, kiállítások, galériák általában még hagyományos módon és zárt 
terekben szervezik kultúrakommunikációs tevékenységüket, s legtöbbször csak az aktu-
ális programjukat helyezik ki valóságos vagy virtuális nyitott terekbe. Ezzel szemben 
a városképi művészeti struktúrában (urban art) a street art alkotók és az utcaművészek 
kulturális közösségének képviselői nyitott kommunikációs térként kezelik a várost, 
az utcákat és a tereket, s ők különleges kommunikációs kódrendszer használatával kom-
munikálnak a városlakókkal és a városba látogatókkal. Mindkét megjelenési forma 
e sajátos alkotóközösség speciális – a városnak, a nagyközönségnek és egymásnak 
szóló – kommunikációjának tekinthető. A kezdeti falfirkálást felváltották a még mindig 
gyakran inkognitóban alkotó csoportok szervezett tegelései.278

     
50. ábra: Különböző graffitistílusok 1
Forrás: Facebook/ Graff.Funk; http://grafffunk.com

278	 A kifejezés a tag angol szóra vezethető vissza, és címkét, cédulát, néha címkézést jelent. A graffiti-
nyelvben azt jelenti, hogy az alkotók otthagyják a kézjegyüket a város különböző pontjain, falfirkának 
tűnő üzenetek, betű- és formakombinációk formájában. A helyesírása változó: tagelés, taggelés, tegelés. 
A tegelőket szokás pusztán csak firkászoknak is nevezni. 

https://grafffunk.com/


179

Ezek tulajdonképpen a közösségen belüli vagy a tegelők közötti személyes üzenetvál-
tásokat jelentik, de egyben vizuális alkotások is, mivel a vizuális nyelv és szimbolikus 
kifejezőeszközök használatával jönnek létre; a teg leggyakrabban betűkombinációkkal 
vagy forma- és betűkombinációval készül. Ugyanakkor ezek az alkotások jobb esetben 
is csak valamiféle utcai dekoráció szerepét töltik be a városlakók vagy a városlátogatók 
számára, mert ők nem rendelkeznek az alkotások befogadásához szükséges kódok isme-
retével. Az alkotók azonban nemcsak ismerik a saját közösségükben alkalmazott vizuális 
kódokat, hanem fejlesztik, változtatják is azokat. A tegelésben használt jelek, kódok, 
rövidítések úgy is felfoghatók, mint modern kommunikációs jelek, amelyek sajátságos 
művészi lenyomatot (kézjegyet, aláírást, monogramot) hoznak létre, és viszonylag gyor-
san változnak, hiszen az üzenetek (tegek) egymásra rakódnak, átfestődnek. A tegelés 
képletesen szólva a message evolúciója, mert egyszerre működik személyes üzenetként, 
de küldetést is teljesít, hiszen kikerülvén a nyílt kommunikációs térbe (aluljáró, tűzfal, 
omladozó házfal, kapualj, bezárt bolt ajtaja stb.) a társadalmi elégedetlenség, a lázadás 
kifejezőeszköze is lehet, vagy akár szociális problémákra is felhívhatja a figyelmet. 
Nyilvánvaló, hogy a tegek és a falfirkák megítélése eltérő. Vandalizmus vagy művészet? 
a címe Gáll Anna aktuális riportjának is, amelyből néhány gondolatot idézünk a pró 
és kontra érvek megismerése érdekében:

„Minden graffitiművésznek van egy választott vagy kapott művészneve – a tagelés gyakorlatilag 
kéretlen autogram, amelyet a writer, vagyis a firkász hagy a falfelületen. A híres, klasszikus érte-
lemben vett festőkhöz hasonlóan a graffitiművészek is tagekkel írják alá a rajzaikat. Tagek azonban 
rajz nélkül is készülnek, így kijelenthető, hogy a tag tulajdonképpen a művész önreklámozása, 
gerillakampány, hogy az illető aláírása minél több helyen legyen látható, az alkotó szubkulturális 
szinten minél ismertebbé váljon. A tag tehát az, amit senki nem kért, a művész önként adja. Egy 
tagben a laikus számára kevés művészi érték rejlik, egy hozzáértő tagelő művén azonban látszik, 
hogyan formálja a betűket, hogy fogja a festékeskannát, miként idomítja és húzza a vonalakat; 
azonnal világossá válik, ki a valódi művész és ki a lázadó szellemű firkász, aki így akar kitűnni 
a szürkeségből vagy szubkulturális szinten hírnevet szerezni magának.
A tagelést nem igazán lehet elválasztani a graffitiművészettől, ennek ellenére az elmúlt húsz évben 
egyre több falfestmény készül megrendelésre, mintsem önnön kedvtelésből vagy heccből. Magyar-
országon a tagelés a kilencvenes években indult hódító útjára, a mozgalom végül a kétezres évek 
közepén csendesett el. A tag fénykorában alkotó firkászok azóta kinőtték magukat: ma már csa-
ládapák, üzletemberek, többen grafikai stúdiót vezetnek. Azok a kitartó művészek, akik ma is 
ezzel foglalkoznak, kimondottan nagy és keresett szakemberek, alkotásaik városi tűzfalak méltó 
díszei.” […]

Az érme másik oldala: A firkászok előszeretettel hagyják ott a nevüket épületeken, 
szobrokon, padokon, aluljárók falain vagy akár a kirakatokon. A falfirkák nemcsak 
vizuálisan, de morálisan is megkérdőjelezhető alkotások, ezért az eltávolításukra külön 
iparág épült.279

279	 Gáll Anna: Tagelés: vandalizmus vagy művészet? Index, 2021. október 11.



180

51. ábra: Művészet, vagy sem? Gondolat, kifejezés és jelzésérték
Forrás: Gáll (2021): i. m., illetve Instagram és saját, 2022-ben Innsbruckban készült fotók

A másik irány, a graffiti már jóval nagyobb léptékű és összetettebb fejlődés eredmé-
nye. A graffitik (falfirkák) szintén a nyílt kommunikációs terekben fejtik ki hatásukat: 
egyrészt közvetítve a környezet megváltoztatásának igényét (díszítő graffitik), másrészt 
a társadalmi feszültségek ábrázolására tett kísérletet is látnunk kell ezekben az alkotá-
sokban, amelyek az underground művészet egyik alapműfajához tartoznak. A graffitizés 
az utóbbi évtizedben élte reneszánszát, amikor street art akciók kíséretében maradandó 
alkotások is születtek, mint például Banksy munkái, akit a mai napig is az utcaművészet 
ikonjaként emlegetnek, és akinek politikai és társadalmi témájú alkotásai a világ számos 
nagyvárosában láthatók.

52. ábra: Különböző graffitistílusok 2
Forrás: Instagram/streetarteverywhere/banksy_archive

http://Instagram/streetarteverywhere/banksy_archive


181

53. és 54. ábra: Különböző graffitistílusok 3
Forrás: Instagram/graffitistyle/elphickkarl
Forrás: Instagram/streetarteverywhere/uraine94/@njo_972 paris

Stencilezett alkotásainak átütő témái, azok képi kódjai beemelődtek a képzőművészet 
halhatatlan mestereinek csarnokába, kiállításai milliókat vonzanak. Munkái felkerültek 
múzeumok, pályaudvarok falaira is, és alkotásait könyv alakban is megcsodálhatjuk.280 
Számos graffitit fedezhetünk fel a városok üres házfalain, ahol otthonra találhatnak 
az óriás felületeket betöltő, művészi igényű alkotások, hogy szerves részei legyenek 
a városnak és a város életének. Ezek a példák azt mutatják, hogy a művésztársadalom 
tagjai számára igénnyé vált, hogy a zárt terekből kilépjenek, hogy az alkotásaikat vagy 
mozgó, hangzó művészetüket szélesebb közönség elé tárják, s a limitált jegyeladás ne kor-
látozza művészi kiteljesedésüket. Az utca kommunikációs tér, ahol emberek százai, ezrei 
közlekednek, akik jártukban-keltükben talán beszélgetnek is ezekről az alkotásokról. 
A valóságos nyitott terek napjainkban ugyanazt a kommunikációs modalitást mutatják, 
mint a virtuális nyitott terek: nagyobb, gyorsabb, aktívabb és szélesebb körű elérést, ami 
számottevőbb hatást biztosít a közösség és a művészek számára. A hangsúly minden-
képpen az aktívabb jelzőn van. Ha elmegyünk a graffiti előtt, bevonódunk az ábrázolt 
világba, ha tetszik egy alkotás a neten, lájkoljuk. És ebben a tekintetben mindegy, hogy 
egy utcazenész előadása egyszemélyes ének- vagy táncprodukció-e, esetleg pantomim 
performance, amelyben a közönség soraiból bevont emberek is alkotók, előadók lesznek, 
és ezáltal spontán közös műsor alakul ki. A flashmobok zenei és táncmotívumai megszó-
lítják az embereket, részvételre motiválnak. Mindezek létrejöttében pedig a közösségi 
média játssza a legnagyobb szerepet. Ezek a példák is azt mutatják, hogy a közösségi 
média megszületésével a kommunikáció ismeretközlő, adó-vevő volta háttérbe szorult, 
legalábbis a kommunikáció közösségszervező erejével szemben.

280	Steve Wright: Banksy’s Bristol. Home Sweet Home. London, Routledge, 2007; Banksy: Wall and Piece. 
A fal adja a másikat. Budapest, Gabo Könyvkiadó, 2018.

http://Instagram/graffitistyle/elphickkarl
http://Instagram/streetarteverywhere/uraine94/@njo_972 paris


182

3.7. Kommunikációs textúrák változásai a modern kommunikációs terekben

A nem digitálisan nyitott kommunikációs terekben is sajátos módon kapcsolódnak össze 
a vizuális és a verbális kommunikáció funkciói. Ezt számos történelmi példa is igazolja. 
A textuális, tehát a szöveges kultúrában megfigyelhető átalakulások mindig is érdekes 
kísérőjelenségei voltak a kommunikáció történetének. Más megfogalmazásban: ezek 
a fordulópontok rajzolják meg a kommunikáció történetét. Egy-egy ilyen drámai hatású 
fordulópontot, úgynevezett kulminációs pontot mindig valamilyen esemény vagy vív-
mány megjelenéséhez és elterjedéséhez kapcsolunk, és legtöbbször az történt, hogy 
egy találmány egyre nagyobb tömegek számára tudta biztosítani az információhoz való 
hozzáférést, azaz a tudást. Ezek a fordulópontok úgynevezett kommunikációs transz-
formációkat alakítottak ki, azaz a különböző találmányok funkciójának megfelelően 
transzformálták a felhalmozott tudást. A transzformációkban néha a verbalitás, néha 
a vizualitás játszotta a domináns szerepet, vagy éppen a kettő összekapcsolása révén 
az audiovizualitás irányába figyelhettünk meg elmozdulást. A kommunikáció törté-
netében eddig öt nagy transzformációs pontot tudunk megkülönböztetni,281 amelyek 
úgynevezett kommunikációs csomópontokat jelölnek ki az emberiség történetében. 
Ezek a következők: a hangzó beszéd létrejötte, az írás megjelenése, a könyvnyomtatás 
feltalálása, az audiovizuális eszközök elterjedése és végül az internetalapú kommuni-
káció tömegkommunikációs eszközzé válása. Ezt egészítettük ki előremutató jelleggel 
a digitális eszközök forradalmának szakaszával, támaszkodva Róka Jolán könyvének 
3. fejezetére.

3. táblázat: A kommunikációs útvonal

Időszak Korszak Médium Fordulópont
1. Az írás kialakulása Szimbolikus A fonetikus írás forradalma 

2. A könyvnyomtatás feltalálása Vizuális Az olvasás forradalma
3. Elektronikus hírközlő eszközök 

megjelenése
Vizuális,
auditív

Az információtovábbítás forradalma 

4. Számítógépes hálózatok  
térhódítása

Virtuális Az információfeldolgozás és -tárolás 
forradalma az internet segítségével

5. A digitális kommunikációs eszközök 
egyeduralma

Digitális A képi megértés forradalma/absztrakciók 
egyeduralma

Forrás: a szerzők szerkesztése

Ezen fordulópontok mindegyike más-más szempontból forradalmasította az emberi kom-
munikációt. A fejlődés íve három dologra mutat rá: minden egyes korszakban megnöve-
kedett az információközlés sebessége, s ezáltal maga az információ is egyre gyorsabban 

281	 Vö. Róka Jolán: Kommunikációtan. Budapest, Századvég Kiadó, 2002. Az egyes szakaszok részletes 
bemutatását is tartalmazza a könyv.



183

terjedt szét térben is, és ugyanahhoz az információhoz egyre több médium bevonásával 
lehetett hozzájutni. E három dolog együttes hozadékaként az információhoz, a tudáshoz 
nemcsak egyre szélesebb rétegek juthattak hozzá, hanem egyre nagyobb mennyiség-
ben is. Mindez megelőlegezte a rövidülés, a rövidítés stratégiája felé való elmozdulást. 
Minél gyorsabban, minél nagyobb mennyiségben, minél rövidebben, minél sűrítettebben 
és minél vizuálisabban – így foglalhatjuk össze az öt fejlődési korszak eredményét.

Így jutottunk el a 18. század szép, mívesen megfogalmazott és igényes retorikával 
megírt barokk szövegeitől a 20. század ikonikus rövidítésekkel kommunikáló sms-üze-
netéig. Ebből következően kirajzolódik a fejlődés vonala: a kommunikációs technikák 
megoldották, hogy egyre hatékonyabban kódoljuk, képekbe sűrítsük a jelentéseket, jel-
képeket gyártsunk a fogalmak kifejezésére, ikonokat használjunk a tájékoztatásban stb., 
hiszen az azonnaliság, a párhuzamosság elve érvényesül a küldésben és a befogadásban. 
Nincs adásvételi kommunikációs szünet, mert nincs rá időnk.

A kommunikáció fejlődésének eddig két folyamatát figyelhettük meg: az információ
áramlás felgyorsulását és az információt hordozó textúrák rövidülését. Az informá
ciókódolás folyamata pedig tükrözi a kommunikáló embernek azt a szándékát, hogy jellé 
alakítsa a világról alkotott felfogását, tapasztalatát és tudását. Ez a fejlődés harmadik 
meghatározó iránya. A jelek funkciója ebben a folyamatban az, hogy rendszerezzék 
az ismereteket, és megnyissák az utat az ismeretlen felé. Ez a folyamat ezért törvény-
szerűen úgy fog alakulni, hogy a minél bonyolultabb rendszerré váló tudást minél egy-
szerűbben szeretnénk kifejezni. Ez a szándék vezérli a jelek leegyszerűsítésének folya-
matát. A jellé alakítási folyamatra történelmi példa az egyiptomiak képírása, napjaink 
írásrendszereiből pedig a kínai és a japán kalligráfiák, amelyek akár egész mondatokat is 
reprezentálhatnak. Hasonló jelenség a Facebookon is tapasztalható: egy szó, egy mondat 
is átalakulhat egyetlen vizuális kóddá.

A rövidülésen alapuló és az egyszerűsödés elvét követő kódok dekódolása azonban 
alapvetően más technikát kíván, mint például a nyelvi képek, a metaforák megfejtése. 
Ez utóbbiak ugyanis olyan nyelvi elemek, amelyek komplex módon kódolt tartalmat 
rejtenek, tehát betöltik a valódi jelek funkcióját. Ezzel szemben a rövidített, a csonkolt 
jelek csak kiegészítő jelek, csupán nyomatékosító szereppel és nem komplex tartalom-
mal ruházzuk fel őket. Ennek ellenére minőségükben mégiscsak új szerepbe kerültek, 
mert egy-egy helyettesítő elemmel, kiegészítő kóddal egész kommunikációs egységeket 
tudunk kifejezni: vagyok = vok, kérlek = pls, u2 = te is, thx = köszönöm. Itt utalunk 
vissza a könyv bevezető fejezetében példaként tárgyalt szívecske ikonra a szeretlek, 
a becsomagolt szívre a szeretettel jelentésben, és arra, hogy a számtalan cselekvésre, 
érzelemre utaló emoji, gif vagy grafikai megoldás (statikus képek, mozgó rajzok, beszélő 
figurák) a kiegészítő jel szerepében áll, hiszen kiegészíti a jelentést, nyomatékosítja 
az információs tartalmat (például fokozó értelemben véve). Ezektől azonban érdemes 
elkülöníteni a szleng nyelvi kódjait, amelyek segítségével nem csak a virtuális térben 
zajló társas kommunikációban fejezzük ki magunkat az összetartozás jegyében, jelzendő, 
hogy bennfentesek vagyunk, azaz rendelkezünk a csoportnyelv kódjaival. Megértem, 
azaz vágom, szeretem, azaz csipázom: ezek egyformán elemei az online és az offline 



184

kommunikációnak. Érdekesség, hogy az sms-kommunikáció egyik rövidítése, a vok, 
bekerült az offline beszédbe is: mindjárt megcsinálom, elintézem, tehát rajta vok.

A fentebb említett öt kommunikációs történeti korszak belső fejlődése nyilván hos�-
szú folyamatot fed le, mégis jól kivehető az a fejlődési ív is, hogy miként viszonyultak 
az emberek a közvetlen és a közvetett kommunikációhoz az elmúlt öt fejlődési szakaszban 
és a hatodik szakasz küszöbéhez érkezvén. Egy 18. századi baráti levéltől a társadalmi 
kommunikációs szabályok alapján elvárták, hogy legyen úgy megírva, hogy az olvasója 
számára szinte odavarázsolja a szobába a levél íróját is. A levél hangvételének olyan 
személyesnek kellett lennie, hogy mintegy az írója hangján kellett megszólalnia. A sűrűn 
alkalmazott megszólítások, a gyakori retorikai kérdések, illetve az olvasóhoz intézett, 
közbeékelt felkiáltások meg is oldották ezt a kommunikációs kihívást. Némely régi levél 
párbeszédnek is tekinthető az olvasóval: a levélíró elképzelte, mit mondana, hogyan 
reagálna a levél olvasója, és ezt bele is fűzte a sorokba. Bár az üzenet küldője a maga 
valóságában csak közvetetten volt jelen a levele elolvasásakor, de mégis közvetlenül tudta 
befolyásolni a kommunikációs teret, amelyben a szöveg befogadója az üzenetet olvasta. 
Elképzelhető, hogy a levél címzettje hangosan olvasta fel a levelet, és hangosan is szőtte 
azt tovább a válaszával, amit később meg is írt. Ebben a tekintetben a tényleges, a fizi-
kális jelenlét hiánya nem befolyásolta a levélíró részvételét a szituációban, sőt: bizonyos 
tekintetben őt állította a középpontba, ő beszélt, és róla beszéltek.

Ma a virtuális kommunikációs térben is egy ehhez teljesen hasonló folyamatot figyel-
hetünk meg: nem vagyunk ott fizikai valónkban, de meg akarunk szólalni, és el akarjuk 
érni, hogy rólunk beszéljenek! Azt látjuk, hogy a virtuális világban is egyre erősödik 
a közvetlen kommunikáció utáni vágy, és ezzel együtt az a szándék is, hogy mi magunk 
is egyre nagyobb befolyást gyakoroljunk a virtuális kommunikációs színtér alakulására.

Jakobson kommunikációs modellje, amelyet az előző fejezet zárásaként mutattunk 
be, nagy jelentőséget tulajdonított annak, hogy a kommunikáló partnerek személyesen 
vegyenek részt a kommunikációs eseményben. Jakobson azt írta ennek magyarázataként, 
hogy a közvetlen (személyes találkozáson alapuló) vagy a közvetett (nem személyes 
találkozáson alapuló) kommunikáció dönti el, hogy milyen fatikus kapcsolat alakul ki 
a kommunikáló felek között.282 „Gyümölcsözőbbnek” vélte a kapcsolatot, ha a felek 
szemtől szemben vannak jelen egy beszélgetésben, így a közvetlen visszacsatolás segít-
ségével a félreértések is helyben tisztázhatók. Ezzel szemben a közvetett (késleltetett) 
visszacsatolás esetében (például válaszlevél) sok kérdés maradhat nyitva. Jakobson 
a döntő tényezők sorában a második helyre tette az úgynevezett „mögöttes vagy rejtett 
üzenetek” szerepét, amelyekről megjegyezte, hogy a közvetlen kommunikációban job-
ban észlelhetők és értelmezhetők is.283 Ezek lehetnek titkos kódok, jelképek, közszavak 
konnotatív jelentései vagy ismert szimbólumok átértelmezései, amelyek jelentését csak 
a közvetlenül kommunikáló partnerek ismerik fel. Jakobson a harmadik tényezőnek, 
amely szintén döntően képes befolyásolni a kommunikációs helyzet alakulását, a kom-

282	 Jakobson (1960): i. m. 
283	 Jakobson (1960): i. m



185

munikáló felek egymásra gyakorolt hatását tartotta, ami ugyancsak jobban kiaknázható 
a személyes találkozás alkalmával. Nyilvánvaló, hogy az üzenet, amit közvetítünk vagy 
befogadunk, emocionális reakciókat, cselekedeteket vált ki, de ezekkel egyenrangúan 
kell kezelnünk a beszédpartner által kiváltott érzelmeket, cselekedeteket is. Lehet, hogy 
visszatetszést vált ki bennünk, ha a beszédpartnerünk kerüli a szemkontaktust, ha beszéd 
közben folyamatosan igazgatja a ruháját, szürcsölve fogyasztja el az italát stb. Jakobson 
nagyon jól látta, hogy nem közvetíthetünk és nem fogadhatunk üzeneteket „semleges” 
üzemmódban, ha jelen vagyunk a szituációban, és személyesen kezeljük a kontextus 
hozta, nem várt fordulatokat is. Mindezen igényünket próbálják pótolni a virtuális térben 
a jelenleg mégoly közhelyes jelképek és képecskék is, mert a kommunikáció fejlődési irá-
nya azt mutatja, hogy egyre több időt töltünk virtuális kommunikációs terekben. Várható, 
hogy a jövőben mindazokra a közvetlen kommunikációs funkciókra, amelyeket fentebb 
Jakobson alapján említettünk meg, pótlékokat fogunk létrehozni a virtuális térben.284

A személyes, jelenléti kommunikációban automatikusan küldjük és kapjuk az „emoti-
konokat”. Ezekkel párhuzamosan verbalizálhatjuk is az érzelmeinket. A virtuális térben 
zajló kommunikáció forradalmasította ugyan az emotikonok használatát, de kifejezés-
világában ez az eszköztár sokkal szegényesebb és egysíkúbb, mint az emberi mimika 
és gesztikuláció. Az emotikonok használata gyakorlatilag kötelező eleme a virtuális 
párbeszédnek, például a WhatsAppon vagy a Viberen. Áramlanak a szívecskék mil-
liárdjai, a mosolygós fejek, a síró arcok vagy a tapsikoló figurák, a mozgóképes gifek, 
amelyek leutánozzák az érzelmi folyamatok intenzitási vonalát, és jelzik, hogy kicsit vagy 
nagyon vagyunk-e álmosak, fáradtak stb. Egész iparág fejleszti a grafikai applikációkat, 
hogy ezek közül az emocionális kódok közül kedvünkre tudjunk válogatni, de léteznek 
olyan applikációk is, amelyek által magunk is előállíthatunk hasonlókat, például egy 
fényképünket varázsolhatjuk át emotikonok százaivá, de akár személyre szóló kódokat 
és jeleket is szerkeszthetünk, ezzel próbálva meg pótolni az érzelmi kommunikáció 
individuális jellegét a virtuális térben is.

55. ábra: Hangulatjelek érzelmi jelentése
Forrás: https://reviews.tn/hu/signification-emoji-smileys-cachees/

284	 Jakobson (1960): i. m. 

https://reviews.tn/hu/signification-emoji-smileys-cachees/


186

A pótlék gyanánt alkalmazható vizuális jelek azonban lassan önálló kommunikációs 
kódokká növik ki magukat, és a WhatsApp-használók között magunk is megfigyeltük, 
hogy egy-egy dialógus már csak vizuális jegyekből áll, amit igény szerint lefordíthatunk 
magunknak verbálisra. A házikó jele az otthont szimbolizálja. A kommunikációt indító 
fél csak egy házikójelet küldött, tudatván, hogy otthon van. A válasz egy mosolygó fej 
volt, amivel a másik fél azt jelezte, hogy örül ennek. A kommunikáció „zárómondata” 
pedig egy borospohárból és egy pizzából állt. Az is gyakran előfordul, hogy szavakat, 
de akár egész mondatokat is helyettesítünk a platform által felkínált jelekkel, képek-
kel. Az elterjedt „Szép napot!” formula második tagja sok esetben a napot helyettesítő 
jel és a toldalék használatából áll. Szerintünk nem feltétlenül igaz, hogy gyorsabban 
tudunk kommunikálni ezek használatával. Megfigyeltük, hogy az emberek viszonylag 
sok időt töltenek el a megfelelő vizuális jel kikeresésével, kiválasztásával, beillesztésével. 
Az azonban a vizuális jelek használata mellett szól, hogy a szó tényleges értelmében 
színt visznek a kommunikációba, és fel lehet velük élénkíteni a betűhalmazt, az üzenet 
textúráját. Olyan ez, mintha az emotikonokkal a testbeszédet is helyettesíteni akarnánk, 
nemcsak az érzéseinket. A face to face kommunikációban megszokott mimikai beágya-
zottságot szeretnénk valamilyen módon becsempészni a virtuális térbe, ahol a beszéd-
partner fizikálisan nincs jelen, de mi mégis oda akarjuk gondolni. Amikor megérkezik 
a mosolygó emotikon, elképzeljük a másik fél mosolyát. Jakobson úgy fogalmazott, 
hogy az információt közlő fél érzelmi állapota dönti el, hogy a beszélő hogyan fejezi ki 
magát egy adott szituációban, és a befogadó érzelmi állapota határozza meg azt, milyen 
erős lesz a szituáció érzelmi többletértéke, csakis ekképpen lehet az egész kommuni-
kációs helyzet érzelmi tartalma is hiteles.285 Ezt a funkciót is igyekszünk automatizálni 
az emotikonokkal, hiszen egy hír hallatán a kiváltódott magasabb fokú érzelmi reakciót 
kifejezhetjük három egyforma emotikon egymás mellé helyezésével, sőt választhatunk 
olyan emotikont is, amely az érzelmi többletet hanghatással erősíti fel. Megjegyezzük, 
hogy Jakobson különbséget tett az explicit (közvetlen, nyílt) és implicit (közvetett, rejtett) 
érzelemkifejezés között, s a kommunikációs szituáció kimenetelét nehezebben megjó-
solhatónak vélte, ha a beszédpartnerek inkább kódoltabban, azaz burkoltabb, rejtettebb 
formában fejezték ki az érzelmeiket. A virtuális kommunikációban erre azonban nincs 
lehetőségünk, mert a vizuális kódok közvetlenül vannak jelen az üzenet textúrájában, 
és jelentésük is mindig explicit.

3.8. Közösségi emocionalitás a közösségi média felületein

Az érzelmi kommunikáció egyre fontosabb szerepet kap a közösségi médiában, legalábbis 
erről árulkodik az a nagyszámú blogbejegyzés, amelyeknek az a témája, hogy hogyan 
fejezzük ki az érzelmeinket a közösségi terekben zajló kommunikációban. Veszelszki 

285	 Jakobson (1960): i. m



187

tanulmánya286 szerint a felhasználók az érzelemkifejezést a különböző interaktív fóru-
mokon nemcsak az egyik legfontosabb kommunikációs célként határozták meg, hanem 
kiemelték azt is, hogy számukra a dinamikus érzelemkifejezés a meghatározó, például 
a nonverbális reakciókat utánzó mozgóképek segítségével. A korábbi kommunikációs 
modellek is tekintettel vannak a kommunikációs aktusok emocionális voltára, de jobbára 
a beszédeseményt kiváltó okként és nem annak eredményeképpen határozzák meg ezt 
a funkciót. Ez történik például a jakobsoni keretben is, ahol jól kivehető, hogy az emotív 
funkció az „adó”, míg a konatív funkció a „vevő” oldalán jelenik meg. A kettő közötti 
tartományban helyezkedik el az üzenet, amelynek többek között poétikai funkciója is 
van, azaz az a feladata, hogy a rendelkezésre álló kifejezőeszközökkel minél hatásosab-
ban és hitelesebben jelenítse meg a szituációt kiváltó, a mondanivaló alapjául szolgáló 
emóciót. A kontextus referenciális eszközei és a beszélők közötti kapcsolatot nyelvileg 
is megformáló fatikus elemek az érzelemközvetítési funkciónak vannak alárendelve.

Üzenet
poétikai

Feladó
emotív

Címzett
konatív

Kontextus
referenciális

Kontaktus
fatikus

Kód
metanyelvi

56. ábra: A nyelvi funkciók Jakobson modelljében
Forrás: Jakobson (1969): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

A közösségi média nemcsak újfajta kommunikációs stratégiákat épített be a 21. század 
kommunikációjába, hanem valójában és ténylegesen is az érzelemkifejezést helyezte 
valamennyi kommunikációs aktus középpontjába. Ezért érvényes rá az a jakobsoni elgon-
dolás, hogy a nyelvi funkciók közül a kontextus és a szituáció függvényében általában 
kiemelkedik az érzelemkifejezés beszédaktusa, s fogalmazhatunk úgy is, hogy bizonyos 
esetekben az üzenet egyenlő az érzelemkifejezéssel, egy hangulat szemléltetésével, s még 
a legegyszerűbb kijelentő mondat mögött is érzelmi töltet húzódhat meg a háttérben. 
„De szépen süt ma a nap!” – ez a felkiáltás nemcsak tényszerű megállapításként értel-
mezhető, hanem emocionális többletet hordozó kommunikációs aktusként is, amelynek 
a modalitása a beszélő napsütés felett érzett örömét kódolja.

286	Veszelszki Ágnes: A test vizuális reprezentációja a közösségi oldalakon. In Balázs Géza (szerk.): A test 
szemiotikája. Testjelek a mindennapokban és a művészetben. Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 
2013. 162–178.



188

Az egy- vagy kétirányú kommunikációs forma helyett, és így a hagyományos típusú 
információátadás helyett napjaink kommunikációs aktusaiban az információszórás vált 
uralkodóvá, s ennek következtében a verbálisan és a vizuálisan kifejezett emociona-
litás kifejezési formái is átalakultak. Az üzenetek a közösségi interakciókban terjed-
nek – mondhatni, terítődnek –, s mindig a felhasználók döntik el, mely hír vagy érze-
lem érdemes a szétszórásra. Ha valamely kommunikációs modellben szeretnénk ezt 
a folyamatot elhelyezni, akkor végtelen számú kommunikátor lép interakcióba végtelen 
számú befogadóval („sok a sokhoz”-elv). Ez azonban nemcsak egyszerűen új kommu-
nikációs szokásokat hozott magával, hanem, mint fentebb láttuk, a kommunikáció egy 
új szemléletmódjáról van szó, ami gyökeresen megváltoztatta az érzelmi kommunikáció 
és az érzelmi kultúra fogalmát is.

A közösségi média felületein egyrészt a kommunikáció hatékonysága minden korábbi 
kommunikációs eszközét túlszárnyalta: egy kommunikátor emberek millióit szólíthatja 
meg, a felhasználói csoportok mögött tömeg van, akik valamennyien a kommuniká-
ciós és emocionális folyamatok potenciális érintettjei. Másrészt, mint fentebb láttuk, 
a közösségi médiában minden eddiginél nagyobb mennyiségben áramlik az információ 
és az emóció. Ez megváltoztatta azokat a kommunikációs stratégiákat, amelyek a tartalo-
mért és annak vizuális megjelenítéséért felelősek. Képletesen szólva: már csak vérpezs-
dítő megoldásokkal lehet kitűnni. Ebből a szempontból érthető, hogy a közösségi média 
esetében a hatékonyság kiaknázásának és a figyelem megragadásának kommunikációs 
szándéka az érzelmekre helyezi a fókuszpontot. A közösségi kommunikáció minden 
eddigi kommunikációtörténeti korszaknál erősebben célozza meg az érzelmeket, hiszen 
az Instagram, a Viber, a Facebook stb. a személyes érzelmi megnyilvánulások központi 
kommunikációs terévé vált, annak ellenére, hogy az érzelmek kifejezésére alkalmas 
kommunikációs eszközök egy sora hiányzik a közösségi média felületeiről (testbeszéd, 
mimika stb.). A közösségi kommunikációt ezért is tartják sokan nemcsak abból a szem-
pontból „arctalannak”, hogy személyünket, személyiségünket elrejthetjük a nyilvánosság 
elől, hanem azért is, mert valóban hiányzik a „kommunikáló arc”, és így nem lehetünk 
biztosak az átélt/kifejezett/felnagyított érzelmek valódiságában.

A kommunikációs modellek közül az információcserén alapulók kevésbé foglal-
koznak a közlő és a befogadó aktuális érzelmi állapotával vagy az üzenet érzelmi tar-
talmával. Jakobson a kommunikáció expresszív-emocionális funkciójában határozta 
meg az emocionális többletjelentés explicit kifejezési dimenzióját, és rámutatott, hogy 
a kommunikációs folyamat egészét meghatározó tényezőről van szó, amely egyszerre 
képezheti a kifejezés tárgyát és állhat a kommunikációs folyamat elő- vagy hátterében 
meghúzódó okként, ami befolyásolhatja az üzenet átadásának és befogadásának módját. 
Jakobson a konatív, a referenciális, a poétikai és a fatikus funkciók esetében is kitért arra, 
hogy ezeknek is lehetnek érzelmi komponenseik, illetve nyelvi jelölőik kiválasztásában 
nagy szerepet kap a kontextust, a szituációt domináló érzelem. Ezekhez a funkciókhoz 
implicit érzelemkódolást rendelt hozzá.

Leghatározottabban azonban az úgynevezett integratív kommunikációs modellek 
mutatták meg, hogy az emóciók kifejezésének és a beszédpartner részéről való megérté-



189

sének (átérzésének, kiértékelésének) sokkal nagyobb szerepe van, mint hittük. Reinhard 
Fiehler287 egyenesen azt állítja, hogy alapjaiban véve minden kommunikációs szituáció 
érzelemkifejezés, pontosabban véve érzelemátadás, és minden kommunikációs szándék 
egyben valamilyen emocionális szándékot is feltételez, amely egyben minden kommu-
nikációs szituáció lefolyását meghatározó befolyásolási tényező közül a legerősebb. Ha 
csak arra figyelmeztetünk is valakit, hangzik Fiehler példája, hogy mindjárt indul a vonat, 
akkor is gondolhatjuk azt, hogy ha ez a számunkra fontos személy lekési a vonatot, akkor 
mi egész este azon fogunk aggódni, hogy baj nélkül érjen haza a késő esti vonattal is. 
Tehát a féltés okán kommunikáltunk egy tényszerű információt.

A kultúrakommunikáció modellje, amelyet ebben a könyvben tárgyalunk, képes 
arra is, hogy jobban megvilágítsa a közösségi kommunikáció által kiváltott érzelmeket, 
illetve az érzelmi hatásra bekövetkező cselekedeteket. Ennek azért van nagy jelentősége, 
mert a közösségi felületeken nemcsak zárt rendszerű személyes kapcsolati hálók alakul-
nak ki, amelyek természetes velejárója az érzelmi kommunikáció, hanem olyanok is, ahol 
az egy témáról szóló diskurzus és az azzal kapcsolatos azonos gondolkodásmód vagy 
az ahhoz való hasonló érzelmi viszonyulás tartja össze a közösséget, mégpedig a közös 
érzelmek hálóján keresztül. Ennek megteremtése érdekében a közösségi médiában is 
szerepet kap az attitűdök és az emóciók hatványozottan explicit kifejezése, mégpedig 
egymással nem közvetlen kommunikációs kapcsolatban állók között is. Ebben az esetben 
az érzelmi kommunikáció közösségi szintűnek tekinthető: összetartó és közösségépítő 
hatása van. A közösségi médiumok felületein eleve emocionálisan vagy identitásalapon 
kódoltan folyik a diskurzus egy adott, a közösséget érintő témáról és annak népszerűsí-
téséről (vegetáriánusok, zöldmozgalmak stb.). A közösségi média kommunikációs teret 
ad a negatív kampányok/csoportok véleményének is; mindennaposak a különböző moz-
galmak melletti vagy elleni felhívások, s éppen amiatt, hogy a vélemények kinyilvánítása 
érzelmi alapon történik, megfogalmazásuk is nyíltabb formában zajlik. Ez pedig azt vonta 
maga után, hogy az érzelmek kifejezése nemcsak vélemény-, hanem kultúraformáló erőt 
is kifejt az adott fórumon.

Mindazonáltal a felhasználók és a fórumok működtetőinek jogos elvárása, hogy 
az érzelmek kifejezése kulturálisan meghatározott mintákba szerveződjön, azaz az egyes 
fórumokon kialakulnak a résztvevők által preferált vagy elutasított beszéd- és diskur-
zusmódok (például Insta-huszárok, trollok).

A trollok szándékosan lépik át a közösségi terek elfogadott (vagy éppen még tolerált) 
kulturális szabályait, többek között azáltal, hogy romboló tevékenységük révén átalakítani 
szándékoznak a közösségi emocionális kommunikációt. A trollok jelenlétét sokan onnan 
ismerik fel, hogy viselkedésük éppen az érzelmi kommunikáció terén tér el a fórumon 
megszokottól. A troll az internetes szlengben olyan személyt jelöl, aki a közösségi viselke-
dési formákat utánozva befurakszik a közösségbe, annak ellenére, hogy attitűdjei alapján 
más a meggyőződése. Kéretlenül, provokatív stratégiáival bombázza a chat, a blog vagy 
egy levelezőlista felhasználóit, személyes véleményét agresszív stílusban adja elő, hogy 

287	Reinhard Fiehler: Emotionale Kommunikation. Leverkusen, Budrich, 1990.



190

ezzel nyugtalanságot, nemtetszést váltson ki a fórumon, és bomlassza a fórum összetartó 
attitűdjeit. Tevékenysége többek között akkor sikeres, ha a fórumtagokból heves érzelmi 
reakciókat tud kiváltani, aminek következtében, a troll szándékának megfelelően, az adott 
témához kapcsolódó vita elfajul és eldurvul, a vitában részt vevők pedig személyes sér-
tésként, verbális támadásként élik meg a trollok akcióit. Claire Hardaker288 a kiváltott 
hatás alapján különbözteti meg a trollok két típusát. A provokatív trollok szándékosan 
akarnak hatni a többi felhasználó érzelmeire, ezért üzeneteik tartalmát próbálják egy 
adott témában komoly állításnak álcázni, vagy a véleményüket erős emocionális eszközök 
használatával érvényesíteni. Esetenként nehezebb felismerni a trollkodást, mert a hoz-
zászólások kevésbé agresszívak, inkább tűnnek humorosnak, semmint provokatívnak. 
Ebben az esetben reaktív trollok működnek a háttérben, akiknek támadásai emocionális 
tartalmúak: egy bizonyos ember a személyeskedő, bántó, támadó hangvétel áldozata.

Petykó Márton289 politikai blogok kontextusában vizsgálta az internetes trollko-
dás beszédaktusát, és azt állapította meg, hogy ezek a beszédaktusok mintázataiban 
éppen úgy működnek, mint a „beszólások”,290 azaz elsősorban verbális jelenségek, azzal 
a különbséggel, hogy a nyelvi agresszió különböző formáinak együttes használata nem-
csak egyetlen személy elleni nyílt támadássá válik, hanem egy közösség, egy eszme vagy 
egy felfogás elleni fellépéssé is. Ezért áll elő az a jelenség, hogy a trollok tevékenysége 
nemcsak individuális, hanem közösségi érzelmeket is kivált, azaz a trollkodóval szemben 
nemcsak a konkrétan megszólított, hanem az egész közösség fog esetenként ellentáma-
dást intézni. Az egyéni interakciók közösségi emocionalitáson alapuló kommunikatív 
cselekedetek mintázataivá állnak össze, mert nemcsak az üzenet címzettje érzi magát 
megbántva, megtámadva, hanem a troll támadását mindenki maga ellen irányulónak 
is értelmezi. Petykó Márton elemzése azt mutatta, hogy a trollal és tevékenységével 
szemben kialakult érzelmek elsősorban és dominánsan verbális hatásra jönnek létre.291

Veszelszki Ágnes tanulmánya292 arra is rámutatott, hogy a bántó, sértő vizuális elemek 
használata ugyanolyan dominánsan jellemző a trollok tevékenységére, mint a verbalitás. 
Hardaker293 a rejtett (implicit) és a nyílt (explicit) trollstratégiák skáláján a következő 
formákat különböztette meg: a téma elterelése, kritika és álszentség, ellenkezés, ellent-
mondás, veszélyeztetés, sokkolás, agresszió. Ezek között is elsődlegesen a verbalitáson 
át megvalósítható beszédeseményeket tételezhetünk fel, de Veszelszki294 vizsgálatai 
arra engednek következtetni, hogy ezekhez egyrészt – kísérő, kiegészítő és illusztráló 
jelleggel – vizuális eszközöket is hozzá lehet rendelni, másrészt bizonyos trollstratégiák 

288	Hardaker, Claire: Trolling in Asynchronous Computer-Mediated Communication: From User Discus-
sions to Academic Definitions. Journal of Politeness Research, (2010), 6. 215–242.
289	 Petykó Márton: Az internetes troll mint identitás kialakítása politikai blogok diskurzusaiban. Magyar 
Nyelvőr, 137. (2013), 3. 274–313.
290	 Erről részletesen ír Batár Levente: A beszólás mint beszédaktus. Magyar Nyelvőr, 131. (2007), 4. 451–464.
291	 Petykó (2013): i. m.
292	Veszelszki Ágnes: Verbális és vizuális agresszió online: az internetes trollok. Jel-Kép, (2017), 2.
293	 Hardaker (2010): i. m.
294	Veszelszki (2017): i. m.



191

csak képi stimulusokkal is megoldhatók. 
Egy-egy manipulált fotó, egy jól megszer-
kesztett mém, illetve az úgynevezett troll-
face-figurák használata arra is szolgálhat, 
hogy a közösség jelzi a tagoknak, hogy 
esetleg troll hatolt be a rendszerbe.

Az inf luenszerek, az  instahuszárok 
és  a  trollok példájának, de leginkább 
annak következményeként, hogy mindenki 
és  mindenről előadhatja a  véleményét, 
a közösségi médiumok úgy alakították át 
az egy- vagy a kétirányú kommunikációt 
sokirányúvá, hogy a tartalombefogadókból 
tartalomgyártók lettek. Andrea M. Kaplan 
és Michael Haenlein295 úgy fogalmazzák 
meg a közösségi média ezen kommunikációs újítását, hogy a felhasználók a közöttük 
zajló folyamatos kommunikáció termékeként ki- és átalakítják a tartalmat. A közös 
kommunikációs tevékenység révén a közösségek együtt hozzák létre a saját kulturáli-
san meghatározott kommunikációjukat, és folyamatosan abba a kulturális környezetbe 
beágyazottan tevékenykednek, amelynek a tagjai, így egyre nehezebb számukra kilépni 
az online kommunikációs módból, aminek következtében a valóságos kommunikáci-
óban is használni kezdik az online elemeket (lásd a vok példáját). Ez tehát nemcsak 
a kommunikáció fogalmának átértékelődéséhez vezetett, hanem a kultúra fogalmáéhoz 
is. Jelenleg a kultúrát sem értelmezhetjük az eddigiekben megszokott, hagyományos 
és hagyományőrző szempont szerint. A közösségi médiumokban a kultúra egyrészt azt 
a rendszert, azt a háttér-információs bázist jelenti, amely a vizuálisan és textuálisan 
közvetített információk értelmezésében támpontot ad, például ennek alapján tudjuk 
beazonosítani, hogy mire utal a vok. Másrészt az a tartalom, amit a közösség létrehoz 
és aktuálisan képvisel, csakis a maga pillanatnyiságában határozható meg, s nem kap-
csolódik szervesen más és korábbi értékekhez, amelyeket a kultúrához eddig szinte auto-
matikusan hozzárendeltünk. Saxer296 ezt úgy fogalmazza meg, hogy a közösségek a saját 
kulturális tapasztalataikra építve létrehozzák, művelik és terjesztik kommunikációs 
gyakorlataikat. Ez pedig, akárhogyan nézzük is, folyamatos készenléti állapotot, szocio-
kulturális tanulási és aktív alkalmazkodási folyamatot tételez fel, aminek függvényében 
kialakulnak a csoportokra jellemző kommunikációs kompetenciák. Saxer alapján ez azt 
jelenti, hogy birtokosai vagyunk annak a tudásnak, hogy miként kell kommunikációs 
tartalmakat létrehozni abban a közösségben, amelyhez tartozunk. Ez biztosítja aktív 
hozzájárulásunkat a közösségi tartalmakhoz, attól függetlenül, hogy tevekénységünkkel 

295	 Andrea M. Kaplan – Michael Haenlein: Users of the world, Unite! The Challenges and Opportunities 
of Social Media. Business Horizons, 53. (2010), 1. 59–68.
296	 Saxer (1991): i. m.

 

 

 

 

Olvasnivaló

A trollkodás beszédaktusáról két tanulmány is értekezik, melyeket 
haszonnal vehetnek kézbe olvasóink.

Petykó Márton a trollok politikai kommunikációban játszott 
szerepét elemzi: „Az internetes troll mint identitás kialakítása 
politikai blogok diskurzusaiban”. Letölthető: 
http://real.mtak.hu/9008/1/137303.pdf

Veszelszki Ágnes a trollkodás beszédaktusát a nyelvi és vizuális 
agressziófajták mentén értelmezi: „Verbális és vizuális agresszió 
online: az internetes trollok”. Letölthető: 
http://real.mtak.hu/126387/1/JelKep_2017_2_Veszelszki_Agnes.pdf

 

 

 

 

Olvasnivaló

A trollkodás beszédaktusáról két tanulmány is értekezik, melyeket 
haszonnal vehetnek kézbe olvasóink.

Petykó Márton a trollok politikai kommunikációban játszott 
szerepét elemzi: „Az internetes troll mint identitás kialakítása 
politikai blogok diskurzusaiban”. Letölthető: 
http://real.mtak.hu/9008/1/137303.pdf

Veszelszki Ágnes a trollkodás beszédaktusát a nyelvi és vizuális 
agressziófajták mentén értelmezi: „Verbális és vizuális agresszió 
online: az internetes trollok”. Letölthető: 
http://real.mtak.hu/126387/1/JelKep_2017_2_Veszelszki_Agnes.pdf

http://real.mtak.hu/9008/1/137303.pdf
http://real.mtak.hu/126387/1/JelKep_2017_2_Veszelszki_Agnes.pdf


192

– a szó hagyományos értelmében véve – kulturális értéket építünk-e, vagy sem. Mások 
a közösségi tartalmak létrehozásában játszott aktivitásunk szerint ítélik meg a kommu-
nikációs szerepünket, s aktivitásunk csökkenése azzal jár, hogy lemaradunk a közösségi 
tudásban.

3.9. Beszédaktusváltások

Az online kommunikáció kapcsán nemcsak nyitott kommunikációs terekről, hanem 
nyitott szövegekről is beszélhetünk, mégpedig több szempontból is. Egyrészt azért, mert 
a kommunikációs tartalmak üzenetértéke azáltal tudott teljesen megváltozni, mert a szö-
vegeknek valójában már nincsenek szabályosan meghatározható végpontjai. Másrészt 
azért, mert lényegtelenné vált a kimondott, a közölt, a megosztott és továbbított vélemény 
megalapozottsága, hitelessége. S végeredményben nem szempont már az érvelés logikus 
menete vagy éppen a vélemény közérthető stílusban való, de szabatos megformálása sem.

Ezzel szemben felerősödött és fel is értékelődött a személyeskedő „odamondás”, 
a „beszólás”, a „beszólogatás” beszédaktusa. Sőt, úgy látjuk, hogy nemcsak elterjedt, de 
egyre nagyobb tolerancia is övezi a közösségi kommunikáció résztvevőire vonatkoztatott, 
negatívan értékelő megnyilvánulásokat. A közösségi platformokon elfogadott kommuni-
kációs aktussá vált az „odamondogatás”, és nemritkán azzal is szembesülhetünk, hogy 
a közösség megdicséri a „beszólót”. A trollkodással annyiban azonos, hogy „a beszólá-
sok a beszélőnek arra irányuló szándékát jelenítik meg, hogy a hallgatóban/címzettben 
kárt tegyen, lejáratás, megsértés, megbántás útján”,297 de – lényegét tekintve – annyiban 
különbözik is tőle, hogy összetéveszthető a szókimondó véleménynyilvánítással, amit 
az azonnali visszacsatolásban az üzenet küldője nem fontolt meg kellőképpen, és esetleg 
nem is feltételezte, hogy más számára homlokzatsértő módon kommunikált.298 Batár 
Levente vizsgálatai299 azt mutatták ki, hogy az offline kommunikációs módban a beszólá-
sok gyakorisága és erőssége végeredményben egyenes kapcsolatban áll a szociális távol-
sággal és közelséggel, legalábbis a vizsgált középiskolások körében. Az első összefüggés 
az, hogy azoknak, akikhez közelebb állunk, akikkel jó viszonyban vagyunk, többször 
és durvábban beszólunk, így például a barátoknak. A második összefüggés, ami a vizs-
gálatból kiderült, az, hogy a fiatalok esetében a beszólás beszédaktusa az ismeretlenek 
és az idősebb generáció iránt is gyakran megnyilvánult, például a közlekedés és a vásárlás 
mindennapi szituációiban. A dolog érdekessége az, hogy az online kommunikációban 
szinte korosztályi meghatározottságtól függetlenül az történik, hogy az idegeneknek talán 
gyakrabban és hamarabb odamondogatjuk a magunkét, mint azoknak, akiket a közös-

297	Batár (2007): i. m. 452.
298	 Az arculat és a homlokzat fogalmát már többször is használtuk. Ezeket Goffman (1959, 1990) alapján 
használjuk, és végeredményben a face magyar megfelelőinek tekinthetők. Az énképünknek azt a részét 
jelölik, amelyet magunkról mások felé közvetítünk. Az arculat/homlokzat konstrukciós fogalmak, hiszen 
azt sejtetik, hogy az énképünket tervezzük, alakítjuk, átszabjuk, s ha sérülés érte, visszaépítjük.
299	Batár (2007): i. m.



193

ségi térből személyesen is ismerünk. A hangsúly tehát szerintünk valóban azon van, 
hogy megnyilvánuljunk, hogy jelen legyünk, s akár egy szó, egy emotikon, egy jel vagy 
egy szimbólum azonnali elküldésével láthatóvá tegyük magunkat, hogy kinyilvánítsuk 
tetszésünket és nemtetszésünket egy aktuális esemény kapcsán. Így megtörténhet az is, 
hogy a véleményt mondó(k) átveszi(k) az irányítást a kommunikáció felett, s az eredeti 
feladói üzenet szándéka meghiúsul. Képzeljük el, hogy valaki csak megosztani szerette 
volna másokkal, hogy vett egy új ruhát magának, és azonnal ki is tette a képet az inter-
netre, csakhogy az új darabon rajta maradt az árcédula. Ez a valóban megtörtént eset 
a nevetségessé tételtől kezdve a megszégyenítésig terjedő kommentáradatot váltott ki, 
mivel az árcédula szép summát mutatott Sandra Bullock esetében, aki történetesen az új 
ruhában épp egy jótékonysági eseményre tartott. A konstruktív kritika helyett a közös-
ségi portálokon e jelentéktelen esemény kapcsán is túlsúlyba kerültek az obstruktív 
megnyilvánulások, azaz a keresetlen és kéretlen, érdemi tartalom nélküli megszólalások, 
amelyek „szénné alázták” a feledékeny színésznőt. Talán ez a szerepváltás, tehát az, hogy 
lényegében bárki és bármikor beszólhat, posztolhat és kommentelhet, elmossa a határt 
az értelmezések személyes és nyilvános támpontjai között, felszámolja a különbséget 
az individuális és a kollektív kommunikációs tartományok között.

Mindezek által a közösségi térben átértelmeződik az individuum és az individuális 
megnyilatkozás szerepe, és a korábbiakhoz képest, amikor még a képeslapok, táviratok 
vagy levélváltások kommunikációs lehetőségei között, az elfogadott normák betartásával 
„beszélgettünk” egymással, sokkal nagyobb szerephez jut a kommunikáló én. A közös-
ségi térben megszólalók tudatosan lépik át ezeket a határokat, hogy a kommentözönben 
legalább egy pillanatnyi figyelmet kapjanak. Ezzel azonban határozottan és egyértel-
műen megváltoznak azok az értelmezési támpontok, amelyek segítenek eligazodni egy 
kommunikációs rendszer, szituáció vagy kontextus értékrendjében.

Dean C. Barnlund amerikai kutató az úgynevezett tranzakciós kommunikációs 
modelljében végeredményben éppen ezen támpontok köré építi fel a kommunikáció 
egészét. 1970-ben jelent meg angol nyelven a modell első leírása, 1977-ben pedig annak 
magyar fordítása.300 Barnlund szerint a kommunikáció felhalmozott kulturális tudást 
jelent, olyan fizikai és nem fizikai támpontok szerint, amelyek az én mint kommunikátor 
helyzetét határozzák meg a kommunikációban. A fizikai támpont a kommunikáció hely-
színét jelöli meg (busz, rendelő, iskola stb.), s ezeknek szerepük van a jelentések interp-
retálásában, mert a tanártól, az orvostól és a buszsofőrtől kapott utasításokat másképpen 
interpretáljuk, ha velük a hozzájuk rendelt kommunikációs térben találkozunk, és megint 
csak másképpen, ha azon kívül. A fizikai támpontok a teret nyilvános és privát terekre 
osztják fel, a nem fizikaiak pedig nyelviek és nem nyelviek, verbálisak vagy vizuálisak. 
Ezek olyan viselkedési fogódzók, amelyeket a kommunikációban jelkomplexumként 
észlelünk, és a kommunikációs tartalom egészére nézve vonunk le belőlük következtése-
ket. Ezt Barnlund úgy értelmezi, hogy az én folyamatosan kommunikál a környezetével, 

300	Dean C. Barnlund: A kommunikáció tranzakciós modellje. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. 
Válogatott tanulmányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 17–36.



194

illetve az én az énnel, valamint az én mással/másokkal. Az én a kommunikáció legapróbb 
részleteit is észleli, és ezeket hozzárendeli a hallott, látott és olvasott verbális és vizuális 
jelekhez. Ezt a nagyon komplex folyamatot Barnlund így szemlélteti.301

„Mi mindent lát A a váróteremben, amikor körülnéz? A bútorok elrendezését, egy kopott szőnye-
get, egy Miro-festmény bekeretezett reprodukcióját, érzékeli a fertőtlenítő enyhe illatát, s lát egy 
kis asztalkát képeslapokkal borítva. Mindegyikhez jelentéseket kapcsolhat, amelyek módosítják 
az orvossal vagy önmagával szembeni attitűdjét. Bizonyos esetekben a támpontok különböző 
személyeket reprezentálhatnak. Így pl. a festmény közlemény Joan Mirótól, bekeretezése a kép-
keretező közleménye, kiválasztása és elhelyezése az orvos közleménye. Mindezek a támpontok 
potenciálisan mindazok számára elérhetők, akik belépnek a váróterembe. Noha bármely konkrét 
támpont észlelése, illetőleg a neki tulajdonított jelentés csak annyiban lesz hasonló a különböző 
embereknél, amennyiben azonos szenzoros érzékenységük, átfedik egymást észlelési mezőik, 
párhuzamosak háttértapasztalataik és hasonlóak a szükségleteik vagy céljaik. […]
A támpontok másik komplexuma olyan elemekből vagy eseményekből áll, amelyek lényegileg privát 
természetűek, amelyeknek forrásai nem automatikusan hozzáférhetők bárki számára, aki belép 
egy bizonyos kommunikációs mezőbe. Privát támpontok lehetnek: fejhallgatón át hallott hangok, 
színházi látcsövön át látott látványok, vagy az interpretáló ízlelőszemölcseiből vagy zsigereiből 
eredő igen sokféle támpont. A esetében privát támpontok (CPR) lehetnek az egyik képeslap átbön-
gészésekor észlelt szavak és képek, a zsebében talált tárgyak egyvelege, vagy hirtelen a mellébe 
belenyilalló fájdalom. Formájukat tekintve a nyilvános és a privát támpontok lehetnek egyaránt 
verbálisak és nemverbálisak, de közös döntő jellemzőjük az, hogy a kommunikálók ellenőrzésétől 
függetlenül keletkeztek, és kívül is maradnak ezen a kontrollon. […]
Senki más nem lépett be a kommunikációs mezőbe, de A-nak még egy támpontkomplexummal 
dolga akadt. Ezeket a támpontokat azonban már maga A generálja, és a dolog lényegét tekintve 
az ő ellenőrzése alatt állnak. Ezek azok a megfigyelések, amelyeket önmagáról tesz, miközben 
a magazint lapozgatja, meglátja magát a tükörben, vagy helyét változtatja a székben. Saját testének 
tagolása és mozgása ugyanúgy része saját fenomenológiai mezejének, mint bármilyen más támpont, 
amelyet környezete szolgáltat. Ha ez nem így volna, képtelen volna koordinálni aktusait. Egyetlen 
lap elfordításához a rendkívül finom muszkuláris változások tucatjainak egyeztetésére van szükség. 
[…] Magukba foglalják A-nak azokat a tudatos aktusait, ahogyan megköti a nyakkendőjét, vagy 
kezébe vesz egy képeslapot, nemkülönben azokat a tudattalan modorosságait, ahogyan cigarettáját 
tartja, vagy székében elterpeszkedik. Ezek abban különböznek a nyilvános támpontoktól, hogy 
maga a kommunikátor kezdeményezi őket, és az ő ellenőrzése alatt állnak. A, amikor jelentést 
tulajdonít nyilvános vagy privát támpontoknak, úgy értelmezi őket, ahogyan akarja, de a jelenté-
seket bizonyos mértékig körülhatárolja a környezet. Ami viszont saját viselkedését illeti, tudato-
san vagy tudattalanul ellenőrzi mind a rendelkezésére álló támpontokat, mind azok értelmezését. 
E kommunikációs folyamat körkörösségének érzékeltetésére az ábrán két vonalsorra volt szükség. 
Az egyikük azt a folyamatot jelzi, amely A nemverbális viselkedésének jelentését kódolja, a másik 
azt mutatja, hogyan értelmezi A ezeket az aktusokat.”

Barnlund felfogásában tehát az én áll tranzakcióban a kommunikáció összes létező 
tényezőjével, és ez a tranzakcionális alap teszi lehetővé magát a kommunikációt is. Ebből 
következően Barnlund a kommunikációt így határozza meg:

301	 Barnlund (1977): i. m. online szövegváltozata. Forrás: http://communicatio.hu/oktatasisegedanyagok/
szerkesztett/horanyi_kommunikacio1_2/Barnlund.htm

http://communicatio.hu/oktatasisegedanyagok/szerkesztett/horanyi_kommunikacio1_2/Barnlund.htm
http://communicatio.hu/oktatasisegedanyagok/szerkesztett/horanyi_kommunikacio1_2/Barnlund.htm


195

„a kommunikáció kifejezés azokat az aktusokat jelöli, amelyek keretében kifejlődik az emberekben 
a jelentés akkor, amikor neuromotoros válaszaik kialakulnak, illetve módosulnak. A kommunikáció 
abból a szükségletből áll elő, hogy az én csökkentse a bizonytalanságot, s hatékonyan cselekedjék, 
védekezzék vagy megerősödjék.”302

S azt, hogy ez a modell miért kapta a tranzakciós elnevezést, a szerző így magyarázza: 
„Ezért a kommunikáció se nem reakció, se nem interakció, hanem tranzakció, amelynek 
keretében az ember jelentéseket produkál és tulajdonít céljai megvalósítása végett.”303 
A „jelentésprodukció” mint előre kitervelt kommunikatív cselekvés különösen fontos 
szerepet kap a kommentekben, a trollkodásban és az álhírek létrejöttében.

A Barnlund által javasolt támpontrendszerben a kommunikáció egészére nézve igaz, 
hogy a kommunikáció dinamikus, folytonos, körkörös, megismételhetetlen és irrever-
zibilis (azaz nem tehető meg nem történtté), s olyannyira összetett, hogy csakis úgy 
értelmezhető, mint „a személyiségben lezajló értelmezési manőver a világ megértésé-
re”.304 Ez pedig nem lehetséges a fentiekben leírt támpontok nélkül, amiben az én fizikai 
és pszichikai értelemben véve is meghatározó szerepet játszik. Az én a környezetből 
felfogott, dekódolt és interpretált fizikai és nem fizikai támpontokat visszakódolja a „még 
bizonytalan” énbe, azaz tranzakcionálja, és egy következő tranzakcióban jellé alakítva, 
de már a támpontok nyújtotta „értelmezett biztonságban” újra kiküldi a kommunikációs 
térbe, azaz a környezete számára támpontokká alakítja. Az online térben nyilvánvalóan 
másmilyen módon határozhatjuk meg az én jelenlétét, mint a jelenléti kommunikáci-
óban, de a támpontok rendszere minden bizonnyal úgy működik benne, ahogyan azt 
Barnlund elképzelte.

57. ábra: Dean C. Barnlund (1920–1992) amerikai kommunikációkutató
Forrás: https://managementmania.com/en/dean-c-barnlund

302	Barnlund (1977): i. m. 21.
303	 Barnlund (1977): i. m. 21.
304	Barnlund (1977): i. m. 34.

https://managementmania.com/en/dean-c-barnlund


196

Barnlund elképzelése arra is rámutat, hogy nemcsak a kommunikációs igény határozhatja 
meg a jelenlétünket a virtuális térben. Az természetes, hogy az egyéni kommunikációs 
szokásokat befolyásolhatja az egyénre jellemző információszükséglet vagy a társas kap-
csolatok iránti igények intenzitása. Barnlund modelljének értelmében a kapcsolattartás 
sűrűsége azonban már úgy működik, mint egy – a virtuális kommunikáció értelmezé-
séhez szükséges – támpont. Ezt az úgynevezett hálózati támpontot a közösségi kom-
munikáció résztvevői közösen alakítják ki, mivel elvárássá vált az üzenetek azonnali 
továbbítása és az azokra adott/kapott azonnali reakció.

A világhálón és a globális kommunikációs térben való állandó jelenlétünk, mozgá-
sunk, az aktivitásunk foka határozza meg mindennapi életünk ritmusát, a munkánkat 
és a szabadidős tevékenységeinket, azaz a valós idejű kapcsolat- és információcserénket. 
Ez alkotja a második új támpontot a napi kommunikációs aktusaink megszervezéséhez. 
Az újonnan képzett támpontok értelmezése, napi rutinszerű alkalmazása azonban ter-
mészetszerűleg több bizonytalansággal jár, mint az ismert kommunikációs terek tám-
pontjainak a felismerése.

Az új támpontok kezdetben nem nyújtanak elegendő orientációs segítséget ahhoz, 
hogy eligazodjunk az átaluk kijelölt kommunikációs térben, így tényleg nem ismerjük 
fel időben, hogy trollal állunk szemben, vagy éppenséggel színlelt identitással van dol-
gunk, s ami még veszélyesebb: identitáscsalókkal léptünk kapcsolatba. Ez a modell azt 
is előrevetíti, hogy a támpontok nyújtotta biztonság hiányában nagyobb az esély arra, 
hogy elveszünk a globalizált kommunikációs térben, képletesen szólva: a vevő nyelővé 
válik, azaz válogatás nélkül fogyasztja a rázúduló információkat, és ennek következ-
tében az én kommunikációs szükségletei eltorzulnak. A „csökkentett” üzemmódban 
figyelmetlenekké válunk, és nem vesszük észre a világhálón ránk leselkedő veszélyeket.

Melanie Gideon valószínűleg nem egyedi esetet ír le Mindörökre behálózva című 
könyvében, amely magyar fordításban 2012-ben jelent meg, s Alice Buckle esetét 
meséli el, akit egy internetes felmérésben való részvétel során beszippant az online 
világ. A főszereplő 45 éves, példás feleség, anya és háziasszony, aki az X generáció 
tagja, ennélfogva napjainak nélkülözhetetlen része az internet, és élete minden fontos 
kérdésére a Google segítségével keresi a választ. Alice-nek van ugyan munkája (színját-
szást tanít), és vannak csevegős délutánjai a barátnők társaságában, de legjobb barátnője 
az utóbbi időben mégiscsak a laptopja lett, amelyre egy nap különös e-mail-üzenet 
érkezik. Ez felkéri arra, hogy vegyen részt egy online kutatásban. Az ebből kibontakozó 
történet elénk tárja „a világhálón bonyolódó, 21. századi mindennapokat, amelyekben 
a szereplők egyfolytában rágugliznak az őket érdeklő témákra, esetleg egószörfözés-
ben próbálnak rekordokat dönteni. Kár lenne ezen megütközni, az életünk ilyen lett, 
és ettől még nem váltunk személytelen gépekké. De ezért az avatárunkon ne felejtsük el 
kikapcsolni a geotag funkciót – legalábbis ha nem akarjuk, hogy ránk ismerjenek […]”, 



197

foglalja össze a könyvben tárgyalt szindrómát Erdélyi Z. Ágnes ismertetője az Olvass 
bele kultúrakirakatában.305

Személy

Dekódolás Kódolás

Pr
iv

át
 tá

m
po

nt
ok

Nem verbális támpontok

N
yilvános tám

pontok

58. ábra: Barnlund kommunikációs modellje
Forrás: Barnlund alapján a szerzők szerkesztése306

A 21. század médiakommunikációs átalakulásai tehát a következő változásokat hozták 
létre a kommunikáció hagyományos felfogását illetően:

	– megszűnt a hagyományos értelemben vett küldő és (be)fogadó szerepek közötti 
különbség;

	– feloldódtak a kommunikáció kezdetét és végét jelző szignálok, a kommunikációt 
végtelenség és folytonosság jellemzi;

	– átértékelődött az információértékről és információtartalomról kialakított fogal-
munk, elmosódik a határ a nyilvános és a személyes, a lényeges és a lényegtelen, 
az igaz és a hamis között;

	– átalakult a kommunikációs zaj307 fogalma: egy szerteágazó és a kommunikációt 
több irányból is befolyásoló közeggé lépett elő;

	– megváltozott a visszacsatoló elemek (feed-back) szerkezete és funkciója;
	– felbomlottak a társalgás alapvető beszédaktusai, összemosódtak, szabálytalanná 

váltak a társalgás hagyományos szekvenciái, az „adók” és a „vevők” tetszőleges  

305	Az Erdélyi Z. Ágnes: A 45 éves nő szindróma. Melanie Gideon: Mindörökre behálózva. Olvass bele, 
2012. szeptember 8. 
306	Barnlund először részletesen egy 1970-ben megjelent kommunikációelméleti könyvben mutatta be 
a modelljét, amelyet Sereno és Mortensen szerkesztettek. Vö: Dean C. Barnlund: A Transactional Model 
of Communication. In Kenneth K. Sereno – C. David Mortensen: Foundations of Communication Theory. 
Nev York – Evanston – London, Harper and Row. 1970. 83–102. Mi ebben a könyvben található minta 
alapján szerkesztettük meg az ábrát. 
307	 Shannon és Weaver modelljében a zaj a valóságos fizikai zaj szerepét tölti be, amely akadályozza az észlelést 
és a megértést. Az újabb megközelítésekben a zaj a kommunikációt gátló tényezők metaforájává vált, például 
pszichikai zaj esetén érzelmi állapotunk blokkolja az értelmezési folyamatot. Lásd Fiehler (1990): i. m. 



198

időben és terjedelemben, sorrendi meghatározottság nélkül kapcsolódnak be 
a kommunikációba;

	– a folyamatos kommunikációs aktivitás előtérbe helyezte és felértékelte a közlés-
vágy szerepét.

Úgy véljük, hogy a kultúrakommunikáció fogalma és új, flexibilis modellje le tudja képezni 
a fentiekben felvázolt változásokat, s képes arra is, hogy leírja, hogyan reprezentálódik 
a közösségi kommunikációs kultúra a nyitott terekben. Ebben a modellben összefonódik 
a képi és a nyelvi reprezentáció szerepe, s amellett érvelünk, hogy a nyitott közösségi terek 
műfajai csakis a vizuális és a verbális kommunikáció kölcsönhatásában értelmezhetők. 
A verbális és vizuális kultúráknak új metszéspontjai jöttek létre a közösségi kommuni-
káció által kialakított terekben, aminek a hatására a kulturális műfajok is átalakultak, 
és új műfajok is kialakultak. Ezek az új kultúrakommunikációs formák a fenti válto-
zások hatására jöttek létre, mint például a street art és az urban art, a performance-ok, 
a happeningek, a flashmobok. Ezek valóságos nyitott terekben hasonló szerveződésben 
reprezentálják az alkotó és a befogadó közösségek kulturális identitását és a kultúrához 
való viszonyát, valamint az általuk reprezentált kultúra kultúraformáló hatását is tükrözik.

 
59. és 60. ábra: A demonstráció mint kommunikációs tér
Forrás: MTI/AP/Markus Schreiber, Euronews with Reuters, AP

 
61. és 62. ábra: A flashmob mint kulturális kommunikációs tér
Forrás: www.natcom.org/communication-currents/flash-memory-history-flash-mobs, 
www.classicfm.com/composers/beethoven/news/beethoven-9-flashmob/

https://www.natcom.org/communication-currents/flash-memory-history-flash-mobs
https://www.classicfm.com/composers/beethoven/news/beethoven-9-flashmob/


199

Ezt a funkcionalitást a korábbi kultúramodellek közül Boas és Malinowski a „kifelé” 
és „befelé” struktúrájában írta le.308

A virtuálisan nyitott terekben is hasonló folyamat zajlik le, amelynek menetét a régebbi 
kommunikációs modellek közül a fentebb bemutatott tranzakciós modell tudja legin-
kább leképezni. Az információáramlás jelenlegi, virtuálisan szerveződő folyamatában 
az aktivitás és az interaktivitás az a két támpont, amelyek alapján megpróbálunk az online 
világban eligazodni. A résztvevők azért ezek szempontjából próbálják megszervezni 
a kommunikációs életüket, mert nem akarják megszakítani a folytonos kommunikációs 
láncot, valamint állandó részesei akarnak lenni a nyitott és a zárt rendszerekben folyó 
kommunikációnak, s hogy ennek a két támpontnak megfeleljenek, a hozzáférés valódi 
eszközét, a verbális és a vizuális nyelvet „összetörik”, leegyszerűsítik és lecsupaszítják. 
Ez a jelenség önmagában is sok problémát vet fel, de a legtöbbet abban a tekintetben, 
hogy az offline és az online kommunikációs terek átjárhatóságát szimbolizálják.

Az interneten használt közösségi beszédmód elemei általában kijutnak a valós kom-
munikációs térbe, a közbeszédbe is, vagy fordítva: egy-egy közérdekű téma társadalmi 
diskurzusmódja kerül be a közösségi térben használatos, kulturálisan online szlengbe. 
A virtuális és a valós közbeszéd megértési és befogadási folyamatai tehát közelítenek 
egymáshoz, s egyre nagyobb mértékben lesz rájuk jellemző egy közös kódrendszer, 
amely – éppen kulturális beágyazottsága okán – egyformán képes működtetni, szer-
vezni és irányítani az információfolyamot mind a valóságos, mind pedig a virtuális 
kommunikációs térben.

A közösségi média egy olyan eszköz, amely nem pusztán oda-vissza csatolási mecha-
nizmuson keresztül működő kapcsolattartás, és már nem is csak arra jó, hogy informá-
ciók halmazát hálózatszerűen összekapcsoljuk és elszórjuk: a médiatartalmak önállóvá 
válásának az útja ez. Ezek ugyanis abban a pillanatban, hogy kilépnek a közösségi háló-
zatra, már nem statikusak és monologikusak, mint az újságcikkek a nyomtatott sajtóban, 
hanem interakciók, Barnlund szóhasználatával élve: tranzakciók végtelen mennyiségét 
kezdeményezik a hálózat tagjaival, akik egy újabb lépésben – az adott médiatartalom 
egyéni szintű kiértékelése és véleményezése után – egymással is interakcióba léphetnek 
egy közös vélemény kialakítása céljából. Az újságolvasó, aki reggel a postaládájában 
megtalálja az előfizetett újságját, írhat ugyan egy visszajelző véleményt, hozzászólást 
a szerkesztőségnek egy ügy kapcsán, de azzal még nem lép elő az újság tartalmának 
„szerkesztőjévé”, és a véleménye is csak az adott újságot olvasó, szűkebb közösség 
számára lesz elérhető. Ezzel szemben a közösségi média a véleménymegosztásban is 
kilép a nyílt kommunikációs térbe, aminek következtében minden vélemény elérhető 
a hálózat minden tagja számára. A hír a közösségi oldalakon megosztva, úgyszólván 
szabadjára engedetten, önálló életre kel, s mindegy, hogy a hír igaz-e, vagy sem, beépül 
a mindennapjainkba, és aktuális „emberi játszmáinkat” fogja irányítani.

308	Bronisław Malinowski: The Dynamics of Culture Change. New Haven, Yale University Press, 1961; 
Franz Boas: Race, Language, and Culture. Chicago, University of Chicago Press, 1940.



200

63. ábra: Eric Lennard (Bernstein) Berne (1910–1970) kanadai pszichiáter
Forrás: https://en.m.wikipedia.org/wiki/Eric_Berne

Az „emberi játszmákra” vonatkozó elmélet Eric Lennard Berne309 kanadai pszichiáter 
nevéhez fűződik. Ez egyrészt továbbfejlesztette a kommunikáció tranzakciós modelljét, 
másrészt bekapcsolta a kommunikációba a kultúramodelleket is. Kimondja, hogy a kom-
munikáció lényege, hogy – az érdekeinek megfelelő kommunikatív eljárások segítségé-
vel – mindenki a lehető legelőnyösebben akar információhoz jutni, és ezzel párhuzamosan 
kihasználni a birtokában lévő információkból származó előnyöket. Ezt kétféle módon 
tudjuk elérni: egyrészt a kulturális rituálék (a szociokulturálisan elsajátított kommuni-
kációs elemek) játékszabályai alapján, másrészt az individuális rituálék jól begyakorolt 
elemeivel. Ezzel három „éhségünket” tápláljuk hatékonyan: az inger- és az élményéhsé-
günket, valamint az elismerés, a kedvelés utáni vágyunkat, Berne fogalmával az úgyne-
vezett struktúraéhségünket. Nos, lássuk be, a közösségi kommunikáció minden eleme 
jól beilleszthető ebbe a felfogásba! A közösségi terekben folyó játszmák pontosan ezeket 
a célokat követik: az információkat egyszerre közvetítik minél több csatornán (ingeréh-
ség kielégítése), minél színesebb és vizualizáltabb formában (élményéhség kielégítése) 
és minél több lájkot küldünk és fogadunk, annál erősebben kielégítjük a struktúraéhsé-
günket, s örömet jelent, ha naponta nem csak egy virtuális szívecskét kapunk valamely 
fórumon, hiszen megszereztük a napi virtuális simogatásadagunkat.

A digitális kommunikáció formáit szociolingvisztikai sajátosságainak ismeretében 
sokan digilektusnak nevezik, amely nyelvhasználati mód egyszerre hatja át az egyé-
ni és a közösségi kommunikációs tereket, és amelynek a jellemzői egyre nagyobb 
befolyást gyakorolnak a hétköznapi kommunikáció szóbeli és írásbeli interakcióira.

309	Eric Berne: Transactional Analysis in Psychotherapy. London, Evergreen, 1961; Eric Berne: The Struc-
ture and Dynamics of Organizations and Groups. London, Pitman Medical, 1963; magyarul: Eric Berne: 
Emberi játszmák. Ford. Hankiss Ágnes. Budapest, Háttér Kiadó, 1984.

https://en.m.wikipedia.org/wiki/Eric_Berne


4. A szó és a kép viszonya a kultúrakommunikációban

A fejezet célja, hogy megvizsgáljuk, milyen viszonyban áll egymással 
a szó és a kép a kultúrakommunikáció egyes területein, és megfejtsük, mi-
ként befolyásolja ez a viszony a kommunikációs folyamatok produkciós 
és percepciós vonatkozásait.

4.1. A képnyelvészet fogalma

A kultúrakommunikáció fogalmához hasonlóan a képnyelvészet fogalma is új. Ez utób-
bit Hajo Diekmannshenke, Michael Klemm és Hartmut Stöckl,310 valamint Franziska 
Große311 egy időben kezdték el használni, de különböző jelentésben. Diekmannshenke, 
Klemm és Stöckl szerkesztették a Bildlinguistik. Theorien – Methoden – Fallbeispiele 
(Képnyelvészet. Elméletek – módszerek – esettanulmányok) című programadó kötetet, 
amelynek bevezetőjében a képnyelvészetet a modern nyelvészeti irányzatok között helye-
zik el. Ennek feladata, írják, hogy a szövegnyelvészet és a diskurzusnyelvészet határán 
mozogva a kép és a szöveg viszonyát vizsgálja különböző kontextusokban, rámutatva 
arra, hogy a szituatív jelentés az egyes kontextusokban a kettő egységében jön létre, 
és a kép szöveggé, illetve a szöveg képpé transzformálható. Ebben a tanulmánykötet-
ben a következő kontextusokat mutatják be a szerzők: a kép és a szöveg szimbolikus 
egysége a hírközlésben, a betűtípus szerepe a graffitialkotásokban, a médiaszövegekben 
közzétett képek címadási stratégiái, a reklámképek feliratainak elemzése, illetve az utcai 
feliratokat kísérő képek elemzése. Ezeket a példákat a kötet úgy kezeli, mint a verbális 
és a vizuális kommunikáció összefonódására épülő szövegtípusokat.

A kötet bevezető tanulmányában Klemm és Stöckl ekképp indokolják a képnyelvészet 
tudományos létjogosultságát:

„Kétségtelen, hogy a képek – a nyelv mellett – azok közé a legfontosabb jelek által közvetített 
reprezentációs és interpretációs eszközök közé tartoznak, amelyekkel a világot egységekbe tud-
juk rendezni. Az egységbe való rendezés mikéntjével, így a képekkel is, több ezer éve foglalko-
zunk, főként a filozófiában és a művészettörténetben van ennek hagyománya. Ez a hagyomány 
napjainkban éppen erősen felívelő konjunktúrát mutat. A közvélemény és a tudomány egyformán 
tisztában van azzal, hogy a vizualitás és az audiovizualitás korszakában élünk. A képeket mindig is 
úgy fogtuk fel, hogy azok bizonyítottan a kulturális képességünk termékei, de a kultúra és a média 
történetében voltak olyan idők is, amikor a nézők, a befogadók a képektől még féltek. Ekkor a képek 
még fenyegetésként hatottak az emberekre, és nem a gyönyörködtetésükre szolgáltak. Gondoljunk 
például a képi ábrázolások szigorúan tanító célzatára a középkorban, vagy a 19. század elején, 

310	 Hajo Diekmannshenke – Michael Klemm – Hartmut Stöckl (szerk.): Bildlinguistik. Theorien – Methoden – 
Fallbeispiele. Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2011.
311	 Franziska Große: Bild-Linguistik. Grundbegriffe und Methoden der linguistischen Bildanalyse in Text- 
und Diskursumgebungen. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2011.



202

a fotográfia hajnalán készült képek mesterkélt beállításaira, és azokra az ijedt arcokra, amikor 
a lefényképezett személy először látta meg magát a fényképen. Napjainkban pedig arra a veszélyre 
hívják fel a figyelmet sokan, hogy a médiában tapasztalható »képözön« befogadására szinte már 
képtelenek vagyunk, s ezért újból jogos a képektől való félelmünk. A képek elterjedésével, mindent 
átszövő és elborító térhódításával azonban mindig is együtt jártak azok a társadalmi diskurzusok 
is, amelyek a képek funkciójáról szólnak. A nyelvet féltő pesszimisták azért szólaltak fel, hogy 
prognosztizálják: a képek nemcsak veszélybe sodorják a nyelviséget és túlságosan leegyszerűsítik 
a kommunikációt, hanem a Gutenberg-galaxis végén a gondolkodásunkat is teljesen le fogják egy-
szerűsíteni, s ennek okán triviális sémákba kényszerítik a gondolkodó és érző embereket. Ez a vita 
ma sem csitult le, s számos publikáció értekezik az iconic turn vagy a pictorial turn hatásáról. 
Ez tehát azt jelenti, hogy társadalmi igény van arra, hogy tudományosan foglalkozzunk a verbá-
lis és a vizuális kommunikáció vizsgálatával, már csak azért is, hogy az elsietett vagy eltúlzott 
félelmeket relativizálni tudjuk.”312

4.2. A szó és a kép lineáris viszonya: „A médium maga az üzenet”

64. ábra: Neil Postman (1931–2003) amerikai médiafilozófus, esztéta
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Neil_Postman

Klemm és Stöckl a képiség térnyerését ellenzők között említik meg Neil Postman ame-
rikai médiafilozófus nevét, aki az Amusing Ourselves to Death (Halálba szórakozzuk 
magunkat) című könyvében313 nagyon sötét képet festett arról, hogyan szegényedik el 
a technológia hatására a nyelv sajátosan képi világa azáltal, hogy vizuális szimbólumok 

312	 Michael Klemm – Hartmut Stöckl: Bildlinguistik – Standortbestimmung, Überblick, Forschungsdeside-
rate. In Hajo Diekmannshenke – Michael Klemm – Hartmut Stöckl (szerk.): Bildlinguistik. Theorien – Met-
hoden – Fallbeispiele. Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2011. 7. Az idézett részlet a szerzők fordítása. 
313	 Neil Postman: Amusing Ourselves to Death. Public Discourse in the Age of Show Business. New York, 
Penguin, [1983] 1985. A könyv eredetileg abból a két előadásból született meg, amit Postman 1983-ban 
és 1984-ben a Frankfurti Könyvvásár előadójaként tartott meg. Kivonatos formában ezért is szoktak rá 
e két megjelenési dátummal hivatkozni. Az angol nyelvű, teljes kiadással egy időben jelent meg a német 
fordítás: Wir amüsieren uns zu Tode. Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie. Frankfurt 
am Main, Fischer Verlag, 1985. Mi a német nyelvű kiadást vettük alapul.

https://en.wikipedia.org/wiki/Neil_Postman


203

és mintázatok használatával gyorsabban vagyunk képesek átadni az információt, mint 
verbálisan. Postman diagnózisa úgy szólt, hogy „vége a boldog időknek”, és befellegzett 
az írásnak, az olvasásnak. Az „optikai forradalom ideje”, ahogy Postman a saját korát 
nevezte, negatív hatása odáig is elmehet, hogy átalakul az irodalom, és alkalmazkodni fog 
az új időkhöz, s nemcsak annyiban, hogy olyan transzformációk mennek végbe, amelyek 
eredményeként híres irodalmi alkotások jelennek meg például képregény formájában, 
hanem az irodalom mint műfaj is el fog mozdulni az „elképiesülés” felé, és lényegében 
„kódolatlan” műfajjá fog válni.314

„A képregény és az irodalom kapcsolata olyan, akár két egymás körül keringő galaxis 
tánca: olykor vonzzák, máskor taszítják egymást, időnkénti ütközéseikből érdekes új 
kapcsolatok jönnek létre” – írja Szép Eszter 2021-ben készült aktuális összeállításában, 
amelynek célja e különleges kapcsolat elemzése volt.315 Szép Eszter Postman pesszi-
mizmusával ellentétben a kép és a szöveg egymásra gyakorolt inspiratív hatásaként 
értelmezi a képregényt, és rámutat, hogy a képes transzformációval nem szakad meg 
a kapcsolat az irodalommal, a mű sem a saját értékéből veszít, hanem csak nézőpont-
váltáson, pontosabban viszonyításipont-transzformáción megy keresztül. A képregény 
esetében ebben az értelemben nem egy rajzolt regényről (graphic novel) van szó, amely 
a szerző fantáziájában először a maga képiségében jelenik meg, és egy párhuzamos vagy 
rákövetkező alkotási szakaszban a képekhez a művész, az alkotó szöveget rendel hozzá, 
hanem egy már létező, stilisztikai értelemben véve a magasirodalomhoz tartozó szöveg 
képi adaptációja születik meg, azaz egy új kommunikációs célt követő intermediális 
átalakítás megy végbe.

Az alábbi táblázat Szép Eszter összeállítása316 alapján mutatja be a transzformációs 
folyamat eszközeit.

4. táblázat: Intermediális transzformációk

Irodalmi
alkotás 

Képregény Képiség Nyelviség Többlet Magyar  
kiadás

Anna Frank 
naplója

Folman–Polonsky:
Anne Frank naplója

jellemábrázolás,
Klimt-adaptációk

minőségjelzők 
halmozása

a leíró részletek 
vizuális dinamikája 

2018

Camus:  
Az idegen

Ferrandez:  
Az idegen

hangulatos, nagy 
utcaképek

narráció és dialógusok 
váltakozása

erős mozzanatosság, 
emocionalitás

2018

Orwell: 
1984

Nesti: 1984 portré-stílus súlypontos eredeti
szöveg

vizuális monotonitás, 
szimbolikusság

2020

Harari: 
Sapiens

Vandermeulen–
Casanave: Sapiens

asszociációs 
játékok

narrátor beépítése vizuális poénok (Rajzolt történe-
lem) 2020

Szentivánéji 
álom 

Vess: Szentivánéji 
álom 

keretezés szövegadaptáció újraértelmezés 2019

Forrás: Szép (2021): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

314	 Vö. Klemm–Stöckl (2011): i. m.
315	 Szép Eszter: Öt világirodalmi mű, ami képregényben is magával ragadó. 1749, 2021. április 13.
316	 Szép (2012): i. m.



204

Ezek a sikeres transzformációs kísérletek új lehetőségeket nyitnak meg a kép és a szöveg 
koherenciájának kihasználása érdekében, és kiváló példák arra, hogy kulturális öröksé-
günk mennyire produktív módon ötvözhető a képregényes elbeszélésekkel és a „fantasy-
vel”.317 Postman az 1980-as években semmiféle pozitívumot nem látott az ilyen újragon-
dolásokban, hanem – humanista álláspontjából szemlélve – valódi veszélyként értelmezte 
a „képben való kommunikációt”, s úgy vélte, hogy a modern kommunikációs technikák 
nem helyettesíthetik és nem is válthatják fel a fontos „szöveges alkotások” értékrendjét. 
„A fénysebességgel terjedő képek és szimbólumok és ennek következtében mindenfajta 
»felgyorsított« vizuális ábrázolása a mondanivalónak voltaképpen a kognitív szempontú 
regresszióját jelenti” – írja Postman.318 Ez a folyamat pedig visszahat a nyelvre és a kul-
túrára: a leegyszerűsített kommunikáció alapvetően tud hatni arra is, hogy a kelleténél 
egyszerűbbnek véljük a valóságot, és így a modern média (Postman szerint elsődlegesen 
a televízió) hatására hozzászokunk, hogy mindenben az egyszerűbbet ragadjuk meg, 
szándékosan kihagyva a bonyolultabb összefüggések lehetőségét és mérlegelését. Ezt 
a szándékos beavatkozást nevezi Postman a fentebb említett híres könyvében a „halálra 
szórakoztatás stratégiájának”. Véleménye szerint az írásos kommunikációt felváltotta 
a televíziózás kommunikációs közege, amelynek legfőbb célja a szórakoztatás, ami hát-
térbe szorítja a társadalmakat előremozdító, a kultúrát fejlesztő diskurzusokat. Postman 
megfogalmazásában „a süllyesztőbe küldi az árnyalt verbális vitákat”. Azon az elven, 
hogy a televízió csak „képmásokat” küld a nézőknek, top-down típusú információáramlás 
zajlik, ami egyrészt lemondást jelent a dolgok több szempontú értelmezéséről, másrészt 
magáról a pallérozott vitakultúráról. Számos televíziós műsorban zajló vita stílusa beiga-
zolta Postman jóslatát. Ezekben éppen azt látjuk, hogy a szöveges okfejtések ok-okozati 
láncolatai helyett az válik automatikussá, hogy a résztvevők – mivel időkorlátok közé 
vannak szorítva, és mert szórakoztatni kell a nézőket – rövidebben és egyszerűbb szer-
kezetekkel fejezik ki magukat. Postman szerint ez ellentmond a sokoldalú tájékoztatás 
szabályainak, tekintve, hogy egysíkúan és egy irányban formálja a nézők véleményét, 
s leszoktatja őket a kritikai gondolkodásról. Ez pedig magáról a kultúráról való lemon-
dással egyenlő, zárja könyvét Postman.319

Nyelvünk a médiatechnológia hatására egyszerűsödik – ezzel a magyarázattal, mint 
az alábbiakban látni fogjuk, nagyon sokan foglalkoznak, de csak kevesen veszik figye-
lembe Postman alapvetését, hogy csak akkor indul el a nyelvi egyszerűsödés folyamata, 
ha a médium szerkezete, amin keresztül a nyelv hat, erre alkalmas közeget teremt. Varga 
Barbara tanulmánya ezt az összefüggést helyezi el a képi gondolkodás nagyobb dimen-
ziójában: „Nyelveink a médiumaink, médiumaink a metaforáink, metaforáink teremtik 
kultúránk tartalmát, amely mindig a kommunikáció által közvetített és törvényesített, 

317	 Szép (2021): i. m.
318	 Postman (1985): i. m. 81., idézi Klemm–Stöckl (2011): i. m. 7.
319	 Postman (1985): i. m.



205

ezért egy új technológiai rendszer megjelenésével átalakul”, azaz „a technika változása 
a kulturális szférában végbemenő átalakulás kiváltó oka és generátora”.320

Postman a vizuális kommunikáció előretörésével a Gutenberg-galaxis végét jósolta 
meg. Ez a kifejezés a kultúrtörténetünknek azt a szakaszát jelöli, amikor a könyvek 
„hatalmáról” beszélhetünk. A mozgatható betűkkel történő könyvnyomtatás Gutenberg 
általi feltalálásától (cca. 1450)321 egészen napjainkig a nyomtatott könyv határozta meg 
a tudás terjedését, az ismeretek kodifikálását. Ez a trend azonban megfordulni látszik, 
egyre nagyobb teret adva az online elérhető tudásnak: online szótárak, online lexiko-
nok, digitalizált irodalom, tezauruszok és más alkalmazások, adatbázisok segítségével. 
A nyomtatott sajtó, a tudományos és a szépirodalmi alkotások évszázadokon keresztül 
biztosították a művelődés, a tanulás lehetőségét. A szavakba, szövegekbe rendezett tudás 
elsajátítása közkinccsé vált, s a könyvvel szemben kialakult az az attitűd, hogy a tudás 
hiteles és megbízható forrása. Ezzel szemben a modern technológiák magukkal hozták, 
hogy kételkedünk a közvetített tartalmak igazságában.

Erről folytatott érdekes diskurzust a világ két nagyszerű könyvismerője, Umberto 
Eco és Jean-Claude Carrière322 Jean-Philippe de Tonnac publicistával. Umberto Eco 
olasz szemiotikus, író és filozófus, Jean-Claude Carrière ismert francia filmkritikus, 
forgatókönyv- és közíró. Bármi is történjék az idők folyamán a könyvekkel, a betűkkel, 
vélik egybehangzóan, ezek mindig a szellemi lét lenyomatai maradnak, még akkor is, ha 
jelentős könyvek lesznek a tűz martalékává nagy könyvtártüzekben vagy az ideológiai 
száműzetés lángjaiban. Azok tehát, akik ismerik a könyvek tartalmát, vészhelyzetben 
ösztönösen úgy fognak cselekedni, hogy emlékezetből betáplálják valamely médiumba 
a könyvekből származó tudásukat, vagy pedig az ember visszatér a „szemiotikai ősál-
lapothoz”, és újra a szájhagyomány, a verbalitás útján terjeszti majd a tudást, állítja 
a két tudós. Ez a megközelítés a szavak hatalmát megkérdőjelezhetetlennek tartja, és azt 
mondja ki, hogy a verbalitás az az eszköz, amely a tudás körkörösségét, megismétel-
hetőségét és újra-létrehozhatóságát biztosítja. Ez a pozitív végkicsengés, Postmannel 
ellentétben, nem vonja kétségbe a kultúra örök és pozitív voltát, aminek „örökké tételére” 
egyedül a könyv képes. Ezért Eco és Carrière egyetértenek abban, hogy mindannak, ami 
bármilyen körülmények között is, de megmarad a kultúrából, hordozója a könyv, még-
pedig a nyomtatott könyv lesz. A könyvet mind a ketten metaforaként fogják fel, amely 
nem egyszerűen kommunikációs csatorna vagy eszköz, mint például az e-book, hanem 
a kommunikációtörténet legkomplexebb médiuma. Nem véletlenül hívjuk a Bibliát, 
amelyet Gutenberg is értelemszerűen a könyvnyomtatás első produktumának választott, 
a „könyvek könyvének” („superbook”), még akkor is, ha Anime Ojako Gekidzsó 1981 és 

320	 Varga Barbara: Manuel Castells és a McLuhan-galaxis halála. Jel-Kép, (1999), 2. 62.
321	 Legtöbbször ezzel kapcsolatosan az 1452. év szeptemberének utolsó napját szokás emlegetni, amikor 
Gutenberg Mainz városában lévő nyomdájában elkészült az első latin nyelvű Biblia, amely 1282 kéthasá-
bos, 24 soros formában közölte a Szentírást, és a mozgatható betűkkel dolgozó nyomdagépen nyomtatták. 
Érdekesség, hogy ma már virtuálisan is lapozgathatjuk a legelső kiadást.
322	 A beszélgetés szövege könyv alakban is megjelent. Magyarul Jean-Claude Carrière – Umberto Eco: 
Ne remélje, hogy megszabadul a könyvektől. Budapest, Európa Könyvkiadó, 2010.



206

1982 között 52 részes animációs sorozatot alkotott belőle egy kiskutya, egy robot és egy 
professzor főszereplésével – hangsúlyozzák. Ha a könyvre mint metaforára tekintünk, 
akkor másféle módon értelmezett értéket rendelünk hozzá, míg az e-bookhoz legfeljebb 
az árát tudjuk hozzárendelni. A könyv kultúrát és műfajokat teremt, amire önmagában 
az e-könyv nem képes, mert az csak egy formátum, egy megjelenési mód, de nem maga 
a médium, amely a tudást generálja; legfeljebb modernebb alakban és más módon teszi 
azt elérhetővé, más struktúrába rendezve tárolja az információkat, mint a hagyományos 
könyv. Eco és Carrière ezért úgy gondolják, hogy az e-book hosszú távon nem lesz képes 
arra, hogy a nyomtatott könyveket kiváltsa, annak ellenére, hogy a digitális könyvek 
terjedelme nem korlátozott, és számos olyan funkcióval rendelkeznek, amelyek a nyomta-
tott könyvek esetében nem lehetségesek (például kulcsszókeresés, kereszthivatkozások). 
Mindketten úgy tekintenek a könyvre, mint „az imagináció” megtestesítőjére, azaz mint 
az emberi gondolkodás képeinek, képzeteinek a tárházára, ahol az ember döntheti el, 
hogy milyen kapcsolatba rendezze az információkat, maga fedezheti fel az összefüggé-
seket és a keresztkapcsolatokat, nem hagyatkozva a keresőmotorok „értékítéletére”, mert 
azok nem valódi jelentésalapú, hanem csak fizikális tulajdonságok figyelembevételével 
állítják fel a kapcsolatot a szavak és a mondatok között.

Fentebb egy pesszimista, a vizualitás javára eltolódott, valamint egy optimista, az írás-
beliség javára eltolódott vélekedés tükrében szemléltük a szó és a kép, a verbalitás 
és a vizualitás viszonyát. A közös bennük az, hogy az írásra mint eszközre tekintenek, 
amelynek a gondolat és a hangzó nyelv rögzítése a praktikus feladata, és úgy definiálják, 
mint a beszéd vizuális alapú megjelenítését. Érdekes helyet foglal el ebben a vitában 
Marshall McLuhan kanadai filozófus és kommunikációteoretikus pozíciója, aki a Guten-
berg-galaxist mint kifejezést is először használta az 1962-ben megjelent, The Gutenberg 
Galaxy. The Making of Typographic Man323 című könyvében. Ez a könyv, annak elle-
nére, hogy megjelenésekor az elektronikus média használata (például televíziózás) még 
korántsem volt mindennapos és világszintű jelenség, és a számítógépről a legtöbben 
még nem is hallottak, átvitt értelemben már a könyv halálát jövendölte meg, mégpedig 
a verbális információközlés örökérvényű elsődlegessége okán.

McLuhan alaptétele az volt, hogy az emberi tudás átadásában a könyvekénél, az írás-
beliségénél nagyobb szerepet játszik a verbalitás, mert a pillanatnyi valóságnak megfelelő, 
sokrétű összefüggéseken alapuló és a tapasztalás által állandóan modifikált mondanivaló 
megfogalmazására csak szóban vagyunk valóban képesek. Mindaz, amit papírra vetünk 
és megjelentetünk, vélte McLuhan, végeredményben múlt idő, és nagyon hamar elavult 
tudássá tud válni, amely már csak részben használható, és a korszerűség, a pillanat-
nyi realitás és validitás miatt folyamatos korrekcióra szorul. Emellett, érvelt McLuhan, 
a verbalitás képes a teljes tudás értelmező megjelenítésére a tapasztalás, a megfigyelés, 

323	 Marchall McLuhan: The Gutenberg Galaxy. The Making of Typographic Man. Első kiadás: Toronto, 
University of Toronto Press, 1962; új kiadásban: London, Routledge & Kegan Paul, 2010. Magyarul: A 
Gutenberg-galaxis. A tipográfiai ember létrejötte. Budapest, Trezor Kiadó, 2001. Ebből a könyvből szár-
mazik a fejezet címében olvasható idézet is.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Marshall_McLuhan
https://hu.wikipedia.org/w/index.php?title=University_of_Toronto_Press&action=edit&redlink=1


207

a rítusok, sztereotípiák és mítoszok szavakba öntése által, ami egyben az ezek közötti 
összefüggések kognitív rendszerezését is lehetővé teszi, aminek révén az emberi tudás 
egésze kialakul.

McLuhan szerint a könyvnyomtatás lényege nem az, hogy megváltoztatta a nyelvek 
szerkezetét vagy a verbalitás és a vizualitás viszonyát, s elsődlegessé tette a szöveget 
a képpel szemben, hanem az, hogy a nyelv észlelő funkciója is átalakult közlő funkcióvá. 
A könyvnyomtatás előtt a nyelv elsődleges szerepe az észlelés, a tapasztalás emocioná-
lis alapú megfogalmazásában rejlett, véli McLuhan. A nyomtatott könyv által a nyelv 
instrumentális szerepe, azaz eszközzé válása került előtérbe, ami a tudás közvetítését 
olyannyira szervezett formában erősítette fel, hogy egyre fontosabb kritériummá vált 
az emóciók visszafogott közlése vagy teljes háttérbe szorítása a mondanivaló „semleges” 
megfogalmazásának érdekében.324

A semleges logikai rendezettség követelménye – talán azért, hogy a közvetített tudás 
időtállónak tűnjék – alapjaiban forgatta fel a középkor gondolkodásmódját, állítja McLu-
han, mégpedig azért, mert a képekben való, metaforikus és érzelmi többletet nyújtó 
gondolkodás helyébe az ok-okozati szempontú, racionális gondolkodás lépett. A dol-
gok, amelyeknek addig csak „kézbe nem vehető”, ismétlődéseken alapuló, sokszor kör-
ben forgó le- és körülírása volt lehetséges, hirtelen „lineáris” és „kézzelfogható” alakot 
öltöttek, betűkké lettek, amelyek szavakká álltak össze, s azáltal nyertek új értelmet, 
hogy a tudományos gondolkodás „kivonta” belőlük az érzelmeket, az ismétlődéseket. 
A könyvnyomtatás elterjedése magával hozta a nyelvekben a nyelvi rendszer egységesü-
lését, a nyelvtani szabályok megszilárdulását, és kialakította az európai írásképet máig 
meghatározó helyesírási elveket.

McLuhan, aki a Torontói Kommunikációs Iskola tagja volt, technokrata szemmel 
tekint a nyelvi fejlődés történelmi útvonalára, és ezáltal más váltópontokat is különböztet 
meg az előző fejezetben említett szakaszoláshoz képest. A szakaszolás elvét McLuhan is 
a médiumok köré csoportosítja, de az új médiumokról azt gondolja, hogy az azokkal vagy 
az azokon való kommunikáció az egyes fejlődési szakaszokban annyira a mindennapok 
részévé vált, hogy beigazolódott Bühler 1934-ben kidolgozott kommunikációs modelljének 
a relevanciája,325 A kommunikáció organikus, azaz „szerves”, vagyis nélkülözhetetlen része 
a kommunikáló ember, aki működteti benne a médiumokat, azaz a „szerveket”. McLuhan 
rendszerében ezért átértékelődik az üzenet és a csatorna fogalma is azáltal, hogy organi-
kus jelentőséget tulajdonít nekik. Ezért szerinte az üzenet (message) nem tartalmi vagy 
formai, hanem technikai oldalról közelíthető meg igazán. Az üzenet tehát maga a médium, 
az „orgánum”, amellyel és ahogyan üzenünk, mert a megértést a csatorna, az üzenet techni-
kai felülete tudja a legerőteljesebben befolyásolni. Az üzenetnek ezért három tulajdonsága 
van: message (a csatorna, amelyen érkezik), massage (a hatás, amit kivált, nagyon képle-
tesen szólva: lelki, társadalmi, politikai „masszázs”), mass-age (a „tömegkor”, amelyben 
felértékelődik, uralkodóvá válik egy médium). Abból az alapvetésből kiindulva tehát, hogy 

324	 Vö. McLuhan (2001): i. m.
325	 Bühler (1999): i. m.



208

a médium (a csatorna, az eszköz, ami általában valamelyik érzékszerv dominanciáját hozza 
el) nagyobb hatást gyakorolt a kommunikáció történetére, mint a közvetített tartalom, 
McLuhan a következő korszakokat határozza meg:

5. táblázat: Hatások és csatornák dinamikája McLuhan alapján

Korszak Érzék-
dominancia

Hatás- 
dominancia

Csatorna- 
dominancia

őstörzsi
kommunikációs 
korszak 

szaglás, 
tapintás, 
érzékelések

az érzelmek és tapasztalatok feldolgozási 
technikáinak kialakulása

írásbeliség előtti első kor, 
a gesztusnyelv meghatározó 
szerepe

orális
kommunikációs 
korszak

(beszéd)
hallás 

a hallott információfeldolgozási technikák 
kialakulása (történetmesélés kultúrája) 

írásbeliség előtti második 
időszak, a hangzó nyelv 
meghatározó szerepe

írásos
kommunikációs 
korszak

hallás-látás a látott információfeldolgozási technikák 
kialakulása (a kézírás és hangos olvasás 
kultúrája) 

írásbeliség első időszaka, 
a kéziratos írott nyelv 
meghatározó szerepe

a „nyomtatott” 
kommunikációs 
korszak  
(= a Gutenberg-galaxis) 

látás a látott információfeldolgozási technikák 
továbbfejlődése (az olvasás kultúrája)

írásbeliség második 
időszaka, a „nyomtatott” 
(tipografikus) írott nyelv 
meghatározó szerepe

a „helyreállított” 
kommunikációs 
korszak326

hallás-látás a látott-hallott információfeldolgozási 
technikák párhuzamosságának 
visszaállítása a kommunikációs rendbe
(az audiovizualitás kultúrája)

a vizualitás első új időszaka, 
a vizuális nyelv meghatározó 
szerepe

Forrás: McLuhan (2001): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

A korszakolás rámutat, hogy McLuhan a teljes kommunikációt közvetettnek, pontosab-
ban közvetítettnek fogta fel. Az 1450-től napjainkig tartó változások ívét a következő 
szemléletes képben ragadja meg: az orális kultúra felbomlott, és a szem kommuniká-
ciós dominanciája egyeduralkodóvá vált az emberi kommunikáció minden lehetséges 
médiumában.

A Gutenberg-galaxisról szóló diskurzusok megoszlanak abban, hogy mikor ér, ért 
véget, és mi következik, következett utána. Ahhoz azonban semmi kétség nem fér, hogy 
kezdete a könyvnyomtatás megindulásának idejére tehető. A legtöbben ezt vívmányként 
értékelik, és úgynevezett explóziós, azaz robbanásszerű fejlődési szakasznak tartják 
a tudás terjedésében/terjesztésében. Ebben a felfogásban minden egyes technikai vív-
mány kommunikációs forradalmat váltott ki, mint azt az előző fejezetben is említettük 
a kommunikáció hagyományos korszakolásakor.

326	 McLuhan terminusa erre a következő: retribunizált, és azt a korszakot jelöli meg, amikor egyik médium 
sem egyeduralkodó, de a legnagyobb szerepe a vizuális és a hangzó kommunikáció összeolvadásának van, 
például a film, a televízió esetében. Az utókor ezt nevezi McLuhan-korszaknak. Azért „helyreállított” 
korszak, mert McLuhan szerint az írásbeliségen, a lineáris megértési elven alapuló kommunikáció nem 
felel meg az ember természetes állapotának, logikájának. Ennek a hangzó beszéd verbális és nonverbális 
jelekkel való működése felel meg, mondja McLuhan.



209

65. ábra: Herbert Marshall McLuhan (1911–1980) kanadai filozófus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Marshall_McLuhan

Ezzel szemben McLuhan implóziónak, azaz robbanásszerű összeomlásnak tartja ezeket 
a szakaszokat. Ezzel pedig – a személyközi kommunikáció négyzet alakú modelljeiből 
(például Carl Rogerséből327) kiindulva – egy új kommunikációs modellt alkotott meg. 
Az új modell elforgatta a négyzeteket, és így született meg a kommunikáció első hálózat-
szerű ábrázolása, ami arra mutat rá, hogy a fenti korszakokat nem úgy kell tekintenünk, 
mint hagyományos lineáris technikai megoldások (médiumok) váltakozását, hanem mint 
egymásba kapcsolódó, hálózatszerű alakzatokat, amelyek hatására minden szakaszban 
összeomlott a világról és a kommunikációról alkotott hagyományos képünk. Ám ez még 
nem változtatta meg a kommunikáció alapvető funkcióját az információfeldolgozási lépé-
sek tekintetében, csak a médiumok alakultak át a technikai vívmányok következménye-
ként. Rogers szerint valójában mindegy, hogy milyen médium(ok) közvetítik az informá-
ciót, annak biztosan valamilyen észlelési csatornán kell érkeznie, amit a percepció során 
előbb észleletté alakítunk át, s csak ezután rendeljük hozzá az egy önálló csatornán vagy 
csatornaegyüttesen kapott információhoz a tartalmat. Rogers szerint a befogadó, a vevő 
ebben a folyamatban mindig ugyanazt a négy lépést játssza le: észlelés (tapintás/szaglás 
stb., hallás, látás, hallás-látás), jelentés-hozzárendelés, a jelentés emotív és kommunikatív 
értékének meghatározása és válaszreakció. Ezt figyelembe véve McLuhan magukhoz 
a médiumokhoz rendelt hozzá hasonló elven működő funkciókat: „felerősítő”, „kiszorító”, 
„visszahozó” és „felforgató”. Mint ahogyan az alábbi ábra is mutatja, McLuhan ezeket 
a funkciókat is hálózatszerűen rendezte el az egyes médiumok (csatornák) rendszerében, 
és azt a nézetet vallotta, hogy bármely kommunikációs korszakban tartsunk is, a médi-
umnak, legalábbis a McLuhan által vett értelemben, mindig ezt a négy funkciót kell 
betöltenie ahhoz, hogy a Carl Rogers amerikai pszichológus által kidolgozott négylépcsős 

327	 Carl Rogers: On Becoming a Person. A Therapist’s View of Psychotherapy. London, Constable, 1961.

https://en.wikipedia.org/wiki/Marshall_McLuhan


210

válaszreakció létrejöhessen, mégpedig abban az értelemben, hogy el tudjunk igazodni 
az egyes médiumok uralta kommunikációs terekben, azaz képesek legyünk az adekvát 
válaszadásra. Az ábrát Grammp328 alapján készítettük és értelmeztük, aki McLuhan 
könyvének egy 1988-ban megjelent német nyelvű kiadását vette alapul.

Felerősítő

Visszahozó

Felforgató

KiszorítóMédium

66. ábra: McLuhan felfogása a kommunikációs médiumok hatásáról
Forrás: Grampp (2011): i. m. alapján a szerzők szerkesztése329

Ha az ábrát például a rádiónak – mint médiumnak – a kommunikációban betöltött szere-
pére nézve értelmezzük aszerint, ahogyan McLuhan (Rogers alapján) a médiumok érzék-
szerveken alapuló hatását értelmezte, akkor szerinte és saját példája alapján a következő 
módon teljesül a négy funkció: a rádió felerősíti a hallás kommunikációban játszott sze-
repét, fejleszti az auditív információfeldolgozást, de csökkenti a vizuális kommunikációs 
csatorna szerepét a kommunikációs folyamatokban, és háttérbe szorítja a látott ingereken 
alapuló információfeldolgozást. Az úgynevezett „visszahozó” szerep azt jelenti, hogy bár 
új technikai vívmánnyal van dolgunk, ám az egy korábbi médium szerepét hozza vissza 
a kommunikációba, a rádió esetében a hangzó beszédét. Az utolsó funkció a „kifordító”, 
más szóval a „felforgató”. Ez a kifejezés pedig arra utal, hogy az adott médium mint 
vívmány kiforgatja a sarkából az addig megszokott kommunikációs valóságot, és képes 
extrém esetek előidézésére.330 Ez utóbbira szemléletes példa Orson Welles rádiójátékának 
(War of the Worlds) 1938-as bemutatása az USA-ban, amelynek hatásaként másfél mil-
lió ember esett pánikba, mert fiktív jelentésekkel, „helyszíni” tudósításokkal hozták 
az emberek tudomására, hogy New Jersey-ben leszállt egy űrhajó a Marsról. A friss 
híreknek álcázott előadás csupán a rádió mint médium adta lehetőségeket aknázta ki, 
és a szerzőnek valószínűleg nem az volt a célja, hogy menekülők ezrei lepjék el egyes 
városok utcáit. Ezt úgy is lehet értelmezni, mint a világ legelső médiahekkjét,331 vagy 
úgy, ahogyan McLuhan tette: az alkalmazott médiának köszönhető „felfordulás”.

328	 Sven Grammp: Marshall McLuhan: Eine Einführung. Konstanz, UVK-Verlaggesellschaft, 2011. 
329	 McLuhan egy könyvelemzés kapcsán írta le először az ábrán látható hatáskategóriákat. Marshall McLu-
han: Poetic and Rhetorical Exegesis: The Case for Leavis Against Richards and Empson. The Sewanee 
Review, 52. (1944), 2, 266–276.
330	 Vö. Grampp (2011): i. m.
331	 A történetet részletesen feldolgozza Bihari Dániel: UFO-pánik Amerikában – rossz vicc volt. 24.hu, 
2013. október 30. 



211

67. ábra: Orson Welles és a fake news születése
Forrás: https://entertainment.howstuffworks.com/arts/literature/war-of-the-worlds.htm

McLuhan elgondolását modern felfogások 
adaptálták, és – annak érdekében, hogy 
megfejthessük: a kultúra hat-e a technolo-
gizált médiumra, vagy a médium teszi-e 
technologizálttá a kultúrát – modelljének 
négy mezőjét a nyelv és a kultúra viszonya 
alapján így alakították át:

1.	 Javulások (enhances): Milyen pozi-
tív kommunikatív hatások erősöd-
nek fel az adott média használatával?

2.	 Avulások (obsolescences): Milyen 
korábbi kommunikatív hatások 
tűnnek el az adott média haszná-
latával?

3.	 Térnyerések/nyereségek (retrievals): 
Milyen korábbi kommunikatív hatások tűnnek újra fel az adott média használa-
tával?

4.	 Módosulások/veszteségek (reverses): Milyen, az eddigiekkel ellentétes kommu-
nikatív hatások tűnnek fel az adott média használatával?332

332	 Vö. Markus Plate: Grundlagen der Kommunikation. Frankfurt am Main, UTB, 2013.

 

 

 

 

Olvasnivaló

McLuhan: A Gutenberg-galaxis. Részlet a könyvből. 
Letölthető: 

http://www.epa.hu/00400/00458/00405/pdf/Korunk_EPA
00458_1971_03_378-385.pdf

https://entertainment.howstuffworks.com/arts/literature/war-of-the-worlds.htm
http://www.epa.hu/00400/00458/00405/pdf/Korunk_EPA00458_1971_03_378-385.pdf


212

Marcus Plate333 alapján a fenti ábra, amely McLuhan rendszerében helyezi el az sms-kom-
munikációt, a következő módon értelmezhető:

1.	 Javulások: Az sms-szövegek a táviratnál hatékonyabb kommunikációs eszközök, 
aszinkron elrendezésűek, nem igényelnek kommunikációs tervezési vagy várako-
zási időt, mint a telefonbeszélgetés. Fontos, hogy visszakereshetők és újra elolvas-
hatók, tárolhatók, akár rendszerezhetők is. A behatárolt karakterszám – az e-ma-
illel vagy a hagyományos levéllel ellentétben – gondoskodik a kommunikációs 
aktus rövidségéről, a kifejezés tömörségéről.

2.	 Avulások: A „csipogók” használata már nem divatos, az sms-ekben használt vizu-
ális karakterek is kimentek a divatból, mert az online kommunikáció színesebb, 
látványosabb karaktereket hozott forgalomba. A hangposták térnyerése kiszorítja 
az sms-kommunikációt, mert gyorsabb és kényelmesebb hangüzenetet hagyni, 
mint egy szöveget begépelni.

3.	 Nyereségek: A megszabott 160 karakternek – információs értékét tekintve – nyil-
ván a „semlegesség” és az egyértelmű informálás medrében kell tartania a kom-
munikációt, mégis nyereség az, hogy az sms-nyelv számos új metaforát fejlesztett 
ki, és olyan nyelvi újításokat produkált (például rövidítések), amelyek felfrissí-
tették, élőnyelvivé tették az üzenetet.

4.	 Veszteségek: Az sms nyelve redukálta a fatikus kommunikációs elemek haszná-
latát, és az üzenetátadás funkcióját helyezte a középpontba, megszabdalva ezzel 
nemcsak a szavakat, de az érzelmi kommunikációt is.

McLuhan munkája számos kutatót inspirált a média fogalmának és szerepének újragondo-
lására: többek között Manuel Castells spanyol pszichológus háromkötetes munkát jelen-
tetett meg 1996-ban,334 amelyben felveszi McLuhan érvelésének fonalát, és a televízió 
által uralt információs galaxist, amely McLuhan korszakolásában az utolsó, és amelyben 
összeforr a verbalitás és a vizualitás, McLuhan-galaxisnak nevezi el. Ez azt jelenti, hogy 
bekövetkezett, amit McLuhan megjósolt: a televízió mint médium valószínűleg betöltötte 
a helyreállító funkcióját, azaz visszahozta a szóbeliség szerepét a kommunikációs műfa-
jokba, de egyfajta „felforgató” feladatot is ellátott, mert a vizuális információfeldolgozás 
teljesen új technikáival egészült ki. Egy regényt már eleve úgy ír meg a szerzője, hogy 
bármikor át lehessen alakítani szappanoperává, vagy egy színházi darabot úgy épít fel, 
hogy nagyobb nehézség nélkül át lehessen írni teleregénnyé.

Ez a kommunikációs szakasz még tart ugyan, de ezzel párhuzamosan már beérkeztünk 
az úgynevezett internetgalaxisba is, és úton vagyunk egy még bonyolultabb hálózatokon 
alapuló médiaforradalom felé, amely a gépek által létrehozott szövegek világába, azaz 

333	 Plate (2013): i. m.
334	 Magyarul: Manuel Castells: Az információ kora. Gazdaság, társadalom és kultúra. Budapest, Gondolat 
Kiadó – Infonia Alapítvány, 2005–2007:
	 1. A hálózati társadalom kialakulása. Ford. Rohonyi András, 2005. 
	 2. Az identitás hatalma. Ford. Berényi Gábor – Rohonyi András, 2006.
	 3. Az évezred vége. Ford. Berényi Gábor – Rohonyi András, 2007.



213

a Turing-galaxisba visz el minket.335 Ez utóbbi elnevezés mögött az az elképzelés húzódik 
meg, hogy az egymással hálózatot alkotó (számító)gépek („turingok”) veszik át az irányí-
tást a kommunikáció fölött, mivel megalkotójuk, Alan Turing eredeti elképzelése szerint 
maguk is tudnak algoritmusokat fejleszteni, nem kell őket beprogramozni egy feladatra, 
és így saját maguk tudnak megoldási javaslattal élni valamilyen kommunikációs vagy 
üzenettovábbítási probléma megoldására. Ez a matematikai alapon létrejövő modell még 
1936-ban vált ismertté, és teljesen jól előrevetíti a mesterséges intelligencia működési 
elvét, továbbá azt, hogy a gépek kommunikálnak az emberekkel, és részben az emberek 
helyett is. A számítógépek képesek algoritmusok alapján szövegek önálló létrehozására, 
felolvasására, a hangzó beszéd transzkripciójára és a transzkriptek önálló továbbítására. 
Egyes honlapokon keresztül a virtuális asszisztensek is ezen az alapon működnek közre 
a problémáink megoldásában. Meglehet, hogy a jövőben már az e-mailezésünk nagy 
részét is az otthoni laptopunk fogja helyettünk lebonyolítani.

A Gutenberg-galaxis tehát lényegében véget ért, de sokan azt gondolják, hogy már 
a McLuhan-galaxis is, mert a televíziózás nagy korszaka is lezárult, hiszen helyette új 
típusú eszközök vették át az irányítást a(z) (audio)vizualitásban, a filmezésben és a videó-
alapú információközvetítésben, mint például az internet, az interfészek, a különböző 
mozgókép-előállító és -lejátszó alkalmazások, digitális kamerák stb.336

Manuel Castells is ezt a fejlődést vetítette előre, akinek angol nyelven 2001-ben jelent 
meg The Internet Galaxy című könyve, amely az internet, az információs társadalom 
és kultúra közötti összefüggéseket tárgyalja abból a szempontból, hogy ennek a háromnak 
a hálózatosodása és egymástól való elválaszthatatlansága vezetett el a közösségi médi-
umok térhódításához.337 Castells könyve a nagy sikerű angol kiadás után egy évvel már 
magyarul is hozzáférhetővé vált Az Internet-galaxis. Gondolatok az internetről, üzletről 
és társadalomról címmel. Castells minden munkájában használja a hálózati társadalom 
fogalmát, amelyet a Daniel Bell amerikai szociológus által megalkotott információs 
társadalom koncepciójának338 analógiájaként épített fel. Korszakalkotó elméletét úgy 
gondolta el, hogy az információk, a tőke és a kulturális kommunikáció megfékezhetetlen 
és dinamikus áramlása által túllépünk az információs társadalom keretein, mert ez utób-
biban az információk terjedése/terjesztése és kiterjedése/kiterjesztése a meghatározó 

335	 Vö. Plate (2013): i. m.
336	 Vö. Plate (2013): i. m.
337	 Manuel Castells: The Internet Galaxy. Reflections on the Internet, Business, and Society. Oxford, Oxford 
University Press, 2001.
338	 Ezt a fogalmat Daniel Bell egy 1976-ban írt, The Cultural Contradictions of Capitalism (New York, 
Basic Books) című könyvében fejtette ki a legteljesebben. Lényege, hogy a posztkapitalista társadalmak-
ban, annak ellenére, hogy az információkhoz való hozzáférés korlátai eltűnnek, el fog indulni egy olyan 
folyamat, amelyben az információhoz való hozzájutás sebessége és a megszerzett információ minősége 
lesznek a társadalmi szerepeket meghatározó tényezők és a társadalmat formáló erők legfőbb eszközei 
ahhoz, hogy – ha nem is az információhoz való hozzáférést, de – a jelentéseket szabályozni tudják. Ebben 
a megközelítésben ez valójában negatív fogalom, mert arra mutat rá, hogy az információs sztrádákon 
keringő információkat minden szereplő a maga érdekében szelektálja, illetve tölti fel ideológiai tartalommal. 
A fogalom értelmezésében segítséget nyújt Balogh Gábor: Egy túlterhelt fogalom. Információs társadalom, 
6. (2006), 1. 22–29. 

https://archive.org/details/culturalcontradi00bell
https://en.wikipedia.org/wiki/Basic_Books


214

erő, míg a hálózati társadalomban azok a kapcsolatok, amelyek az információáram-
lás közben születnek meg. Ebben az értelemben az információáramlás gondoskodik 
arról, hogy a hálózati kapcsolataink egyre bővüljenek. Maguk a hálózatok különböző 
kultúrákat tükröznek, egyszersmind teremtenek is azáltal, hogy olyan struktúrákban 
adják át az információt, ami hozzájárul a közösség összetartásához. Ezért egy nagyobb, 
strukturáltabb és összetettebb közös hálózati kultúra kommunikációs szempontból már 
többet valósít meg, mint a puszta információátadásra szakosodott kommunikációs esz-
közök használata, tehát túllép az információs társadalom keretein. Ezt a lépést Castells 
az információs-technológiai társadalom paradigmájának következő öt ismérve alapján 
tartja elkerülhetetlennek:

„1. Az új paradigma első jellegzetessége az, hogy nyersanyagát az információ alkotja.
2. A második jellemző vonás az új technológiák mindent átható volta.
3. A harmadik jellegzetesség valamennyi olyan rendszer vagy kapcsolathalmaz hálózati logikáját 
öleli fel, amelyek az új információs technológiákra épülnek.
4. A hálózatossággal összefüggő, de attól világosan megkülönböztethető negyedik jellemző vonás 
az, hogy az információs technológiai paradigma a rugalmasságon alapul.
5. E technológiai forradalom ötödik jellemző vonásaként a speciális technológiák fokozódó kon-
vergenciáját állapíthatjuk meg, amely erősen integrált rendszer kialakulásához vezet, és eközben 
a technológia régi, egymástól elkülönült pályagörbéi – a szó szoros értelmében – megkülönböz-
tethetetlenné válnak.”339

Ezzel szemben a hálózati társadalom paradigmája, amely végeredményben az informá-
ciós társadalom kommunikációs mintái összekapcsolódásának következménye, a követ-
kező megkülönböztető jegyekkel rendelkezik: nyitottság, rugalmasság, végtelenség, 
időtlenség és kapcsolódási pontok alapján szerveződő, látszólagos strukturálatlanság. 
Ezek az ismérvek megmagyarázzák, hogy miért érezzük magunkat elveszettnek a háló-
zati kommunikációban. Az én és a hálózat viszonyának értelmezése világít rá erre:

„[…] a globális térben áramló tőke és információ folyamatosan ütközik az önmagát csak lokálisan 
megvalósítani képes egyén lehetőségeivel és életével. A társadalmi interakciók térben és időben 
zajlanak, azaz minden cselekvés bizonyos helyen történik, és bizonyos ideig tart. A globalizáció 
következtében azonban e két dimenzió jelentős változásokon megy keresztül. Az idő hihetetlen 
mértékben »lerövidül«, a földrajzi távolságok »összeszűkülnek«, meggyengülnek a világot részekre 
tagoló falak, és sem a pozitív, sem a negatív folyamatokat nem lehet többé megállítani a határoknál. 
Ez azonban az interakciók beágyazottsága miatt az egyén frusztrációját idézi elő.”340

Az én és a hálózati társadalom ellentmondásos viszonyának kezelésére vezeti be Castells 
az áramlástér fogalmat, amely szintén több, mint az információs tér kommunikációs teré-

339	 Castells (2005): i. m. 116–117.
340	Hendlein Teréz – Prazsák Gergő: A hálózati társadalom receptje. Gondolatok Manuel Castells „A háló-
zati társadalom kialakulása” című könyvéről. Információs Társadalom, 5. (2005), 4. 132.



215

nek fogalma, mert a hálózatosodott kommunikációban az egyének az életüket már nem 
egyszerűen információk halmazában töltik el, hanem azok hálózatok közötti áramlását 
kell megérteniük ahhoz, hogy dolgozni (és szórakozni) tudjanak, és meg kell birkózniuk 
azzal a metaforával is, hogy életük sem áll egyébből, mint abból, hogy saját maguk is 
„áramlanak”, jönnek-mennek a hálózatok között.

A hálózati társadalom egyénre gyakorolt hatását Castells életművének második köteté-
ben elemzi részletesen,341 amelyben összehasonlítja a hálózati kultúrák és az információs 
kultúrák identitásra gyakorolt hatását. Kiemeli, hogy a kulturális, a vallási és a nem-
zeti identitások „mint az emberek számára jelentést adó mozzanatok” lokális formában 
kerülnek be a globális hálózati kultúrába, s úgy látja, hogy posztmodern világunkban 
az emberek többsége számára valójában értelmezhetetlen a globalizáció és a globális 
kommunikáció jelensége. Ezért a globális hálózati kultúrát is a saját kulturális, vallási 
és nemzeti identitásunkon keresztül kíséreljük meg értelmezni, ami szükségszerűen 
a különbözőség és az elkülönülés gyakorlásához vezet vissza, és ebből adódóan újra-
termeli az információs társadalom konfliktusait. Ugyanakkor a fenti ismérvek alapján, 
de különös tekintettel a hálózati társadalom időtlenség, végtelenség, úgyszólván „tér-
telenség” felé való elmozdulásában, a kommunikáló egyének számára a halhatatlanság 
reményét kínálja:

„A hálózati társadalomban összezsugorodnak a távolságok, és folyamatosan a jelenidejűség ural-
kodik. A jelenidejűség észrevétlen szétszivárgása hihetetlenül nagy feszültségeket vált ki, hiszen 
naponta és azonnal érzékelhető az elmulasztott lehetőségek és az előbbre jutás útját álló akadályok 
sora. Az internet szinte végtelennek tűnő tartalomtároló kapacitása lehetővé teszi, hogy például 
egy saját honlap kialakításával bárki átörökítse önmagát az utókor számára: az európai kultúrkörbe 
mélyen beivódott halálfélelmet az internet azáltal képes kezelni, hogy a létet az örökkévalóság 
peremére helyezi.”342

A trilógia harmadik kötetében343 ezért is fordul a szerző érdeklődése a hálózati társadalmak 
emberi kapcsolatai, a kulturális egyenlőtlenségek és a társadalmi kirekesztés mechanizmu-
sai felé, amelyeket a „hálózati” („hálózatosodott”, hálózatokra épülő), Castells kifejezésé-
vel: „informacionalista” államok társadalmi, gazdasági és politikai életének szemszögéből 
figyel meg. Elemzésében arra jut, hogy az a reményünk, miszerint a hálózati társadalmak 
a hálózatosodás, a globalizáció révén közelítenének egymáshoz, hamis koncepció, mert 
az utóbbi évek politikai fejlődése alapján a hálózatokban központi elemmé vált a kulturá-
lis, vallási, politikai stb. hovatartozás kinyilvánítása és a különbözőség kihangsúlyozása. 
Ezek érdekes módon az információs társadalomban inkább háttérbe szorultak, vagy csak 
egy-egy részelem szerepét töltötték be, most azonban a hálózatok szervezőerejévé váltak. 
Castells tehát azt látja a fejlődés ívében, hogy a hálózatokat kezdetben a globalizációs 

341	 Manuel Castells: Az információ kora. Gazdaság, társadalom és kultúra. II. kötet. Az identitás hatalma. 
Ford. Berényi Gábor – Rohonyi András. Budapest, Gondolat Kiadó – Infonia Alapítvány, 2006.
342	 Heidlein–Prazsák (2005): i. m. 137.
343	 Manuel Castells: Az információ kora. Gazdaság, társadalom és kultúra. III. kötet. Az évezred vége. 
Ford. Berényi Gábor – Rohonyi András. Budapest, Gondolat Kiadó – Infonia Alapítvány, 2007.



216

törekvések hozták létre, és az azonosságok hangsúlyozása mentén működtek, ezzel szem-
ben napjainkban a különbözőségek alapján jönnek létre az új hálózatok.

Ezek azok a gondolatok, amelyek végkicsengésükben jogossá teszik a hálózatoktól 
való félelmeinket is, hiszen a hálózatok képezik a társadalmi és egyéni érintkezések 
gerincét, azaz az együttélés új módját. A régi kapcsolatainkat beágyazzuk az új formába, 
az újakat pedig ennek rendeljük alá. A probléma ezzel az, hogy a hálózati kommuniká-
ció nem tudja betölteni a társadalmi és a személyközi kommunikáció „pozitív”, kritikai 
gondolkodásra motiváló filterszerepét, mert kétszeresen is negatívan szűr. Castells ezt 
így magyarázza: egyrészt megszűri a hálózatba beengedett információkat, és a kifilte-
rezett tartalmat is a hálózatot fenntartó kulturális, szociális, politikai és vallási kultúra 
alapján értelmezi a hálózat tagjai számára, másrészt: a hálózatból kikerülő információkat 
is ugyanezen a szűrűn keresztül engedi ki más hálózatok irányába. E kettős szűrőnek 
a működését Castells „közösségi szintű szegmentálási” folyamatként írja le, amelynek 
célja nemcsak a „szűrt” információ megteremtése és terjesztése, hanem a hálózat „háló-
jának”, azaz befolyásának növelése is a társadalmi folyamatokra nézve. Végeredményben 
tehát Castells azt vetíti előre, hogy a hálózati kommunikáció nemcsak az egyént hálózza 
be, hanem determinálja a társadalmat és a kultúrát is.

Ez pedig felveti a hálózati manipuláció és a hálózati hatalom olyan szempontú újraér-
telmezésének kérdését, ami meghatározhatja a médiafejlődés és médiahasználat jövőjét. 
A Google-térképnek tudomása van arról, hol járunk éppen, de más új internetes szol-
gáltatások is a rólunk megszerzett információkon alapulnak: a broadbrand és narrow-
cast személyre szabottan állítja össze és játssza le nekünk a visszanézhető műsorokat. 
A közösségi könyvjelzők (social bookmarking), a címkézés (tagging), a publikáció a play-
listen, a peer-to-peer hálózatok, a speciális webszolgáltatások, a firewire, a bluetooth, 
a mashupok stb. az információkat már nemcsak előválogatják és megszűrik számunkra, 
hanem meg is szövik helyettünk az információk közötti összefüggéseket. Ezért éppúgy 
alkalmasak az álhírek megkomponálására és a tömeghisztéria kiváltására is, mint régen 
a rádió.

Ezt az új típusú hálózati funkcionalitást, amely már nemcsak az információ átadását, 
hanem az ellenőrzését és határok nélküli „átszabásának” lehetőségét is magában hor-
dozza, világítja meg Castells egyik tanulmánya is,344 amely A valóság virtuális kultúrája 
címmel jelent meg 2007-ben a Hatalom a mobiltömegek kezében című kötetben. Ebben 
a tekintetben szintén pesszimistán látta a kommunikáció jövőjét:

„Castells elmélete szerint azonban a hálózati kommunikáció uralta szegmentált társadalom a »valós 
virtualitás« kultúrájában él majd, amely annyiban különbözik a minden korábbi médiakorszakra 
jellemző »virtuális valóság« kultúrájától, hogy benne a valóság teljes mértékben egy virtuális képi 

344	Manuel Castells: A valóság virtuális kultúrája. In Halácsy Péter – Vályi Gábor – Barry Wellman (szerk.): 
Hatalom a mobiltömegek kezében. Budapest, Typotex, 2007. 



217

környezet foglyává válik, teljesen elmerül a látszatkeltés, a szerepjátszás világában, amelyben 
nemcsak arról van szó, hogy a képernyőn át kommunikálódó tapasztalat látszólagos, hanem ahol 
kizárólag ezek a látszatok válnak tapasztalattá.”345

Ezért lehet érdekes a két gondolkodó, McLuhan és Castells koncepcióját összevetni, 
mégpedig a befogadó szemszögéből is, akire a média és a hálózatok hatást gyakorolnak. 
Az összevetésben Varga Barbara tanulmánya van segítségünkre:

„Castells úgy véli, hogy a komputer közvetítette kommunikáció megjelenése előtt két, a valóságot, 
illetve az ember valóságról alkotott tapasztalatait egymástól elszakító technológiai rendszer léte-
zett: a fonetikus ábécé fogalmi technológiája, amely – később a könyvnyomtatás technológiájával 
kiegészülve megújult erővel – az emberi érzékelés területén megteremtette a vizualitás primátusát, 
s ezáltal a tipográfiai gondolkodás kialakulásához vezetett, majd a második világháború után a tele-
vízió köré szerveződő tömegmédia, amely egy, az előzőtől eltérő virtuális valóságot hívott életre.
Ez utóbbi kommunikációs rendszer sajátos jellegét abban látja a szerző, hogy mivel a tömegmédia 
a sok millió emberből álló, homogén, vagy legalábbis homogenitásra hajlamos közönségnek ugyan-
abban az időben ugyanazokat az üzeneteket juttatja el, s mert használata a legdominánsabb otthoni 
tevékenységi formává vált a fejlett országok lakóinak körében, drámai hatást gyakorol az emberek 
társas viselkedésére. Bár – McLuhan vélekedésével ellentétben – Castells szerint a viselkedése 
megválasztásában bizonyos szintű autonómiát élvező individuum nem passzív befogadója a média 
által közvetített és kidolgozott üzeneteknek – hiszen ezeket egy speciális társadalmi kontextusba 
helyezi, s ezáltal módosítja az üzenet szándékolt hatását –, gondolkodása alapvetően a média által 
informált, ez az a forrás, amelyből a legtöbb szimbolikus inger éri, és amely »nyersanyagot« biztosít 
az agyának. Ez a tömegmédia által dominált kommunikációs rendszer Castells szerint két alapvető 
torzulást okoz a valóság észlelésében: az üzenetek szelektálásával biztosítja, hogy ezeknek csak 
egy része juthasson be a közösség kollektív tudatába, valamint az általa közvetített, különböző 
típusú üzenetek »szabványosítása« révén elhomályosítja a tartalmakat.
A tömegmédia korának kommunikációs rendszere és a társadalom között tehát az »elferdített 
tükrök közötti visszacsatolás« mechanizmusa tapasztalható: a média kultúránk kifejezése, kultú-
ránk pedig elsődlegesen a média által szolgáltatott anyagokon keresztül működik. Castells ennek 
alapján jut arra a következtetésre, hogy a tömegközlési eszközök uralta időszakra valóban érvényes 
Marshall McLuhan médiaelemzése és annak konklúziója, amely szerint maga a médium az üze-
net, ezért ebben a gondolatmenetben a tömegmédia mintegy három évtizeden át tartó korszaka 
a McLuhan-galaxis.”346

A fent idézett összevetés elolvasása után jogosan tehetjük fel a kérdést: milyen teóriák 
húzódnak meg a két koncepció mögött, és ezekben a szerzők milyen szerepet rendelnek 
hozzá magához a nyelvhez és a kultúrához, a képhez és a szóhoz?

Ezt a kérdést feszegeti Varga Barbara tanulmánya is. Mint látjuk, McLuhan elgondo-
lásainak alapja a technikai determinizmus, amely átveszi az irányítást a kultúra fölött. 
Varga megfogalmazásában:

345	 Varga (1999): i. m. 69.
346	Varga (1999): i. m. 60.



218

„McLuhan a hatvanas évek elején dolgozza ki a korabeli tudományos világot sokkoló, technikai 
determinizmusra épülő elméletét, amely – noha középpontjában szintén a kommunikáció kultú-
raalakító mechanizmusai állnak – nem a közlés domináns eszközei által közvetített nyelvi tartal-
maknak, hanem a médiumok természetének tulajdonít kultiváló hatalmat.”347

Ebben a keretben válik üzenetté a médium, a televízió, a számítógép, az internet, a közös-
ségi médiafelületek stb., mert ezek nemcsak sajátos vizuális és verbális nyelvezetet 
dolgoznak ki, hanem a sajátságos üzenetátadási (valójában üzenetátalakítási) módjukkal 
keretezik is számunkra a híreket, az eseményeket, saját eszközeik bevetésével modifi-
kálják is azokat. Ezt a folyamatot Varga így értelmezi:

„E gondolatmenet szerint a kultúra alakítására nézve mindig csupán a domináns, kommunikációt 
közvetítő médium – tehát az ember valamely szervének meghosszabbítása révén kialakított tech-
nikai eszköz – természete a lényeges, méghozzá abból a szempontból, hogy használójának hány 
érzékszervére és pontosan mely érzékszerveire hat. McLuhan ugyanis úgy véli, hogy minden 
közlési eszköz speciális érzékszervhasználati arányokat alakít ki az ember szenzoriális rend-
szerében azáltal, hogy bizonyos érzékszerveket fokozott információfelvételre késztet, miközben 
mások működését háttérbe szorítja, s ily módon egy sajátos irányban torzított percepciós mintát 
hív életre, amely viszont – tekintve, hogy az egyén nem a valósághoz, hanem annak a valósá-
gosnak hitt, ám valójában torzított másához alkalmazkodik – torz gondolkodási és viselkedési 
mintákat generál. Mindez nemcsak individuális, hanem kollektív szinten is érvényes, hiszen egy 
adott társadalomban uralkodó médium a közösség minden tagja esetében ugyanazt a torz észlelési 
és gondolkodási modellt hívja életre, meghatározva ezáltal az emberi szerveződések és a kultúra 
vonásait. A domináns médiumok tér- és időbeli változása következtében a társadalmak jellemzői 
is módosulnak térben és időben.”348

Ez az idézet jól példázza, hogy hogyan értelmezi McLuhan ebben a folyamatban a kom-
munikáció és a nyelv szerepét. Nem a kommunikáció mikéntjét uralja az a médium, 
amelyikben az információ átadása történik, hanem magát a kommunikációt és ezzel 
együtt magát a nyelvet is. Ez az újdonság ebben a szemléletmódban, ahol a médium 
maga a keret, amely kialakítja és meghatározza saját kommunikációs eszközeit. A nyelvi 
eszközök szerepe tehát nem más, mint a médium működési elveinek megfelelően tálalni, 
fogyasztásra alkalmassá tenni a híreket és az eseményeket. McLuhan ezen álláspontját 
Castells csak részben fogadja el, azt pedig, hogy a nyelv végeredményben csak „elszen-
vedője” a technikai átalakulások miatti kommunikációs változásoknak, elutasítja. Ha 
ez így volna, érvel, a változásokat generáló ok végeredményben kizárólag kívülről hatna 
a nyelvre, és nem avatkozna be például annak szókincsébe, nyelvtanába, hanem csak 
a szereplők beszédtevékenységét tudná befolyásolni, például a kommunikáció hírértéké-
nek tálalásában, felfokozva valaminek a pozitív vagy negatív hatását. De a hatást kifejező 
eszközök önmagukban végeredményben a nyelvi eszköztár kész elemei, amelyeket erre 
a célra csak össze kell szedni! Ezzel szemben, fejtegeti, a nyelvnek van belső ereje is, 
amely – mint a kommunikáció fejlődése mutatja – kultúraformáló erővel rendelkezik, 

347	 Varga (1999): i. m. 61.
348	Varga (1999): i. m. 62.



219

és ezért biztosan képes arra, hogy hasson a médiumokban megjelenített kultúrára. Catells 
felfogásában ezért maga a nyelv is szerepelhet azok között az okok között, amelyek meg 
tudják változtatni egy médium nyelvhasználati szabályait. Természetesen ebben az eset-
ben sem csak belső nyelvi hatásról van szó, hanem jórészt, és ezt Castells is elismeri, 
emberi ráhatások következményeiről beszélünk, azaz a médiahasználók nyelvhasználata 
hat az általuk használt média nyelvi kultúrájára is. Varga így fogalmazza meg a castellsi 
felfogás lényegét:

„A tömegközlési eszköz olyan üzenetek által gyakorol hatást »vevőire«, amelyek kidolgozottak, 
amelyek a kultúra jelenségeiből válogatva – a politikától az üzletig, a sporttól a művészetig – szín-
padra helyezik a társadalom felé kommunikálni kívánt folyamatokat, s amelyek ily módon meg-
szabják a társadalmi kommunikáció nyelvének kereteit.”349

68. ábra: Manuel Castells (1942–) spanyol szociológus
Forrás: www.bbvaopenmind.com/en/authors/manuel-castells/

A két felfogás közötti alapvető különbséget az okozza, hogy a két gondolkodó máskép-
pen értelmezi a kommunikációt mint folyamatot. Az eltérést a legegyszerűbben a forma 
és a tartalom közötti különbségben ragadhatjuk meg:

„Az eltérés a nyelvi kommunikáció eltérő értelmezéséből ered. McLuhan szerint ugyanis minden 
médium, azaz minden technológia lényegi formájában nyelv, hiszen működésének folyamatában 
ugyanolyan tetrád-struktúrát árul el, mint a nyelvi kommunikáció: minden médium megerősíti 
a kultúra valamely már létező elemét, elavulttá tesz más elemeket, visszahoz a kultúrába egy már 
régen a háttérbe szorult tényezőt, és amikor eléri a maximális potenciálját, megfordítja a saját 
tulajdonságait. E megközelítésben tehát minden emberi termék használata nyelvi kommunikáció, 

349	 Varga (1999): i. m. 63.

http://www.bbvaopenmind.com/en/authors/manuel-castells/


220

ezért »a médium az üzenet« tétel ebben a kontex
tusban arra utal, hogy az adott társadalomban ural-
kodó technika – azaz a domináns médium – lényegi 
természete határozza meg a kultúrát; a castellsi 
indoklás szerint viszont a vizsgált társadalomban 
uralkodó közlési eszköz által kommunikált nyelvi 
tartalom.”350

Illetve:

„További eltérést jelent a  két megközelítés 
között az  a  tény, hogy McLuhannél mindig 
a médium – vagyis a technika, a metafora – válto-
zása vonja maga után és determinálja a kultúra átala-
kulását, a másik szerző gondolatmenetében viszont 
a médium – vagyis a közlési eszköz által közvetített 
nyelvi tartalom – csak a kultúra két állapota közötti 
közvetítő elem, amely viszont mindig a kultúra kife-

jezése, s ily módon a két entitás között az elferdített tükrök közötti visszacsatolás folyamata zajlik. 
Amíg tehát az előbbi elmélet technikai determinizmuson alapul, addig az utóbbi gondolatmenet 
egy olyan meghatározottságon, amelyben a kiváltó ok a társadalom, amely szimbólumokon alapuló 
nyelve által mintegy félreérti s ezáltal átalakítja önmagát. Így Castells a mcluhani tézis elfogadása 
ellenére mindvégig amellett érvel, hogy maga a társadalom az üzenet.”351

Ezért Castells értelmezésében a hálózat maga az üzenet.

4.3. A szó és kép transzformatív viszonya:  
„Egy médium mindig kétszer születik”  

(intertextualitás, intermedialitás és hibriditás)

„Egy médium mindig kétszer születik” (Un média naît toujours deux fois), ezt a címet 
adták tanulmányuknak André Gaudreault és Philippe Marion,352 és a születés metaforá-
jának felhasználásával haladnak végig a médiumok történetén. Úgy vélik, hogy minden 
kommunikációs médium megszületésének eseményét három tényező együtthatása tudja 
meghatározni: a lokalitása (hol használják?), az identitása (kik használják?) és a popu-
laritása (milyen népszerű?). Ez a három kritérium három születési szakaszban teljesül: 
az új médium megjelenése, terjedése és az „eljövetele”, amikor már mindenki ismeri 
és használja. A szerzők szerint az új médiumok megjelenésének szakasza is két részből 
áll: az „integráló születésből” és a „differenciáló születésből”. Ebben az elképzelésben 

350	 Varga (1999): i. m. 63.
351	 Varga (1999): i. m. 64.
352	 André Gaudreault – Philippe Marion: Un média nait toujours deux fois. Sociétés & Représentations, 
(2000), 2. 21–36.

 

 

 

 

Olvasnivaló

A McLuhan és Castells közötti hasonlóságokat 
és különbségeket részletesen tárgyalja Varga Barbara 
kiváló tanulmánya, amely a Jel-Kép című folyóiratban 
1999/2. számában jelent meg. A teljes tanulmány, 
amelyből fentebb mi is idéztünk, itt olvasható: 

http://real-j.mtak.hu/5618/2/JelKep_1999_2.pdf

http://real-j.mtak.hu/5618/2/JelKep_1999_2.pdf


221

a kommunikáló ember alkotja a „médiumot”. Az első születési szakaszban, az integrá-
lódásban az a folyamat zajlik, amelynek során az új eszköz, az új médium betagozódik 
az ismert eszközök, médiumok sorába, azaz megismerjük az új technológiát, de még nem 
állíthatjuk, hogy elsajátítottuk a tulajdonságait és a használatát. Maksa Gyula tanulmá-
nyában353 igen szemléletesen úgy jellemzi ezt a szakaszt, hogy ekkor még csak a médium 
szunnyadó hatalmát sejthetjük, mert „ekkor a médium egyedisége még elfojtott, rejtett”. 
A második szakaszban, a differenciálódás szakaszában ismerjük ki a médium valódi 
arcát, szembesülünk előnyeivel, hátrányaival. A második nagy szakaszban, a terjedés 
szakaszában az új médium bevonódik az életünkbe, és észrevétlenül el is kezdi irányí-
tani először az individuális kommunikációs folyamatokat, majd a teljes médiavilágot 
az uralma alá vonja. Gaudreault és Marion354 szerint ebben a szakaszban autonómmá 
és legitimmé válik az új médiaformátum. A változások, írja Maksa Gyula,355 ezen a szin-
ten már módosítják a társadalmi kommunikációs és kulturális gyakorlatokat, amelyek 
nagyobb horderejű gazdasági és politikai átalakulásokat is elindíthatnak. Az online 
marketing nyeresége ma már számottevő gazdasági tényező, és az online megszervezett 
politikai kampányok ereje sem lebecsülendő a választási stratégiák között. Az új médium 
megszületésének utolsó szakaszában megtörténik a médiummal való azonosulás is, azaz 
az individuális és társadalmi szintű befogadása befejeződik: „Amikor az identifikációs 
affirmáció és autonómia összeér egy intézményes elismertséggel és a termelés gazdasági 
forrásainak döntő növekedésével, akkor mutatkozik meg […] a harmadik fázis, a médium 
eljövetele.”356

A gondolatot, hogy minden médium kétszer – vagy akár többször is – megszületik, 
úgy is interpretálhatjuk, hogy az időbeli és a térbeli jellemzőket mutató kiterjedésen túl 
mindig van egy úgynevezett újjászületési szakasz is. Maksa ezt a jelenséget a képregény, 
a rajzolt irodalom (például manga, comics, bande dessinée) megszületésével és újjászü-
letésével példázza:

„Egymásnak ellentmondó nézetek vannak a szakirodalomban azzal kapcsolatban, hogy mikortól 
beszélhetünk a képregényről mint önálló médiumról. Nem egy szerző ugyan Traianus oszlopáig 
vagy egészen a barlangrajzokig vezeti vissza a képregény történetét, elterjedtebb azonban két olyan 
vélemény, amely jóval későbbre teszi a médium születését. A szakirodalom egy jelentős része 
(köztük magyar cikkek is) gyakran az előző századforduló környékétől, pontosabban az amerikai 
Yellow Kid megjelenésétől számítják a comics történetét. Akik így tartják, azok a szóbuborék 
használatát tekintik a fő kritériumnak, és úgy vélik, hogy a korábbiakról szólva legfeljebb képtör-
ténetekről vagy képaláírásos történetekről beszélhetünk.”357

353	 Maksa Gyula: A „képregény” vagy „rajzolt irodalom” médiuma és a magyar kultúra. Alföld, 12. (2006). 
77–83.
354	 Gaudreault–Marion (2000): i. m.
355	 Maksa (2006): i. m. 78–79.
356	 Maksa (2006): i. m. 79.
357	 Maksa (2006): i. m. 79.



222

Ebben a könyvben is tettünk már hasonló megfigyeléseket például a falfirkák, a graffiti 
történetére vonatkozóan. Carlo McCormick, a műfaj jó ismerője a falfirkálás történetét is 
bemutató könyvében utal rá, hogy a graffiti mint kommunikációs eszköz nem a 20. század 
Amerikájának találmánya, hiszen már az ókorban is megjelentek Róma utcáin falfirkák, 
sőt: Pompejiben rajzos-szöveges kampányüzeneteket is találtak néhány ház oldalfalán. 
Csupán csak a modern kori története kezdődött 1983-ban New Yorkban, a 183. utcában.358

A médiumok többszöri megszületésének okát véleményünk szerint abban kell keres-
nünk, hogy térben és időben eltérő módon definiáljuk az érintett műfajokat. Gaudreault 
és Marion is abból indulnak ki, hogy a médium mint technikai vívmány létrejötte mindig 
csak az első születési dátumot jelöli ki, és az összes többi dátum a műfaj metamorfózisait 
veszi számba, attól függően, hogy a médium legitimációjának, autonómmá válásának 
és a vele való azonosulásnak a szakaszait az aktuális társadalompolitikai tényezők előse-
gíteni vagy gátolni próbálják-e.359 Alább ezt a fejlődési folyamatot Maksa Gyula munká-
jának segítségével szemléltetjük, amelyben a magyar képregény legitimmé és autonómmá 
válásának gátló társadalompolitikai tényezőit mutatja be.

„A szóbuborék ugyan 1957-től, Zórád Ernő Winnetoujától kezdve egyre elfogadottabbá válik, de 
például a hangfestészeti eljárások (Kertész 1991: 13; Sváb 1991: 62) csak nagyon korlátozottan 
engedélyezettek. A diktatúra kultúrpolitikája nem tűri a képregények rajzolt betűit, mondván, 
azok leszoktatnak a nyomtatott szövegek olvasásáról (bővebben szól erről az elzárkózásról Kertész 
1991: 77). Annak a lehetőségnek, miszerint az »aranykor« magyar képregénye a rajzolt irodalom 
egy műfajaként a maga mediativitásával, jellemzőivel (például a hangfestészet szinte teljes hiánya, 
a szöveg elsődlegessége a képpel szemben, adaptáció-központúság…) sajátos médium, ellentmond 
az intézményes autonómia hiánya, összefüggésben a másodlagossággal, a margóra helyezettség-
gel, az alárendeltséggel. Különösen így van ez a ’80-as évekig, amikor végre megjelennek az első 
képregényre specializálódott kiadók, megélénkül valamelyest a képregénykutatás, de például 
képregénykritika még nincsen. Ha a magyar képregény »aranykorának« tekintett időszakot néz-
zük, halmozottan kisebbségi irodalomról beszélhetünk. Kiadása is legfeljebb a neki tulajdonított 
ismeretterjesztő szerep vagy – tömegkulturális jelenségnek tekintve – a kiadók, lapok és nyomdák 
üzleti szempontjai miatt lehetséges. Valószínűleg az utóbbinak köszönhetően – mintegy a parairo-
dalom parairodalmaként – népszerű regényeknek is születtek képregény-adaptációi (gondolhatunk 
itt például Korcsmáros Pál Rejtő-képregényeire). Kisebbségi helyzetre utal az is, hogy ifjúsági 
műfajnak tartják. Jellemző módon a nyolcvanas években, az önálló képregény-füzetek elterjedésé-
nek időszakában a képregénykönyv ifjúsági könyvműfajnak számít. Az »aranykorban« nemhogy 
autonóm nem volt a képregény, a halmozottan kisebbségi helyzettel összefüggésben viták folytak 
létezésének jogosságáról is.”360

Gaudreault és Marion az idézett tanulmányukban361 a műfaji átalakulásokat is metamor-
fózisként aposztrofálják, és két típust különítenek el: az intertextuálisan és az intermedi-
álisan kódolt újjászületéseket. Az intertextuális (vö. latin intertextus: ’szövegközi’) típusú 

358	 Carlo McCormick: Trespass. Die Geschichte der urbanen Kunst. Berlin, Schmidt, 2015.
359	 Gaudreault–Marion (2000): i. m.
360	Maksa (2006): i. m. 81.
361	 Gaudreault–Marion (2000): i. m.



223

metamorfózis arra utal, hogy a médiumok megszületésének különböző szakaszaiban 
létrejött szövegek és vizuális alkotások között párhuzamosságok bontakoznak ki, az egyes 
produktumok között implicit vagy explicit összefonódásokat, utalásszerű egyezéseket 
vehetünk észre. Vendégszövegeket és vendégképelemeket fedezhetünk fel, amelyek sze-
repe az, hogy jelezzék a médium újjászületésének, metamorfózisának aktuális állomásait. 
Ezek az intertextusok olyan pontokat jelölnek ki tehát, amelyek a műfajok szerkezetében 
és funkciójában bekövetkező változásokra hívják fel a figyelmet.

Ezen a ponton kapcsolódnak a szerzők az intertextualitás elfogadott fogalmához, 
amelyet Frauke Berndt és Lily Tonger-Erk így definiálnak: a legáltalánosabb a modali-
tás a szöveg-szöveg, kép-kép, kép-szöveg kapcsolatok csoportjában, és arra utal, hogy 
a szövegek és a képek között hálózatszerű kapcsolódások szerveződnek, amelyek a szö-
veg- és a képvilágokat átszövik. A hálók, a kapcsolódás fonalmintázatait a kultúra ala-
kítja ki, amelyben a képek és a szövegek keletkeznek és hatnak, pontosabban Berndt 
és Tonger-Erk kifejezésével: „interpretációra várakoznak”.362

Az intertextualitás ezen meghatározása arra a strukturalista felfogásra megy vissza, 
hogy a szöveg és a kép kulturális jel, amelynek értelmezése csakis a jelek „egymásközöt-
tiségében” (intertextualitásában), azaz kölcsönhatásában lehetséges. Berndt és Tonger-Erk 
határozottan kijelentik, hogy a szöveg- és képköziségben kirajzolódó kapcsolatokban 
jön létre a kultúra; a szöveg és a kép interakcióban áll a kultúrával, mégpedig kétféle 
kapcsolódási forma által: aktuálisan és historikusan.363

Ezt úgy kell értelmeznünk, hogy nemcsak az egyes szöveg- és képtípusokba tartozó 
szövegek és képek között vannak intertextuális viszonyok, hanem az egyes műfajokba 
tartozó szövegeket és képeket is összekapcsolja a verbalitás és a vizualitás közötti szoros 
viszony. Ekképpen a szöveg- és a képköziségen túl létrejönnek a műfajköziség hálózatai is. 
Joseph Klein elemzésében364 a műfajok közötti intertextuális viszonyokat a szappanope-
rákon keresztül modellálta. A szappanopera műfajának jellemzőit interakciók és intertex-
tusok hálózatában tudjuk megragadni: a nézői hozzászólások modifikálják a tartalmat, 
alakítják a szereplők karakterét, a rendezői-forgatókönyvírói prekoncepciókat befolyásolja 
a médiakritika stb. Ezt az intertextuális viszonyt mutatjuk be a következő ábrán, amely 
Joseph Klein példája alapján adja vissza a szövegköziség formáit és funkcióit:

362	 Frauke Berndt – Lily Tonger-Erk: Intertextualität. Eine Einführung. Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2013.
363	 Berndt–Tonger-Erk (2013): i. m.
364	 Joseph Klein: Intertextualität, Geltungsmodus, Texthandlungsmuster. Drei vernachlässigte Kategorien 
der Textsortenforschung – exemplifiziert an politischen und medialen Textsorten. In Kirsten Adamzik 
(szerk.): Textsorten. Reflexionen und Analysen. Tübingen, Stauffenburg Verlag, 2000. 31–44.



224

 

 

 

 

 

MŰSORFÜZET
megnevezi és

időben szituálja

FORGATÓKÖNYV
pre�gurálja

ELŐZŐ EPIZÓD
elvárásokat kelt

MŰSORAJÁNLÓ
tematikusan

bevezeti

TV REKLÁM
megszakítja

NÉZŐI 
HOZZÁSZÓLÁS

motiválja

TV KRITIKA
értékelést ad

FOLYTATÁS
elvárásokat kelt

SZAPPANOPERA-
EPIZÓD

69. ábra: Intertextuális átmenetek a szövegköziségben
Forrás: Gyuricza Katalin: Mit ért a nyelvészet az intertextualitás fogalmán? In Haindrich Helga – Drá-
vucz Fanni – Horváth Krisztina (szerk.): Doktoranduszok a nyelvtudomány útjain. Az ELTE BTK 
Nyelvtudományi Doktori Iskolája „Félúton 9.” Konferenciájának kiadványa. Budapest, ELTE BTK Nyelv-
tudományi Doktori Iskola, 2014. 165. alapján a szerzők szerkesztése

A második típusba Gaudreault és Marion szerint az intermediális metamorfózis tarto-
zik.365 Stílusparódia jön létre például akkor, amikor egy ismert költő versét ültetjük át 
a slam poetry műfaji követelményei szerint. A stand up comedy műfajában rájátszá-
sok és parodisztikus elemek intenzív használata biztosítja, hogy politikusok vagy más 
híres személyek, sztárok meglátásait a humor eszközeivel véleményezzék az előadók. 
Gaudreault és Marion rámutatnak, hogy az intertextuális és intermediális jelzőpontok 
között is kialakulhatnak kapcsolódási pontok. Ennek klasszikus példái a mesefeldol-
gozások, a mesék átírásai és a meseszöveg-transzformációk. Parti Nagy Lajos Szende 
című novellájának intertextusa, intermedialitása sem csak abból áll, hogy észrevesszük 
az utalást a Hófehérke és a hét törpe című mesére, hanem a tanulság újragondolásáról, 
újrakonstruálásáról van szó. Mint a példa is mutatja, az intermedialitás is egyfajta transz-
formációt jelent, de nemcsak szövegek, képek átvételét, az azokra tett utalások „átírását” 
vagy „újrafeldolgozást, újragondolást”, hanem médiumváltást, pontosabban „médium-
köziséget” is. A klasszikus példa az irodalmi alkotások megfilmesítése, vagy a hangos-
könyv, de ma már a médiumkombinációk lehetőségei szinte határtalanok, és lehetséges 
például az is, hogy egy operából rajzfilm készül, vagy egy musicalből születik meg egy 
regény. Létezik filmszerű próza vagy verses regény is, és mint az előző fejezetben láttuk, 
klasszikus irodalmi alkotásokból is születhetnek képregények. A műfajok keveredése 
és összeolvadása, a hibriditásra való törekvés korunk egyik lényeges célkitűzése mind 
a verbális, mind a vizuális történetmesélésben. Az intermedialitás egyik altípusa az is, 

365	 Gaudreault–Marion (2000): i. m.



225

legalábbis Jörg Robert felosztásában, ha egyetlen alkotáson (egy szövegen, egy képen), 
tehát egy műfajon belül keverednek az ábrázolás és a kifejezés elemei, ilyen például 
a hangos képeslap.366

4.4. A szó és kép interdependens viszonya: nyelvi képek, képi nyelv

A fontos képelméletek egyik sajátossága, írják Wolfram Pichler és Ralph Ubl a Bildt-
heorie zur Einführung (Bevezetés a képelméletbe) című munkájukban, hogy a nyelvi 
és a képi gondolkodás különböző alakzatait általában egységben szemlélik, azaz nem 
törekednek arra, hogy a verbálisan és a vizuálisan közvetített „képeket” szervesen elkü-
lönítsék egymástól. Platón az ókorban még szenvedélyesen képviselte azt a nézetet, 
hogy a képek a belső gondolatainkat teszik láthatóvá, s így mindig és törvényszerűen 
csakis hamisak lehetnek, mert a láthatatlan megformálására törekszenek. Amit a lelki 
szemeinkkel látunk, azt a képek úgy láttatják, ahogyan azok valójában nem is léteznek, 
ezért a képek ábrázolások, amiket a fantázia alkot meg. A 20. század reprezentációs 
képelméletei ezzel szemben azt mondják, hogy a képek a hasonlóság elvén alapszanak, 
ezért mégiscsak képesek kifejezni azt, ahogyan a valóságot a belső és külső látásunk 
alapján érzékeljük.367 Ebben a felfogásban a képi reprezentációk még az álmokat is ki 
tudják fejezni.

Napjaink meghatározó képelméleteit W. J. Thomas Mitchell368 és Erwin Panofsky369 
művészettörténészek nevéhez kötjük. Mindketten interdependens, azaz kölcsönös füg-
gőségi, de ugyanakkor egymásba fonódó viszonyban értelmezték a verbális és a vizuális 
jelek közötti kapcsolatot. Úgy vélték, hogy a nyelvi és a képi lenyomatok együttesen 
hozzák létre azt a szimbolikus jelentéshálót, amelyben a világról alkotott ismereteinket 
megjelenítjük. Grossmass és Schmerl ezt a folyamatot a következőképpen írják le:

„A fogalmak elsősorban képek, melyek a nyelv történetiségébe beágyazottan tükrözik a közös-
ség gondolkodásmódját a világról és ezt úgy képesek megőrizni hosszú távon, hogy megengedik 
az egyéni beszélők számára azt is, hogy a saját élettapasztalataiknak megfelelően egyéni cím-
kézést is végrehajthassanak, tehát a közös képekhez individuális értelemben vett jelentéseket is 
társíthassanak. Két látásmódunk van tehát. Az egyiket a közösségi tartalmak által befolyásolt 
látásmódnak nevezhetjük: Ahogyan egy fogalmat látunk és értelmezünk, ezt részben a közösségi 
látásmód alapjaira helyezzük, és úgy látjuk, ahogy mások is. Emellett van egy másik, sajátosan 
egyéni látásmódunk is: ezzel az énünkhöz rendeljük a látottakat, azaz úgy nézzük, ahogyan csak 
mi látjuk. De az is igaz, hogy az individuális és a kollektív látás képessége nem mindig választható 
el teljesen egymástól, belső képi reprezentációik egységet is alkothatnak. Ugyanakkor nagyon 
érdekes, hogy az egyéni látásmódban észlelteket is csak egy közös nyelviségben tudjuk kifejezi, 

366	 Jörg Robert: Einführung in die Intermedialität. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2014.
367	 Wolfram Pichler – Ralph Ubl: Bildtheorie zur Einführung. Hamburg, Junius Verlag, 2016.
368	 W. J. Thomas Mitchell: The Language of Images. Chicago, University of Chicago Press, 1980; W. J. 
Thomas Mitchell: Picture Theory. Essays on Verbal and Visual Representation. Chicago, University of 
Chicago Press, 1994.
369	 Erwin Panofsky: Sinn und Deutung in der bildenden Kunst. Köln, DuMont, 1978.



226

azaz szóban is leképezni, és érthetővé tenni mások számára. Ebben a folyamatban egy újabb 
leképezési műveletet hajtunk végre: a közösségi gondolkodás szerinti szabályok alapján láttatjuk 
a saját képeinket másokkal, azaz a közösségi beszédmódban helyezzük el a tartalmat, de a lehető 
legindividuálisabban megfogalmazva. Az egyéni beszédmód révén így mégiscsak alkotunk saját 
szavakat is arra, ahogyan mi látunk, és arra törekszünk, hogy a saját képeinket a saját szavainkkal 
adjuk vissza. Ezzel a többszörös leképezési műveletsorral tudjuk közösségi és egyéni szinten meg-
valósítani a gondolatcserét, ami a belső képeink egymással való megosztásán alapszik. Nyelvünk 
és gondolkodásunk ezen a kollektív és individuális »képcserén« nyugszik, a konkréttól egészen 
az absztrakt gondolatok leképezéséig.”370

Ennek alapján azt feltételezhetjük, hogy a verbális és a vizuális képek között kölcsönhatás 
áll fenn, és a jelentések az egyik kifejezésmódból átvihetők a másikba, illetve a jelentés-
mezők egymással szorosan össze is fonódhatnak. A „képi világunk” tehát megjeleníthető 
szóképekben (például metaforákban) és vizuális kódok használatával is. A fenti idézet 
szerint oly módon történik ez, hogy amit látunk, azt általában szavakba tudjuk önteni, 
és amit gondolunk, azt valamilyen szinten le is tudjuk például rajzolni. Ez azonban 
nemcsak kölcsönösségi viszonyba állítja egymással a verbális és a vizuális kifejezőeszkö-
zöket, hanem egy közvetlen átalakíthatóságon nyugvó kapcsolatot is feltételez közöttük. 
Ez azt jelenti, hogy a vizuális kódokat szóképekké tudjuk transzformálni, és fordítva.

70. ábra: William John Thomas Mitchell (1942–) amerikai művészettörténész
Forrás: https://demo.reasonablegraph.org/archive/item/815

Hogy vajon igaz-e ez a feltételezés, erre a kérdésre kereste a választ W. J. Thomas Mit-
chell híres amerikai művészettörténész is korszakalkotó művében, amely The Language 
of Images címmel jelent meg 1980-ban, Chicagóban. Ebben egy családfára hasonlító 
modell segítségével osztályozta a képeket, és öt típust különböztetett meg: grafikus, 
optikai, észlelési, mentális és verbális képeket.

370	 Ruth Grossmass – Christiane Schmerl: Leitbilder, Vexierbilder und Bildstörungen. Über die Ori-
entierungsleistung von Bildern in der feministischen Geschlechterdebatte. Frankfurt, Campus Verlag, 
2002. 26. Az idézett rész a szerzők fordítása. 

https://demo.reasonablegraph.org/archive/item/815


227

Kép

képmás
hasonmás

hasonlóság
hasonmás

Gra�kus

festmények, szobrok, tervrajzok

Észlelési

érzéki adatok, érzékelhető emlékek, fantazmák

Mentális

álmok, leírások, ideák

Verbális

metaforák

Optikai

kivetítések, jelenségek, tükrök

71. ábra: Mitchell felosztása a képtípusokról
Forrás: Fehér Katalin: Kép, nyelv, nyelvi kép. Médiakutató, (2005) alapján a szerzők szerkesztése

Az ábra alapján a nyelvi képek a verbális kódok csoportjába tartoznak, amelyek – for-
májukat tekintve – végeredményben a metaforáknak is tartott leképezésekkel azono-
síthatók. Míg ezek vizuális megfelelői legalább négy csoportba sorolhatók be, lehetnek 
mentális képek, optikai jelenségek (önarckép, hasonmás, tükörkép) – vagy éppen vizu-
ális formátumú alkotások is. A kettő közötti kapcsolat a kép alapértelmezésében válik 
világossá: „[…] egy kép (legyen bár »anyagi« természetű, verbális vagy mentális) egy 
konvenciórendszer segítségével egy adott közegben hitet, véleményt, tudást jelenít meg, 
azaz közvetít egy dologgal kapcsolatban”.371 A közvetítői szerep pedig a transzformáció, 
a kódok egymásba való átalakítása révén jön létre. Egy további közös pont, amely szintén 
az átalakítás, pontosabban az átalakíthatóság mellett szól: absztrakciók (elvonatkozta-
tások) alapján hasonlítjuk össze a tartalmakat, azaz a hasonlatosság felfedezése után 
magát a hasonlóságot öntjük verbális vagy vizuális kódba, s így hozzuk létre a verbális 
hasonlatot (verbális kép), illetve a képmást (grafikus, optikai kép):

„A világ nyelvi képének az elmélete arra az elvre épül, hogy a természetes nyelvben a valóságnak 
nem az izomorf képe, hanem annak emberi interpretációja, értelmezése tükröződik. A folyamat 
eredményeként az ember memóriájában létrejön egy belső mentális valóság, egy információs tér-
kép. […] a metaforák […] intuitíve azért érthetők az átlagember számára, mert a nyelvben rögzült 
világ víziójából erednek.”372

371	 Horányi Attila: A képekről. In Horányi Özséb – Béres István (szerk.): Társadalmi kommunikáció. 
Budapest, Osiris Kiadó, 1999. 185.
372	 Janusz Bańczerowski: A szavak kapcsolódási mechanizmusa a világ nyelvi képének tükrében. Magyar 
Nyelvőr, 124. (2000), 3. 349.



228

Ezt a víziót alkotják meg az ábrán is jól kivehető módon az észlelési és a mentális képek. 
Valamennyi képtípus létrehozása kódolással történik, explicit vagy implicit jelleggel, azaz 
vannak olyan verbális és vizuális képek, amelyek megértése kevesebb erőfeszítéssel jár, 
mint másoké, és vannak olyanok, amelyek interpretációja komplexebb „képolvasási”, 
„képfejtői” hátteret követel meg. A bevezetőben felidézett szívmetafora a komplex tar-
talmat hordozó, de viszonylag könnyen értelmezhető szóképek közé tartozik; még a vele 
alkotott kifejezések és közmondások sem képeznek ez alól kivételt. Ezt szemléltetik 
az alábbi, Gyöngy Irma gyűjteményéből való példák, amelyben szerepelnek metaforák, 
hasonlatok, megszemélyesítések és komplex nyelvi képek is.373

Példák a szív köznévvel alkotott metaforikus összetételekre

jószívű, melegszívű, békés szívű, aranyszívű, szíve melegével, szíve-lelke benne, valaki a szí-
véből szól, szívből adom, jó szívvel, szívem virága, szívem kincse, szívem boldogsága, szíve-
sen, szívembe zárom, kicsi szívem neked adom, szív küldi szívnek szívesen, vallomás helyett 
küldöm a szívemet, szíve csücske, szíve választottja, szívügye, nagy szíve van valakinek, 
meglágyítja a szívét, szívének teljes melegével, szívem szívedhez ér (stb.)

szívtelenül élni nem lehet, rideg szívű, kőszívű, oroszlánszívű, átdöfött szív, vérző szív, bánatos 
szív, sajgó szívem, keserű szívem, szívdermesztő, szívfájdító, szívrepesztő, szívremegtető, 
szívszorongató, szívszaggató, szívem meghasadt (megszakadt, megrepedt), szíven ütötte, nem 
vagyok szívbajos (stb.)

szívem első gondolatja, szívemből beszéltél, helyén van a szíve, megesik a szíve rajta, dagad 
a szíve a boldogságtól (büszkeségtől), galamb szívet örököltem, kiönti a szívét, valami nyomja 
a szívét (stb.)

Ami a szívén, az a száján.
Nagy kő esett le a szívéről.
A szívébe markoló kegyetlen fájdalom.
Gatyájába szaladt a szíve.

„A semmi ágán ül szivem, kis teste hangtalan vacog, köréje gyűlnek szelíden s nézik 
a csillagok”374 (József Attila: Reménytelenül)

(Forrás: Gyöngy Irma gyűjtése, https://domokosikitekinto.eoldal.hu/cikkek/tarka-szot-
tes/ki-szivet-osztja-szet.html)

373	 Sajnálatos módon a honlap már nem érhető el az interneten, mégis megtartottuk a rá való hivatkozást, 
mert szép példa arra, hogy a nyelv iránt érdeklődő laikusok gyűjtései is tartalmazhatnak értékes adatokat. 
A gyűjtés a Domokosi Kitekintő című, időközben megszűnt helyi kiadványban jelent meg. 
374	 Az idézett példagyűjteményben a gyűjtő tévesen jelölte meg a jelzett sorok szerzőjét, a hibát javítottuk. 

https://domokosikitekinto.eoldal.hu/cikkek/tarka-szottes/ki-szivet-osztja-szet.html
https://domokosikitekinto.eoldal.hu/cikkek/tarka-szottes/ki-szivet-osztja-szet.html


229

A fenti keretben olvasható példák – bár formájukban, szerkezetükben és funkciójukban 
eltérnek egymástól – szemantikai és pragmatikai tekintetben egységesen szemléltetik a képi 
fogalomalkotás explicitebben és implicitebben elvonatkoztató tulajdonságát. Explicitebb 
a nyelvi kép, ha jobban megőrződik az alapszó (például szív) elsődleges jelentése, és a hozzá 
kapcsolódó metaforikus tartalom is közvetlenül ebből vezethető le. Az a metaforikus kép, 
amelynek az alapjelentése szorosan kapcsolódik az alapszó által kodifikált (egységesült) 
jelentéshez, gyorsabban és biztosabban felidézhető képre vonatkozik. Mögötte kollektív 
jelentés, a közösség számára fontos, történelmileg és kulturálisan átörökített tudás sejlik 
fel.375 Ezért az ebbe a csoportba tartozó szóképek erősebbek, explicitebbek, jobban elképzel-
hetők, könnyebben észrevehetők, és általában nem többjelentésűek. Nagy eséllyel kollektív 
módon megalkotott metaforákról van szó. Ezzel szemben az egyéni nyelvhasználatban 
létrehozott metaforák az egyéni képalkotás minőségét tükrözik, s számtalan individuális 
szintű értelmezési tartomány előtt nyitják meg az utat. Formájukat tekintve nem kodifi-
káltak, és mint ahogyan Grossmass és Schmerl jellemzik őket, implicitebbek, rejtettebbek, 
többrétegűbbek, s nehezebben is értelmezhetők.376 Büky László egyik elemzésében377 ki 
is mutatta, hogy Füst Milán költészetében nemcsak maga a szív főnév válik többszintűen 
értelmezett, individuálisan használt metaforává, hanem egész költészete is csak úgy érthető 
meg, ha a szív szót mint a költészet jelképét, mint az alkotó és védőangyalának szimbiózi-
sát interpretáljuk. Így válik a szív – következtet Büky László – Füst Milán költészetében 
vezérlő metaforává, azaz az összes többi verset összekötő intertextuális híddá, de mindez 
implicit, rejtett marad az olvasó előtt mindaddig, amíg nem vesszük észre, hogy a kulcsszó 
itt nem kollektíven kodifikált értelmet hordoz. Füst Milánnál a szív nyelvi képe nem pusztán 
az érzelmek tárháza, hanem „kis serleg”, amelybe a „lágy drága bor”, az élet nedve folyik 
bele, s amely szomjúhozik arra, hogy magába fogadhassa azt, ami élteti. Ez után a nyitó 
verbális kép után fejlődik tovább, terebélyesedik ki ez az egyébként is teljes alakú metafora 
komplex költői képpé: a szív a nő jelképe lesz, aki „a kis kelyhet” a „lágy drága bornak” 
felkínálja. Ahhoz, hogy ezt a jelképrendszert megértsük, végig kell mennünk a képalkotás 
minden lépcsőfokán úgy, ahogyan ezt W. J. T. Mitchell is javasolja. Az individuális észlelési 
hasonlatosságokból fantazmák, különleges, egyéni metaforák képei nőhetik ki magukat, 
amelyeket az észlelési képek tartományából előbb a mentális képek tartományába, majd 
a verbálisakéba küldünk át. Ezáltal rögzülnek a kiinduló képhez kapcsolt szemantikai 
mezők. Némely képek lehorgonyozódnak ebben a stádiumban, és a verbalizálódás útján 
kollektív képekké, azaz mindenki számára beazonosítható tartalmakká válnak. Más képek 
kiválnak az explicit tartományból, és implicitekké lesznek, azaz individuális tartalommal 
ruházzuk fel őket. Ezek a képek eltérnek a megszokottól, ahogyan azt a Füst Milán-i pél-
dában is láttuk. A szív metaforájához nem szokás szexualizált tartalmat kapcsolni: igaz, 
hogy a szív az életet fenntartó központi hely/szerv (a kehely), de köznyelvi értelemben véve 

375	 Grossmass–Schmerl (2002): i. m.
376	 Grossmass–Schmerl (2002): i. m.
377	 Büky László: „A szív idézete: líra”: A szív főnév használata Füst Milán és Karinthy Frigyes költői nyel-
vében. Acta Universitatis Szegedinensis, Sectio ethnographica et linguistica = Néprajz és nyelvtudomány, 
24–25. (1980). 205–236. 



230

nem azonosítjuk a nő meleg „ágyékával”, ám a kehely metaforikus értelmezése mégis 
megnyitja az utat ezen implicit azonosítás felé.

Roman Jakobsont, a Prágai Nyelvészkör meghatározó alakját is intenzíven foglal-
koztatta a költői nyelv metaforikus világa, és az, hogy ebben milyen viszonyban vannak 
egymással a verbális kifejezőeszközökkel felidézett vizuális tartalmak. Azzal Jakobson is 
egyetértett, hogy a vizuális és a metaforikus nyelvi képek egymást felidézve léteznek a leg-
intenzívebben, bizonyos esetekben ezért egymással függőségi viszonyban is állhatnak, de 
egymásba való átalakíthatóságukat némiképp kétségbe vonta. Jakobson abból indult ki, 
hogy a nyelv poétikai funkciója a felelős azért, hogy szóképekben beszélünk, és a „poé-
tikusság”, azaz a mondanivaló szemléletes képekben való közlése, mintegy „lefestése”, 
szituációtól és kontextustól függő erősséggel ugyan, de minden egyes közlésnek a kötelező 
alkotóeleme.378 A közléstartalmakat tehát, véli Jakobson,379 erősebben és kevésbé erősen 
ható szóképekbe rendezzük, például a saját érzelmi állapotunktól függően, vagy a kiváltani 
szándékozott hatásnak megfelelően választunk erősebb (drámaibb, poétikusabb, szem-
léletesebb) vagy gyengébb szemantikájú (kevésbé drámai, kevésbé poétikus, lágyabb) 
szóképeket a közléshez. Jakobson úgy gondolta, hogy a poétikus, azaz a kommunikáció 
poétikai funkciójának megfelelően megfogalmazott közlés mindig torzítás is egyben, mert 
a közlési funkciót, a denotatív jelentést a poétikai (metaforikus nyelvhasználati) síkon 
konnotatív jelentésekkel egészítjük ki. A konnotatív jelentés mindig hozzáadott jelentési 
elem, amelynek éppen az a funkciója, hogy a közösségi szintű, egyezményesen kódolt 
jelentéseket megszínezze, a mondanivalót árnyaltabbá tegye, s egyéni „ecsetvonásokat” 
csempésszen be a jelentésalkotási folyamatokba. Ez a beszélőknek megadja a lehetőséget, 
hogy a poétikai funkciót maximálisan kihasználják, egyéni szóhasználattal, individuálisan 
kódolt konnotatív jelentésekkel egészítsék ki a közösségi jelentéseket. A torzítás ebben 
az értelemben véve nem negatív fogalom. Mindössze azt jelenti, hogy a konnotatív jelenté-
sek pozitív vagy negatív irányba mozdítják el a denotatív, a „semleges” módon értelmezett 
elsődleges jelentéseket. Ritkábban pedig azt, hogy a konnotatív jelentések kimozdítják 
a helyükről a kodifikált közösségi jelentéseket, és teret adnak az egyéni jelentésalkotásnak.

Ez pedig nem egy egyenes vonalú és zárt vagy „lefordítható” kapcsolatot tételez 
fel a verbális forma és annak vizualizált, asszociált képi jelentése között, hanem egy 
hullámszerűen alakuló és nyitott, reflexív kapcsolatot. Jakobson A nyelv működésben 
című írásában380 egy Edgar Allan Poe-verset, A hollót elemezve mutatja be meggyőzően, 
hogy egy vizuálisan jól, könnyen és gyorsan asszociálható nyelvi kép csak részben nyitja 
meg a jelentésmezőket, mégpedig elsődlegesen a „közösségi jelentésmező” felé terelve 
az olvasót. Így a befogadó számára csak egyféle olvasatot tesz lehetővé, mégpedig azt, 
amelynek alapján az egyes kultúrák a holló szimbólumát interpretálják. Ez azonban 
még csak a felszínen ható „poétikai” funkció, mert a számunkra ismert jelentést hor-

378	 Jakobson (1960): i. m. 
379	 Jakobson (1969): i. m.
380	 Roman Jakobson: A nyelv működésben. In Roman Jakobson: A költészet grammatikája. Ford. Albert 
Sándor. Budapest, Gondolat Kiadó, 1982. 142–148.



231

dozza. A felszín alatti jelentések az egyéni jelentésmezők dinamikájában bontakoznak ki. 
Ebben a pillanatban a holló elveszíti kollektív társadalmi jelentését, és a metafora belép 
a jelentések individuális tartományába. Ennek a versek értelmezésében, hangsúlyozza 
Jakobson, sokkal nagyobb erővel kellene rendelkeznie, mint a társadalmilag meghatá-
rozott, kodifikált jelentésmezőnek. Csakhogy rendszerint az áll elő, hogy a tradicionális 
jelentések az erősebbek. Az olvasókban a tradíciók és a verbális jelekhez megszokottan 
társított képek kerekednek felül, és a transzformáció nem ér el a konnotatív jelentéstar-
tományba. A holló, a csúf madár azonban ebben a versben is jelentéstranszformáción 
megy át: a régi, a rossz emlékek tárházává válik, a múlt jelképévé, ahol „e lomha árnyból” 
a „lámpa rája omló fényén” szürreálisnak tűnő „alvó démon” lesz. Az egyéni félelmeink, 
kudarcaink és a saját egyéniségünktől, önmagunktól való félelmeink megtestesítője: 
a madár sötétsége, nemszerethetősége és csúfsága által a holló saját énünk árnyképe, 
fekete tükörképe. De vajon mi gátol minket abban, teszi fel a kérdést Jakobson, hogy 
ezt olvassuk ki a versből? Valóban megengedi a szöveg és annak metaforikus világa ezt 
az értelmezést, vagy csak a képzeletünk, a vizuális asszociációink által megsokasodott 
jelentéslehetőségekről van szó, amelyeknek az eredeti szöveghez végeredményben már 
nem sok közük van? A két kérdésre Jakobson nem kevésbé összetett válasza így hangzik:

„Ismét emlékeztetnünk kell arra, hogy A holló elsöprő sikerének oka abban a merészségben rejlik, 
amellyel a kommunikáció legbonyolultabb problémáit hozza mozgásba. A vers fő témája a sze-
relmes ifjú kapcsolatának helyrehozhatatlan elvesztése a ritka és ragyogó fiatal lánnyal; ezentúl 
semmiféle kapcsolat nem képzelhető el vele sem ezen a földön, sem a messzi Édenben (amelynek 
kitalált helyesírása [Aidenn] a maiden [fiatal lány] visszhangjául szolgál). Poe ars poeticája szerint 
ez csupán »anekdotikus részlet«, amelynek nincs köze a mű »mechanizmusához«: az, hogy a sze-
relmes ifjú gyásza inkább a fiatal lány halálával, és nem valamely köznapibb és prózaibb, de nem 
kevésbé kegyetlen eseménnyel áll kapcsolatban, egy köztünk mindennek vége típusú üzenet, amely 
egészen A hollóban leírt komor hotelszobáig vezet el bennünket, a józanul gondolkodó New York-
ban. Ami a hősnőt illeti, azon kívül, hogy nincs jelen a költeményben és – örökre – a névtelenség 
homályába vész, semmi nem érdekli a költőt: »verse a szenvedély hiányának közvetlen oka miatt 
válik költőivé«. De, hogy alkalmazkodjék a »közönség ízléséhez«, és talán hogy szabad folyást 
engedjen elfojtott félelmeinek és vágyainak, a költő azt a megoldást választotta, hogy a fiatal lány 
meghal – a halál, mint mondta, »a legmelankolikusabb téma« –, és a különösképpen zengő Lenóra 
nevet adja neki, amelyet a menyasszony és a halál témáját feldolgozó híres balladából vett át.
Poe nézetei a nyelv művészetének, és – még általánosabban – mindenfajta verbális struktúrának 
»gépezetéről és fogaskerekeiről« (olyan ember nézetei, aki alkotó és kritikus egy személyben) 
rendkívüli éleslátásról tanúskodnak. A sohamár refrén alkalmazása a versben és az ezzel kapcso-
latos nyelvi elemzése különösen helytállóak, mert itt válik világossá, hogy az »azonosság elve« 
mind a hang, mind a jelentés szintjén, kiállta a próbát. Az elkerülhetetlen sohamár mindig ugyanaz 
és mégis mindig más: egyfelől az expresszív hullámzások teszik változatossá a hangot, másfelől 
pedig »az alkalmazási mező változtatása«, vagyis az, hogy a sokféle kontextus miatt a szó jelen-
téséhez minden előfordulásakor más és más konnotációk kapcsolódnak.”381

A vizuális alkotások interpretációs folyamatai még a fenti versképértelmezésnél is nyi-
tottabb „olvasatokat” tesznek lehetővé, és megerősítik azt a jakobsoni feltételezést, hogy 

381	 Jakobson (1982): i. m. 149.



232

nincs egyenes vonalú, „lefordítható” kapcsolat a nyelvi kép és annak vizuális kódolása 
között. Sokkal inkább szerteágazó, apró kapcsolódási pontok sokaságában létrejövő, 
individuális értelmezések „mélyén” találkozik egymással és olvad össze a nyelvi és a képi 
ábrázolás jelentése. Példaként Rényi András tanulmányát382 említhetjük, amely teljesen 
párhuzamos módszertant alkalmaz, azaz éppen úgy jár el egy Kondor Béla-alkotás 
értelmezési keretének a felvázolásában, mint ahogyan Jakobson az említett Poe-vers 
elemzésében. Egyrészt itt is felsejlik egy explicitebben értelmezhető, közösségi jelentési 
szint, amely az értelmezés előterébe „tolakodik”, másrészt meghúzódik mögötte egy 
individuális jelentésalkotási stratégia is, amelyben a vizuális kódok többrétegűségének 
lebontása által új jelentések születnek meg. A két elemzési eljárásban mindössze egy 
különbséget fedezhetünk fel: a verbális képeket fel kell építenünk ahhoz, hogy eljussunk 
a felszín alatti jelentésekhez, a vizuálisakat pedig le kell bontanunk. A hermeneutikai 
képértelmezés mutatja meg ehhez az utat, amelyet Rényi Kondor Béla híres rézkarcának, 
a Szent Antal megkísértésének elemzésével mutat be.

„A hermeneutikai képértelmezés a kép mint kép teljesítményét tárja fel, a közvetlenül szemléle-
tes, mégis kifinomultan artikulált és gondolatilag is rekonstruálható szemantikus folyamatokat, 
amelyek a vizsgált mű esztétikai komplexitását hordozzák. A mű annál jelentékenyebb, minél 
sokrétűbb, összetettebb, egyszersmind koherensebb viszonylatokat tudunk e »látó látás« révén 
feltárni benne. A művészettörténeti hermeneutika ennyiben világosan opponálja a hagyományos 
művészettörténet értékközömbösségét, az esztétikai kritika mozzanatát nélkülöző »objektív« 
tudományosság ideálját is. Mindez persze nem jelenti azt, hogy a képhermeneutika egymást kizáró 
alternatíváknak tekintené a képek irodalmi, ikonografikus stb., illetve sajátos-képi értelemartiku-
lációját, inkább a közöttük lehetséges átmeneteket tekinti lényegesnek. Elméleti szempontból ezért 
a »nyelv« és a »kép« egyformán metaforikus konstitúciójára irányítja a figyelmet, a műelemzés 
praxisában pedig […] a konkrét ikonográfiái szubsztrátum, valamint a képi megjelenítés egymásba 
átcsapó metaforicitásának felmutatására törekszik. Értelmezésem ezért a továbbiakban igyekszik 
elkerülni, hogy a szóban forgó képet egyrészt az ikonográfiái, másrészt a stiláris topika segítségével 
pusztán »besorolja«. A számomra érdekes kérdés éppen a tematika és a megjelenítés relációjára 
vonatkozik, ez viszont az alkotás, ill. a befogadás aktív tapasztalati folyamatában jön létre: mert 
egy kép mitikus erővel csupán ama képalkotó folyamatban és azon keresztül rendelkezik, amelyben 
megszületett, s amelyet látszólagos lezártsága ellenére is felkínál a befogadónak.
(Ábrázolás versus tapasztalás) Szent Antal megkísértésének ábrázolástörténete e sajátos képher-
meneutikai szempontból is igen tanulságosnak bizonyul. A remete démonoktól való fenyegetett-
ségének ikonográfiája ugyanis épp akkor válik különösen népszerűvé a németalföldi és a német 
művészetben, amikor – a 15. század utolsó harmadában – megnő az igény a képi megjelenítés »rea-
lizmusa«, »valósághűsége« iránt. Schongauer vagy Grünewald a démoni lényeket ismert, gondosan 
megfigyelt természeti formákból konstruálják meg, s ezek annál hatásosabbak, minél újszerűbb 
zoológiai képleteket képes egyrészt az alkotói fantázia kitalálni, másrészt minél eredményesebben 
alkalmazzák a művészek a naturalista stilizáció vívmányait. A művészi siker fokmérője itt az, hogy 
a kép – mint mesterséges tárgy, artefaktum – a lehető legteljesebb mértékben »eltűnjön« abban 
a jelenésben, amely csak általa válik szemlélhetővé. A megjelenített irracionalitás meggyőző ereje 
a megjelenítés racionalitásán, tökéletes technikai kiszámítottságán áll vagy bukik. […] Figyelemre 
méltó, hogy a képi megjelenítés új, »racionálisabb« paradigmája miképpen módosította a mítosz 

382	 Rényi András: A mítosz képétől a kép mítoszáig. Kísérlet egy Kondor-rézkarc képhermeneutikai értel-
mezésére. Művészettörténeti Értesítő, 37. (1988), 1–2. 1–16.



233

tartalmi értelmezését. Egyetlen pillantás Schongauer vagy Grünewald említett képeire meggyőz 
arról, hogy ez a stilizáció azzal, hogy egy magában anonim ábrázolás puszta tárgyaként értelmezi, 
egyben külsővé-idegenné is változtatja a megkísértés hatalmait, amelyek ily módon lehetnek ugyan 
nagyon félelmetesek, de mindig megkülönböztethetők – vagyis mintegy racionálisan ellenőrizhetők 
maradnak. Másként fogalmazva: a naturalista ábrázolás az értékvilág éles polarizálását, az isteni 
erények és a sátáni bűnök meseszerűen egyértelmű elválasztását teszi lehetővé azzal, hogy a néző 
számára képileg élesen elkülöníti a remete »természetes« és a démonok »természetellenes« alakza-
tait. E didaktikus moralizáló felfogásnak az az ára, hogy elvész a történet valóban mitikus magva, 
a kísértés és aszkézis szubjektív dialektikája. Antal személyes példaadásának eredeti intenciója 
ugyanis nyilvánvalóan a keresztény aszkéta életvitel értékeinek felmutatása volt, benne a hit belülről 
vállalt, akart mivoltára került a hangsúly. Schongauer vagy Griinewald remetéje viszont – tisztán 
képileg – rajta kívül álló metafizikai erők harcának puszta tárgyává lesz. Minél taszítóbb és fék-
telenebb a terror és minél kiszolgáltatottabb neki a remete, annál kevésbé mutatkozhat a végül is 
önmagával vívott küzdelem valódi szubjektumának: példátlan lelkiereje e műveken óhatatlanul 
a gyermetegség vonásait ölti magára. Chastel egyenesen úgy véli, hogy a remete-kísértés Grü-
newaldék esetében már csupán ürügy a kései középkor ördög-ikonográfiájának továbbfejlesztésére. 
Éppen ő az a kutató, aki elsőként tárja fel a remete-mítosz ama mélyebb, »lélektani« aspektusát, 
amely a modern értelmezések alapja is lett. Valóban, az általa elemzett Hieronymus Bosch az első, 
aki újra felfedezi a megkísértés vonzó elemét, belső dialektikáját. Részben tematikusan – az eroti-
kus csábítás titokzatos felidézésével –, részben – s számunkra ez a fontosabb – a rejtélyes lények, 
fantasztikus képződmények és cselekmények áttekinthetetlen képszerű forgatagával, amely, mint 
Chastel mondja, »olyan fantázia törvényeit követi, mely meghaladja értelmünket«.”383

Mint láttuk, Mitchell a kép reprezentációs funkcióját a képalkotás oldaláról közelítette 
meg, mivel arra a kérdésre kereste a választ, hogy hogyan jönnek létre a képek a szö-
vegben és a művészi alkotásokban, amelyek a művész gondolatait nemcsak képnyelvre 
fordítják le, hanem magát a gondolatot „képiesítik”. A német művészettörténész Erwin 
Panofsky ezzel szemben a kép befogadója felől alkotta meg az interpretációs sémáját, 
amely az ikonológiai rendszer nevet viseli.384

72. ábra: Erwin Panofsky (1892–1968) német művészettörténész
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Erwin_Panofsky

383	 Rényi (1988): i. m. 3–4.
384	Panofsky (1978): i. m. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Erwin_Panofsky


234

A módszer elsődlegesen arra ad magyarázatot, hogy miként zajlik a művészeti alkotások 
értelmezési folyamata, de arra nézve is jó támpontot nyújt, hogy milyen viszonyban 
áll egymással a vizuális és a verbális ikon. Amikor szemügyre veszünk egy vizuális 
alkotást, három értelmezési fázist járunk be. Az első az úgynevezett preikonografikus 
szakasz, amikor is a vizuális jelet beazonosítjuk, azaz például belső monológban vagy 
külső dialógusban megfogalmazzuk, milyen hangulatot, személyt, tárgyat, szituációt stb. 
fedezünk fel az alkotás szemlélése közben, s megfogalmazzuk, hogy ezek mely tapaszta-
latainkhoz állnak a legközelebb, mire hasonlítanak a legjobban stb. Ebben a szakaszban 
rendeljük hozzá a képhez, az alkotáshoz, a vizuális kódhoz az alapvető jelentést, amely-
ből kiindulva fogjuk végrehajtani a második szakaszban az úgynevezett ikonografikus 
elemzést. Az alapvető jelentés megtalálásában a konvencionális jelekre és jelentésükre 
támaszkodunk. Ebben már a szimbolikus jelentések után kutatunk, és igyekszünk azo-
kat az emlékezetünkből felidézni és összefüggésbe hozni az alkotással. A szimboli-
kus (ikonikus) jelentés megtalálásában a kódismeretünkre, a szimbólumismeretünkre 
támaszkodunk, végeredményben a közös kulturális tudásunk mutat utat az alkotás átvitt 
értelmű jelentésének megragadásához. Az értelmezésnek ebben a szakaszában ismerjük 
fel az alkotást létrehozó kifejező elemeket is, mint például allegória, megszemélyesítés stb. 
Az interpretációt lezáró szakasz Panofskynál az úgynevezett ikonológiai elemzés, amikor 
is megállapítjuk, hogy személyesen nekünk mit mond egy kép, szobor vagy festmény. 
Ez az individuális értelmezési szakasz, amelyben az értelmező én az alkotó művésszel 
lép interakcióba, hiszen azt akarjuk megfejteni, hogy miért így és miért az adott esz-
közökkel ábrázolta a tartalmat a művész, és vajon a két látásmód ugyanazt a jelentést 
hordozza-e. Az interpretációs folyamat szakaszait Panofsky szerint végigkíséri egy úgy-
nevezett ellenőrző folyamat. Ez mind a három szakaszban azért felelős, hogy kijavítsa 
az esetleges értelmezési hibákat. Az ellenőrző szakaszokban komplex ismeretekre van 
szükségünk, amelyeket egyrészt a szociokulturális tanulás és a művészetről való tanulás 
folyamatában, másrészt a korábbi interpretációs eredményeink és tapasztalataink alapján 
gyűjtünk össze. Az alábbi ábra ezeket az interpretációs lépéseket szemlélteti.

6. táblázat: Az interpretáció lépései

Az értelmezés
tárgya

Az értelmezés
szakasza

Az értelmezés 
feltétele Ellenőrzés 

Elsődleges 
észleletek 

Preikonografikus 
leírás Tapasztalat

Stílustörténeti ellenőrzés: Megfelel-e 
az alkotás stílusa annak az időnek, 
amelyikben készült?

Másodlagosan vagy
konvencionálisan 
hozzárendelhető jelek 
felismerése

Ikonográfiai 
elemzés Jelismeret

Típustörténeti ellenőrzés: Megfelel-e 
az ábrázolás módja a felfedezett 
szimbólumoknak?

Belső jelentés vagy tartalom 
felfedezése

Ikonológiai 
elemzés Képzelet Szimbólumtörténeti ellenőrzés: Megfelel-e 

az értelmezés a művész gondolatvilágának?

Forrás: Panofsky (1978): i. m alapján a szerzők szerkesztése



235

4.5. A kép és a szó funkcionális viszonya

A kép az egyik legkomplexebb kifejező- és ábrázolóerejű összetevője a kommunikációs 
rendszereknek, és e funkcióján túl mint a gondolatainkat, tudásunkat rendszerező és új 
gondolatokat, új tudást létrehozó entitás is fontos szerepet tölt be a kultúra szervezésében. 
A kép fogalmának meghatározása helyett ezért is próbálkozott inkább W. J. T. Mitchell is 
az 1994-ben megjelent tanulmánykötetében (Picture Theory: Essays on Verbal and Visual 
Representation) a képek tipologizálásával. Ebben csak részben lehet a segítségünkre az, 
hogy a kép szó hallatán a következő jelentésekre gondolhatunk:

7. táblázat: Képi funkciók

Nyelvi
kategória

Jelölő
struktúrák

Képi
kategóriák

Jelentési
struktúrák

W. J. T.
Mitchell
tipológiája

köznyelv, konkrét festmény,
rajz,
kivetítés,
felvétel, portré 

képmás
(arckép),
tükörkép,
fénykép,
művészkép,
ábra

műalkotás,
fizikai jelenség

grafikus,
optikai

köznyelv, absztrakt meglátás,
képzeletben 
megalkotott fogalom

idea,
elképzelés,
ábrándkép, álomkép

gondolati egység mentális

szaknyelv, absztrakt metafora,
allegória

jelkép nyelvi egység,
szemléletes
összehasonlítás

verbális,
retorikai

szaknyelv, konkrét kivetítés,
jelenet,
leképezés

(színpad)kép irodalmi alkotások 
fejezete,
színházi díszlet, 
színpadra vitel

észlelési

köznyelv, konkrét ábrázat,
fizimiska

arckép arckifejezés nonverbális

Forrás: a szerzők szerkesztése

Ezek a képjelentések és azok elhelyezése a W. J. T. Mitchell által megalkotott képelmélet-
ben természetesen a különböző konkrét és elvont értelemben vett képmeghatározásokra 
támaszkodnak, de figyelembe veszik azt is, hogy a kép mint entitás egyszerre képes 
a valódi és a képzelt (a kép által leképezett) világ külső és belső kognitív és emocionális 
struktúráinak megjelenítésére is. Mint látjuk, W. J. T. Mitchell egységben kezeli a verbális 
és a vizuális képeket, és ez vezette el a korszakalkotó pictorial turn, a „képi fordulat” 
terminusának és jelenségének a leírásához.

Ezzel lényegében új szempontokra támaszkodva gondolta el a kommunikáció történe-
tének szakaszait. Az egyes szakaszokat fordulatokra osztotta fel, amelyekben megfigyelte, 
hogyan váltakozik egymással a kép és a szó viszonya. Pontosabban: W. J. T. Mitchell 
azt határozta meg, hogy az emberi kommunikáció egyes szakaszaiban mikor, milyen 



236

típusú képekben gondolkodunk, és milyen típusú képi egységekbe rendezetten fejezzük 
ki magunkat.385 Ehhez kiindulásképpen Richard Rortynak még az 1970-es években kidol-
gozott retorikatörténeti szakaszolását vette alapul. Rorty386 úgy szakaszolt, hogy az ókori 
és a középkori retorikusok beszédeikben „konkrét dolgokkal” foglalkoztak, amelyeket 
a széles tömegek számára konkrét, konvenciókon alapuló nyelvi képekbe (hasonlatok, 
metaforák, szimbólumok) öntöttek. Ezzel szemben, véli Rorty, az újkori retorikusok már 
sokkal elvontabb képi világra építették fel a különböző ideákról (például szabadság) szóló 
tanaikat, de a képekben való beszédmód még mindig egység tudott maradni, azaz a hasz-
nált nyelvi képek jelentése sokkal egyértelműbb volt, mint napjaink retorikájában. Rorty 
szerint a 20. században átléptünk a verbalitás új szakaszába, amikor is a nyelvi képek 
jelentése olyan összetetté vált, hogy már aligha beszélhetünk konvenciókról. Rorty ezt 
a fordulatot nevezte el linguistic turnnek, azaz „nyelvi fordulatnak”, és értelmezésében 
ez azt jelenti, hogy kommunikációs tekintetben az individuálisan megalkotott és értel-
mezett nyelvi képeké lett a főszerep. Rorty tehát azt mondja, hogy korábban egységesebb 
és konvencionalizáltabb volt a nyelvi képek jelentésstruktúrája, és ezért erősebb volt 
az a szerepük is, hogy leírják, rendszerezzék és közvetítsék a mentális és emocionális 
tartalmakat. W. J. T. Mitchell ezt egészíti ki azzal, hogy a képek nemcsak strukturálják 
(leképezik), hanem konstruálják (alakítják) is valóságunkat (világkép), a világunkat 
magát, és a 20. századtól kezdve éppen a képalkotás technikai fejlődése mutatja meg, 
hogy egy olyan kommunikációs szakaszban járunk, ahol a képek konstrukciós (alkotó) 
ereje nagyobb, mint a rekonstrukciós (leképező) vagy a reprezentációs (ábrázoló). W. J. 
T. Mitchell ezt nevezi pictorial turnnek, azaz „képi fordulatnak”. Ebben az elképzelés-
ben a nyelvi kép (metafora) és a vizuális kép (grafikus, optikai) egyformán teljes értékű 
jelentéshordozó egysége a kommunikációnak. Egyszerűen szólva mindössze arról van 
szó, hogy a vizuális képek és a szóképek kifejező, ábrázoló és alkotó-alakító ereje nem 
egyforma erősségű az egyes kommunikációs szakaszokban. Ebből következően megala-
pozott megközelítésnek tűnik, hogy a „nyelvi fordulat” a reprezentáló és a rekonstrukciós 
funkció előtérbe kerülése miatt a szóképeknek (W. J. T. Mitchell felosztásában: verbális 
képek), míg a „képi fordulat” a vizuális képeknek (W. J. T. Mitchell felosztásában: optikai 
és grafikus) tulajdonít nagyobb jelentőséget.

A fentiek a kép mint fogalom jelentésének az összetettségét példázzák, aminek alapján 
nem kétséges, hogy ez a fogalom maga is metafora. Az úgynevezett Dornseiff-féle elem-
zés a szavak jelentését szótárgycsoportokba sorolja be,387 és ez kimutatta például, hogy 

385	 Mitchell (1994): i. m.
386	 Richard Rorty: The Linguistic Turn. Recent Essays in Philosophical Method. Chicago, University of 
Chicago Press, 1967.
387	 Franz Dornseiff (1888–1969) német klasszika-filológus ötlete az volt, hogy a nyelvek szókincsét és ezáltal 
lexikális (metaforikus) kifejező erejét is jobban megismerhetjük, ha a szavakat nem betűrendben rend-
szerezzük, hanem jelentésük alapján szótárgycsoportokba soroljuk be. Összesen 996 tárgycsoportot (fa, 
virág, eszköz stb.) különböztetett meg, amelyeket 20 nagyobb logikai kategóriába rendezett el (élő, élettelen 
stb.). A kép ebben a rendszerben például a fogalmak között kapott helyet, de bekerült még a tárgyak közé 
is. Ebben a részben az először 1934-ben kiadott munkájának előszavára támaszkodtunk: Franz Dornseiff: 
Der deutsche Wortschatz nach Sachgruppen. Leipzig, VEB, [1934] 1992.



237

a kép szó azért is metafora, mert az egyértelműség kedvéért már a denotatív jelentéseket 
is a jelentést pontosító összetett szavakkal vagy jelzős szerkezetekkel kell kifejeznünk: 
művészkép, színpadkép, tájkép, fénykép, jelkép stb., mivel a kép alapjelentése túlsá-
gosan tág. Ezek az összetételek funkciójukat tekintve a képet mint fogalmi metaforát 
konkretizálják, azaz háttérbe szorul – vagy teljesen elvész – az alapjelentés metaforikus 
síkja, és helyette a minőségi/minősítő besorolás kerül előtérbe. Dornseiff ezt a jelentés 
lehorgonyzásának nevezi, és megkülönbözteti a szintaktikai (szintaktikailag kötött) 
és parataktikai (szintaktikailag nem kötött) viszonyítással (Dornseiffnél: absztrakcióval) 
létrehozott jelentésképeket. A parataktikai viszonyítással szerkesztett szóképekben nem 
találunk olyan koordináló elemet, amely a jelentést azonnal a megfelelő jelentéscsoportba 
horgonyozza le, mert nehezebben alkotjuk meg a jelentést körülíró szerkezetet, és sok 
esetben nem is tartjuk azt a „jelentést totálisan átadó/átvivő” tulajdonságnak.388 Beosztá-
sában példaként az életkép és a látkép összetételt hozza fel, amelyeket úgy értelmezünk, 
mint „az életből vett képet”, illetve mint „a látott képet”, de mégsem konkrét viszonyt 
képzelünk el amögött, hogy milyen kapcsolatban áll az élet a képpel, a lát(ás) a képpel, 
mint a szintaktikai absztrakció esetében. Ez utóbbi jobban megköti az értelmezést, mint-
egy függőségi – például birtokos – viszonyba állítja a képet a megjelenített tartalommal, 
azaz az analóg képmással. Dornseiff szerint a szintaktikai viszony abban az esetben 
valósul meg tökéletesen, ha az alapszót szinonimával is helyettesíthetjük, amely ugyan-
arra a szintaktikai viszonyra utal. A magyar nyelvben a világkép és az arckép szavunk 
lehet ilyen típusú szintaktikai absztrakció, mert úgy értelmezhetjük, mint világnézet, 
világszemlélet, illetve ábrázat, arckifejezés. A parataktikai viszony esetében nem állnak 
rendelkezésünkre szinonimák.

Dornseiff tehát a nyelvi képek absztraháló (elvonatkoztató) funkcióját emeli ki. Úgy 
véli, hogy ennek alapján válik lehetővé az „erős” és „gyenge” metaforikus tartalmakat 
kifejező szóképek csoportosítása. Egyértelmű, hogy a képzeteket, az elképzeléseket 
az erősen elvont nyelvi képek („valódi metaforák”) csoportjában helyezi el, míg a kevésbé 
elvont nyelvi képeket a „metaforikusnak ható tárgycsoportokba” („metaforikus tárgyak”) 
osztja be. A tájkép ugyan látkép, de a konkrét meghatározása mégis az, hogy „tájat 
ábrázoló kép”, illetve „látást ábrázoló kép”. Ezért a tájkép a metaforikusan kifejezett 
tárgyak, míg a látkép a képzetek (valódi metaforák) csoportjába került.

A képek absztraháló képessége tehát abban rejlik, állítja Dornseiff, hogy az inter-
pretáció során megkeressük a jelentések (a metaforákon keresztül azonosítandó tar-
talmak) és a jelölő elem (az azonosító) között létrejövő szintaktikai vagy parataktikai 
viszonyokat, és megállapítjuk, hogy az adott szóképben milyen erős az absztrakció foka 
(például összehasonlítás, utánzás, lemásolás). E logikai elrendezés értelmében a képek 
„konkrétumokat” vagy „absztraktumokat” testesítenek meg. Az első csoportba tartozó 
verbális és vizuális jelentések metaforikussága gyengébb, a megjelölt tartalom egyértel-
műbb, tárgyiasultabb. A második csoport metaforái képiségükben erősebbek, elvontabb 
tartalmakra utalnak, és jelentésükben szimbolikusabbak, mint a tárgyiasult metaforák.

388	 Dornseiff (1992): i. m. 36.



238

73. ábra: Franz Dornseiff (1888–1960) német klasszika-filológus
Forrás: www.saw-leipzig.de/de/mitglieder/dornseifff

A verbális és vizuális képek második fontos tulajdonsága a specifikációs (részletező, 
behatároló, kijelölő) képességük. Erre utal egyrészt a kép mint metafora is, abban a jelen-
tésében, hogy elképzelés, képzet, benyomás, elgondolás, amelyek „leképeződéseit” W. J. 
T. Mitchell a mentális és a perceptív képek csoportjában helyezi el.389 Mitchell alapján 
a fantazmákat, az ideákat és az álomképeket soroljuk ebbe a csoportba. Másrészt pedig 
nem szabad elfelejtenünk, hogy a képek szerepe az is, hogy leképezzék a valósághoz 
fűződő viszonyunkat. Michael Pauen390 úgy értelmezi ezt a funkciót, hogy a képek 
specifikálják ezt a viszonyt. Megkülönböztet szimbolikus és analogikus specifikációt. 
Az analógián alapuló képi reprezentációk valóságos észleleteken alapuló verbális és vizu-
ális jelek. A hangutánzó szavak például a hallott természetes hangokat adják vissza 
verbálisan, egy várostérkép piktogramjai a valóságnak megfelelően tudják reprezentálni 
például az épületek funkcióját. A szimbolikus reprezentációk a belső valóságnak megfe-
lelő észleleteket tükröznek vissza, amelyek verbalizálása és vizuális megjelenítése nem-
csak távolabb esik a valóságos világ mentális reprezentációitól, hanem megformálásuk is 
individuális jeleken alapszik. Goodman391 a képek specifikációs funkcióját tekintve egy 
kissé eltérő felosztást alkalmaz: szintaktikai és szemantikai specifikációt különböztet 
meg. A szintaktikai esetében a képek a lehető leghívebben adják vissza a valóságot, mert 
a reprezentáció valóságos észleleten alapszik, azaz valamelyik érzékszerv funkcionális 
bevonásával jön létre, de mindig és kizárólag az individuális észlelet képezi a valósághoz 
való hasonlítás, azaz a vizuális vagy a verbális jel alapját. A kifejezés síkja szintaktikai, 
mert verbális és vizuális eszközökkel azt a viszonyt fogalmazza meg, hogy észleleteink 
hasonlóak vagy különbözőek-e. Ezzel szemben a szemantikai specifikáció a mentális 
(belső) gondolatokat formálja vizuális és verbális kódokká, amelyek kifejezésében éppen 

389	 Mitchell (1994): i. m.
390	 Michael Pauen: Die Sprache der Bilder. In Klaus Sachs-Hombach – Klaus Rehkämper (szerk.): 
Bild – Bildwahrnehmung – Bildverarbeitung. Magdeburg, Deutscher Universitätsverlag, 2004. 209–219.
391	 Goodman (1995): i. m.

http://www.saw-leipzig.de/de/mitglieder/dornseifff


239

a kollektív tapasztalatból való kiindulás lesz az alap, mert bár az egyének saját mentális 
reprezentációikat másokéival összevetve fejezik ki, ez csak akkor sikerülhet, ha felfedezik 
ezek között a szemantikai kapcsolódási pontokat.

A képeknek van egy harmadik funkciójuk is, amelyet helyettesítő, azaz abszorpciós 
funkciónak nevezünk. Ez azt mondja ki, hogy az absztrakció csakis szimbolikus lehet, 
tehát a képen nem a valóságos tárgyat vagy személyt látjuk. Ismerős lehet a kérdés: Mit 
látsz a képen? A válaszunk természetesen az, hogy egy pipát. De ez nem lehetséges, 
legalábbis nem a képek helyettesítő funkciója, valamint Gérard Genette francia iroda-
lomtudós okfejtése nyomán. A kép ebben a felfogásban az érzékszervi észlelések alapján 
mindig csak valaminek a képmását mutatja. Ennek legismertebb példája egy festmény, 
amely A képek árulása címet kapta, és René Magritte belgiumi születésű festő alkotása. 
A kép alatt olvasható a híres mondat is: „Ez nem pipa.”

74. ábra: Pipa, vagy sem?
Forrás: https://kepzelmeszek.wordpress.com/rene-magritte/

Mit is látunk a képeken, és mire asszociálunk velük kapcsolatosan? – teszi fel a kérdést 
Genette is a Fiction et diction című könyvében, amelyet először 1991-ben392 Párizs-
ban adtak ki. Nagyon leegyszerűsítve a kép, a szó és a megjelenített objektum közötti 
oppozicionális viszonyról van szó, amelyet még Robert S. Nelson fejtett ki egy 1979-es 
írásában.393 Ő lényegében ellentétes irányúnak fogja fel az észlelés (szenzorikus, per-
cepcionális jel, Mitchellnél: az észlelési kép), a verbális jel és a konceptuális jelek között 
fennálló viszonyokat, mert a koncepciót kifejező jelek végeredményben nem azonosak 
magával a koncepcióval, és ha a koncepcióhoz verbális és vizuális jelek is tartoznak, 
ezek sem egymással teljesen megegyező tartalmat tudnak visszaadni.

392	 Mi a könyv német nyelvű fordítását vettük alapul: Gérard Genette: Fiktion und Diktion. München, 
Fink, 1992.
393	 Robert S. Nelson: Descarte’s Cow and Other Domestications of The Visual. In Robert S. Nelson (szerk.): 
Visuality Before and Beyond the Renaissance. Cambridge, Cambridge University Press, [1979] 2000. 5–22.

https://kepzelmeszek.wordpress.com/rene-magritte/


240

8. táblázat: Kódolási irányok

szó verbális jel
konceptuális
mentális jel

kép vizuális jel
koncepció verbális/vizuális jel

Forrás: a szerzők szerkesztése

75. ábra: Gérard Genette (1930–2018) francia irodalomtudós
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9rard_Genette

Genette is az mondja, hogy a „fikció” (elképzelt, a közvetíteni szándékozott tartalom) 
nem feltétlenül azonos a „dikcióval” (a megformált, a közvetített tartalommal). A verbális 
és a vizuális képek keletkezésének történetében ezért okvetlenül el kell különítenünk két 
szakaszt, az „histoire” és a „discours” szakaszát. Az elsőben megszületik a fikció, a tör-
ténet, ha úgy tetszik: a sztori. A másodikban pedig a fikcióhoz hozzárendeljük a kifejezési 
formát, a „discours” alapegységeit (például verbális, vizuális jelek kombinációját). A kettő 
azonban általában nem fedi le teljesen egymást, s többnyire szükség van egy köztes állo-
másra, az úgynevezett „récit”-re, azaz a magyarázatra, ami megteremti a kapcsolatot a kon-
cepció és a vizuális/verbális jelek között. A „récit” köztes képiségbe önti a mondanivalót, 
és textuális (nyelvi), illetve vizuális képeket tud létrehozni, hogy megszülethessen a végső 
formába öntés, a „dikció”. Ám, mint láttuk, ez a folyamat már sosem azonos az észlelés 
objektumával. Ennélfogva a képek szükségszerűen mindig becsapják az értelmezőiket. 
A Képzelmészek művészeti portál szerzője is arra a kérdésre kereste a választ, hogy a néző 
optikai vagy mentális csalás áldozata-e, mondjuk, Magritte munkáit szemlélve:

„Képein gyakran jelennek meg egyszerű tárgyak szokatlan kontextusban, új jelentést kölcsönözve 
a megszokott dolgoknak. A tárgyak mást jelentenek, mint aminek látszanak, ez tipikus technika 
nála. »A képek árulása« (La trahison des images) című festményén egy pipa látható, s ezt oly 
módon komponálta, hogy az dohányreklám érzetét keltse. A pipa alá ecsettel írta: »Ez nem egy 
pipa« (Ceci n’est pas une pipe), mely ellentmondásnak tűnik, de gyakorlatilag igaz – a festményen 
nem egy pipa van – ez a pipa képe.”394

394	 Forrás: https://kepzelmeszek.wordpress.com/rene-magritte/

https://en.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9rard_Genette
https://kepzelmeszek.wordpress.com/rene-magritte/


241

Zrínyifalvi Gábor Ez pipa. Magritte képétől Foucault elemzéséig – és vissza című 
könyvében395 éppen azt rekonstruálja meggyőzően, hogy ha a kép és az általa ábrázolt 
entitás viszonya oppozicionális, azaz a kép nem tükre (tükörképe) a valóságnak, akkor 
a szókép sem tükörképe a vizuális jelének. Éppen az elemzett alkotás a jó példa arra 
is, hogy a jelentés és a vizuális, illetve verbális jeltest egymással összeegyeztethetetlen 
viszonyba kerül:

„A két eltérő alkotóelem összeilleszthetetlensége önmagában még nem okozna problémát, de 
»tartalmi« ellentétük odáig fokozódik, hogy a szöveg nem-képi elemként, hanem jelként, tisztán 
olvasva, tehát értelmezendő szövegként, egyenesen megkérdőjelezi a másik, a kizárólag képi elem 
kompetenciáját, igazságtartalmát, miközben ő is ennek a Magritte alkotta közös képi létmódnak 
a része. A tagadás pusztító »démona« működik benne. Pedig önmagában a kijelentés meglehetősen 
ártatlan, hiszen semmi többet nem állít, mint hogy »ez nem pipa«. Ez azonban elegendő ahhoz, 
hogy az alkotásban feloldhatatlan feszültség keletkezzen.”396

76. ábra: René Magritte (1898–1967) szürrealista festőművész
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Magritte

A képek helyettesítő funkciójának megértésén keresztül jutunk el a képek negyedik funk-
ciójához, amelyet allegorikus, más szóval megszemélyesítő funkciónak is szokás nevezni. 
Ennek a funkciónak a meghatározásakor a hasonmás fogalmából indulunk ki, azaz nem 
tagadjuk, hogy „ez nem pipa”, de mégis leszögezzük, hogy a vizuálisan ábrázolt objektum 
vagy a verbálisan asszociált szókép felidézheti a megtestesített létező/létezett, kitalált 
vagy valóságos alakok, tárgyak, személyek tulajdonságait is, aminek alapján az elsődleges 
jelentések kapnak egy másodlagos jelentést. A képen látott vagy a szövegben leírt alak, 
tárgy, fogalom tulajdonságaiban megegyezik a gondolatban létező alak, tárgy, fogalom 
tulajdonságaival, azaz másodlagosan ugyan, de mégiscsak pipa a pipa. Az absztrakt gon-
dolat a verbálisan vagy a vizuálisan megjelenített képen keresztül gondolattársításon 
megy át, amelyben összevetjük az észlelt jelenségeket egy mögöttes tartalommal. Az alle-

395	 Zrínyifalvi Gábor: Ez pipa. Magritte képétől Foucault elemzéséig – és vissza. Budapest, Kijárat 
Kiadó – Meridián Kiadó, 2007.
396	 Forrás: https://artmargok.wordpress.com/portfolio/rene-magritte-a-kepek-arulasa-ez-nem-pipa/

https://en.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Magritte
https://artmargok.wordpress.com/portfolio/rene-magritte-a-kepek-arulasa-ez-nem-pipa/.


242

gória úgy reprezentálja tehát a képi jelen-
tést, hogy megszemélyesíti a „láthatatlant”, 
az „érzékelhetetlent”. A képek allegorikus 
funkciója teszi lehetővé, hogy az elsődleges 
jelentésekből átlépjünk az elvont jelentés-
mezőkbe, és eljussunk az üzenet mögött 
rejlő üzenethez. Az allegória megértésé-
nek folyamatában a denotatív jelentéseket 
fokozatosan kiszorítjuk a képből, és a meg-
sejtett konnotatív jelentés felé kezdünk el 
orientálódni. Ezt nevezik a szakirodalom-
ban a képletesség fokozódásának a meg-
értésben.397 Bizonyos esetekben a verbális 
és a vizuális ábrázolások hasonlóan lát-
tatják a kulturálisan definiált allegóriákat. 

A halál az irodalomban is a Kaszás képében ölt testet, és számtalan képzőművészeti 
alkotásról is egy fekete ruhás, kezében kaszát tartó alak tekint ránk.

„Egy kép a leggyakrabban pusztán képzet, egy idea, amit az elménkben alkotunk, 
amit elképzelünk.”398 Megszületéséhez a fenti funkciókat a vizuális és a verbális képek 
általában párhuzamosan látják el. Kivételt képezhet ez alól a legutolsó, az allegorikus 
funkció, de ennek helyébe bármikor beléphet a szimbolikus funkció, amit már a korábbi 
fejezetekből ismerünk. Az egyes funkciók dinamikája, attól függően, hogy a szimbolizált 
tartalom mennyire összetett és sűrített, eltérő is lehet. Ha a képek funkcióit dinamikus 
egységben szemléljük, Michel Foucault francia filozófus és történész nyomán eljutunk 
a képek mint diszpozitívumok fogalmához.399 Egyrészt azért, mert a képek komplex 
módon hatnak a gondolkodásunkra, egyre képiesebbé, egyre erőteljesebben vizuálissá 
téve azt, aminek következtében a képek reprezentációs formái is egyre szimbolikusabbá 
válnak, vélekedik Michel Foucault is, aki korunk egyik legnagyobb hatású gondolkodója 
volt, és akinek szintén érdeklődési területéhez tartozott az, hogy milyen viszonyban áll 
a szó a képpel. A képek, írja Foucault egyik első, de nagy hatású könyvében,400 azért 

397	 Robert (2014): i. m.
398	 Jakobson (1969): i. m. 23.
399	 A diszpozitívum alatt azoknak a nyelvi és nem nyelvi kifejezőeszközöknek, eseményeknek és cselekvé-
seknek az összességét értjük, amelyek egy diskurzus kialakulása során befolyásolhatják annak tartalmát, 
formáját és szerkezetét. Foucault szerint a tartalom, forma és szerkezet hármas egysége határozza meg, 
hogy milyen képek segítségével fejezzük ki magunkat egy adott diskurzusban. Azt, hogy vizuális nyelvi 
és nem nyelvi cselekvések és a kimondott vagy a kimondatlan nyelvi szerkezetek lenyomatai hogyan kap-
csolhatók össze egy diskurzusban, esetleg hogyan szerkesztik magát a diskurzust, lényegében a diskurzust 
folytatók szabják meg, a diskurzustól elvárt tartalom és forma mentén (Michel Foucault: Archäologie des 
Wissens. Frankfurt am Main, Fischer, [1978] 1997. 119.). „A diszpozítívum maga a csillag […]” (Michel 
Foucault: Die Malerei von Manet. Berlin, Merve Verlag, 1999. 19.), amely a diskurzusokat megvilágítja, 
mégpedig a benne szereplő képek szimbolikus hatása által.
400	Michel Foucault: A tudás archeológiája. Ford. Perczel István. Budapest, Atlantisz Könyvkiadó, [1969] 
2001.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Ambrus Laura (2013) dolgozatában több látószögből is 
értelmezi a szóban forgó alkotást, és igyekszik 
egyensúlyba hozni a fentebb tárgyalt szemiotikai 
és szemantikai ellentétet! Olvassa el a tanulmányt! 
Letölthető: 

http://e-nyelvmagazin.hu/2013/12/04/egy-pipa-ezer-elete/

http://e-nyelvmagazin.hu/2013/12/04/egy-pipa-ezer-elete/


243

működnek diszpozitívumként, mert – a fenti funkcióikból következően – összerendezik 
a legkülönbözőbb tudásterületekről származó információkat, és ezek jelentéseit úgy 
sűrítik magukba, hogy nemcsak formájukban tudnak összekapcsolódni egy nagyobb 
egységgé, azaz diszpozitívummá, hanem jelentéstartományaik között is interakciók 
bonyolódnak le, amelyek új jelentéseket képesek létrehozni. Foucault úgy szemlélteti ezt 
a folyamatot, hogy a képek csillagalakzatba rendeződnek, „csillagképpé” állnak össze, 
amelyekben a vizuális és a verbális elemek az összefüggő szemantikai tartalom alapján 
kapcsolódnak össze. Ez azt jelenti, hogy amikor például az „érzékelhető emlékek, formák 
(species)”401 felbukkannak az emlékezetünkben, vagy egy új ideánk megszületik, egy-egy 
csillagot rendelünk hozzá, amelyben ott tolonganak – a kifejezésre várakozva – a nyelvi 
és a vizuális képek, hogy az összes funkciójukkal segítsék a gondolat felszínre kerülését. 
Az egyes csillagpontokhoz való kapcsolódást segítik a vizualizálható nyelvi képek, illetve 
a verbalizálható vizuális képek közötti átjárhatóságok és átmenetek, a jelentésátvitel köz-
vetlen lehetősége. Ebben az értelemben Foucault nem zárkózott el attól az elképzeléstől, 
hogy a nyelvi képek által „nyelviesített” diskurzusokban, amelyeknek a fő mondanivalója 
a körülírható jelentésekből tevődik össze, összefonódnak a diskurzusban felbukkanó 
vizualizálható és verbalizálható tartalmak.402 Egy későbbi munkájában,403 amelyben 
Manet festészetét elemzi, kifejti, hogy a verbalitást és a vizualitást olyan médiumokként 
kell értelmezni, amelyek materiális szempontból ugyan különböző módon öltenek „testet” 
(metafora, allegória, fénykép, szobor stb.), de szerepükben mégiscsak immateriálisak. 
A kommunikáció során azonban már nem is realizáljuk igazán a verbális és a vizuális 
jelek materiális mibenlétét, annyira el vagyunk foglalva ezek immateriális voltával, azaz 
az általuk szimbolikusan hordozott tartalom megértésével. A verbális nyelv immateriális-
sága felszabadítja a jelekben kulturálisan lekötött (lehorgonyzott) tartalmakat, a szövegek 
így képekben nyílnak meg a „elképzelő erők” számára.404 Ez pedig egyértelművé teszi, 
hogy a képek leíró (deskriptív) funkciója is imagináció és szimuláció. Ez azt jelenti, 
hogy a képzelőerő által előhívott, képiesült jelentések flexibilisek: néha erősebben, néha 
gyengébben tudják megragadni a valóságot, de soha sem maradéktalanul, tökéletesen 
(szimuláció). Foucault szerint az individuális és kollektív jelentésértelmezések is egy 
ehhez hasonló erősségi skálán mozognak. Ezt nevezi imaginációs jelentésmezőnek, 
amelyek előhívását a „beleképzelő erő” szabályozza. Ha a jelek megértésekor erősebben 
asszociálunk a „megtanult”, begyakorolt és jól ismert kollektív jelentésekre, és a mon-
danivalót ezekre támaszkodva interpretáljuk, a képi imagináció kisebb erővel hat ránk. 
Ha egy verbális vagy vizuális jelentéshez azonnal személyes interpretációt kapcsolunk, 
akkor a jel imaginációs értéke magasabb.405 Az alábbi táblázat összefoglalja a képek 
különböző nyelvi és vizuális jelentéseihez hozzárendelhető jelentési szinteket és funk-
ciókat, amelyekről az eddigiekben szóltunk:

401	 W. J. Thomas Mitchell: Bildtheorie. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2008. 24.
402	Foucault (2001): i. m.
403	Foucault (1999): i. m.
404	Foucault (1999): i. m.
405	Foucault (1999): i. m.



244

9. táblázat: Jelentésfunkciók

Jelentési szint Funkció Jelleg
konkrét: leíró, ábrázoló megkülönböztető specifikáló 
átvitt: elvonatkoztató általánosító absztraháló
átvitt: leíró, ábrázoló megszemélyesítő allegorizáló, metaforizáló
konkrét: elvonatkoztató helyettesítő abszorpciós 

Forrás: a szerzők szerkesztése

A vizuális és verbális képek funkcionális viszonyát járják körbe végeredményben azok 
a csoportosítások is, amelyek a képeket eredetük vagy megjelenési formáik alapján 
sorolják be. Az eddigi tipologizálás az alábbi képtípusok felállításához vezetett: vannak 
archetipikus, kulturálisan kötött vagy kötetlen, belső és külső, materiális és immateriális, 
vizuális és verbális képek.406 Jellemzőik a következők:

1.	 Az archetipikus képek olyan, vizualizáltan/verbalizáltan mitikus, allegorikus 
jeleneteket idéznek fel például a kulturális értéktárunkból, amelyeket hasonló 
eszközök segítségével idézünk fel a nyelvi és a vizuális kultúrában. Gyakran 
archetipikus neveken és alakokon keresztül azonosítjuk be a képi jelentést, mint 
például Vénusz vagy Apolló.

2.	 A kulturálisan kötött vagy kötetlen képek olyan nyelvi és nem nyelvi képek, ame-
lyek kulturális szempontból lényeges tájékozódási pontokat jelölnek ki a térben 
és az időben, ikonografikus jelleggel (például piktogramok, szimbólumok).

3.	 A külső vagy a belső képek olyan reprezentációk, amelyek tükörképszerűen jele-
nítik meg a külső és a belső világ objektumait, komplex fogalmait, ideáit. A külső 
világ reprezentációi „belsővé vált” ábrázolásokká alakulhatnak át, miközben 
gyakran leegyszerűsítjük őket, vagy egészen sztereotip módon jelenítjük meg 
a tartalmukat.

4.	 A materiális természetű képek különböző technikával – mint például fényképészet, 
festészet, szobrászat – előállított képi alkotások (produktumok). Ezek a képek 
valós, materiális testtel rendelkeznek, amelyek egyrészt a mentális világunk képeit 
tükrözik, másrészt pedig leképezik számunkra a valóságot. A tisztán nyelvi képek 
immateriális természetűek, s a különböző nyelvekben olyan figuratív-képnyelvi 
kifejezésekből állnak, amelyekben a jelentéstartalom képletesen, stilisztikailag 
képszerűen, logikailag átvitt, csakis képletesen értelmezhető módon fogalma-
zódik meg, többek között annak érdekében, hogy az ábrázolt képtartalom belső/
mentális képpé formálódjon.407

406	Hartmut Stöckl: Die Sprache im Bild – das Bild in der Sprache. Zur Verknüpfung von Sprache und Bild 
im massenmedialen Text. Berlin – New York, De Gruyter, 2014.
407	A csoportosítást és az egyes csoportok részletes leírását lásd Stöckl (2014): i. m.



245

Ebben a – Hartmut Stöckl német nyelvész által kidolgozott – megközelítésben a képek 
ábrázoló, jelentésátvitelen alapuló jellege dominál, és ez határozza meg a kép és a szó 
viszonyát is. Mindez visszakanyarodik ahhoz a feltételezéshez, hogy a materiális, az arche
tipikus vagy a kulturálisan kötött mentális képek tartalma ténylegesen is szavakká, 
mondatokká vagy teljes szöveggé is átalakítható, mert ezeket már ismerjük, tudatunkban 
tudásunkat szervező erőként vannak lehorgonyozva. Ezt az átalakíthatóságot – végered-
ményben „lefordíthatóságot”, tehát azt, hogy szavakba tudjuk önteni a látott képek jelenté-
sét – nem tudjuk minden esetben megvalósítani, ha a nyelvben nem állnak rendelkezésre 
a transzformálás eszközei (szavak, metaforák, frazémák stb.). A vizuális verbálissá való 
átkódolásának meglehetősen sokféle nyelvi eszköze van, hangsúlyozza Stöckl, s ezekkel 
tudjuk a „képi nyelvjeleket” (például piktogramok, szimbólumok) a „képi” diskurzusok-
ban – abban a folyamatban, amikor a képekről beszélünk – a hangzó nyelv segítségével 
értelmezni. Ez egy jelentéstulajdonítási folyamat, amelyet Stöckl így jellemez: érvényesül 
a kép szemiotikai felfogása, mert abból indulunk ki, hogy a vizuális jel nyelvi képekben 
is megragadható, és ehhez mindig egy meghatározott sémát követünk, azaz azt, hogy 
a verbális és a vizuális jelentést megpróbáljuk azonossá tenni. Természetesen ez nem 
működik, ha nem találjuk meg a kétféle jel összehasonlításául szolgáló alapot. A vizuális 
tartalom verbalizálása Stöckl szerint egy olyan kognitív-mentális folyamat, amelyben 
az észlelt képi elemeket összevetjük a belső (mentális) képekkel. Emellett pedig egy 
olyan metakommunikációs folyamat is, amelynek során megpróbálkozunk azzal, hogy 
a lehető legközelebb férkőzzünk a jelentéshez, és a többértelműség helyett az egyértel-
műsítés felé mozduljunk el, azaz minél pontosabban írjuk le a vizuális kód jelentését. 
A verbális és a vizuális jelek jelentéstartományainak az összehasonlítása, az azonosság 
megtalálása a két jelentéshalmaz metszetében, írja Stöckl, harmadsorban intermediális 
folyamat is, hiszen átalakítási műveleteket hajtunk végre két médiumtípus között. Ha 
mindegyik műveletet (szótalálás, átkódolás és metakommunikáció) helyesen hajtjuk 
végre, megvalósulhat a kép és a szó közötti intermedializáció, létrejön a „reális képi 
és az átvitt értelemben képi közötti vizualizált (elképzelt) kapcsolat”.408 Stöckl ebből arra 
következtet, hogy bár ő maga is egy, a kép és a szó közötti lineáris kapcsolatból indult ki, 
ez mégsem elégséges, mert a verbális és a vizuális képek kódolási és dekódolási műveletei 
különböző eredményre is vezethetnek. Hogy milyen mértékben engedik magukat a képek 
verbalizálni, vizualizálni vagy éppen transzformálni, ez Stöckl állítása szerint a gondo-
latközlés absztrakciójának mélységétől függ. Az egyszerűbb, nem teljes metaforizáción 
alapuló átkódolás sikere nagyobb, mint az elvont gondolati képek esetében. Az pedig, 
hogy az átkódolás egyáltalán lehetséges-e, Stöckl szerint a képek motiváltságától függ. 
Ő a képeket létrehozó motiváció alapján három csoportot409 különböztet meg:

408	Stöckl (2014): i. m. 46. Az idézet a szerzők fordítása. 
409	Ezeket Stöckl szerint ismertetjük. Stöckl itt azonban Dobrovolskij munkájára hivatkozik, ezért van 
különbség a képtípusok elnevezésében a 3. pontban. Stöckl az indexikus, míg Dobrovolskij az indexiális 
kifejezést javasolja. A csoportosítást az egyes típusok illusztrációjaként szolgáló példákkal mi egészítettük ki.



246

1.	 Ikonikus motiváció: „[…] a (legtágabb értelemben vett) hasonlóságnak, illetve 
a felfedezett sajátosságok gyors és egyértelmű hozzárendelésének köszönhetően, 
az így motivált kép problémamentesen átültethető más médiumokba”.410 A képek 
ezen csoportjába tartoznak például azok a verbális és vizuális kulturális jelek, 
amelyek metaforikus, szimbolikus funkciójukban azonosak, s így helyettesíteni 
is tudják egymást. A könyv a tudás és az olvasás ikonja.

2.	 Szimbolikus motiváció: „[…] a vizuális képi elemek, illetve a teljesen metaforikus 
nyelvi képek olyan jelentéseket hordoznak, amelyek egy közösség saját kulturá-
lis szimbólumaiként funkcionálnak. Ezek legtöbbször kulturálisan átörökített 
saját nézetek, tapasztalatok vagy időtálló igazságok, amelyeknek egyértelműen 
tudásátörökítő szerepe van. Megértésükhöz, felfejtésükhöz mélyebbre ható kul-
turális ismeretekre lehet szükség.”411 Formai tekintetben nehezebben azonosít-
ható állandósult képek tartoznak ide, amelyek vizuális lenyomatai csak részleges 
kapcsolatot alkotnak a verbális jellel. Szemléletes példa a kékharisnya, amely 
megnevezést – először a 19. század Angliájában – gúnynévként ragasztották rá 
a nőmozgalmakhoz csatlakozó nőkre. A szó eredetét, vagyis azt, hogy miért kék 
színű harisnyáról is van szó, talán nem sokan ismerik, de senki sem asszociál 
kék harisnyát viselő nőkre!412

3.	 Indexiális/indexikális motiváció: „[….] a képi kifejezések ezen csoportjának elemei 
egységesen és egyértelműen tudnak rámutatni a látvány és a képzet közötti össze-
függésre, vagyis az átvitten értelmezett kulturális kapcsolatot az alkalmazott jelek 
mind a két irányban felidézhetővé teszik”.413 Az ebbe a csoportba tartozó képek 
és kifejezések szociokulturálisan értelmezett utalások, ahol a verbális és a vizu-
ális jel gyakran együttesen idézi fel a jelentést. A kis herceg szókapcsolat nem 
igényel egyértelműsítést, hiszen Antoine de Saint-Exupéry mesealakjáról van szó, 
amelyet még a legsematikusabb vizuális ábrázolásokon is be tudunk azonosítani.

Stöckl is utal rá, hogy a kép és a szó funkcionális viszonyának leírásában nagy szerepet 
játszottak a fentebb már említett fordulatok. A „képi fordulatra” az „ikonikus fordulat” 

410	 Stöckl (2014): i. m. 46. Az idézet a szerzők fordítása.
411	 100 Stöckl (2014): i. m. 47.
412	 A megfejtést a Pallas Nagylexikonból idézzük: „(ang. blue stocking, franc. bas bleu), olyan tudós nőkre 
alkalmazott gúnynév, akik tudákos hajlamaiknak engedve, a házias gondokat és teendőket elhanyagolják 
és műveltségük és tudományuk hiu fitogtatásában tetszelegnek. A blue stockings elnevezést először állítólag 
Boscaven németalföldi tengernagy használta, midőn Angliában tartózkodván, egy oly társaságba, vagy 
egyesületbe került, melynek tagjai, férfiak és nők vegyest, szellemi szórakozás céljából szoktak összegyülni. 
Az elnevezésre az adott okot, hogy Stillingfeet Benjámin lelkész (megh. 1771.), egy különben igen szellemes 
és kedvelt társalgó, az ilyen társaságokban elhanyagolt öltözékben, térdig érő kék harisnyákban szokott 
megjelenni; legalább igy irja azt le Doran, a Lady Montague c. könyvének XI. fejezetében. Az elnevezést 
csakhamar széles körben felkapták; a gúnyos mellékértelmet csak később fűzték hozzá.” Forrás: www.
kislexikon.hu/kekharisnya.html#ixzz7I4jtqG4c
413	 Stöckl (2014): i. m. 48.

http://www.kislexikon.hu/kekharisnya.html#ixzz7I4jtqG4c
http://www.kislexikon.hu/kekharisnya.html#ixzz7I4jtqG4c


247

(iconic turn)414 volt a korábbi terminus. Ez elsősorban a képek külső jegyeken alapuló 
karakterével foglalkozott és ment el a képek hatásvizsgálatáig, azaz addig a folyamatig, 
hogy miként jön létre a vizuális jel belső reprezentációja, mint ahogyan azt Mitchell ese-
tében láttuk. A „nyelvi fordulat” (linguistic turn) ezt a kettős funkciót, a verbális képek 
formai oldalát és mentális reprezentációjának folyamatát sosem szemlélte elkülönülten.

Mindhárom „turn”-megközelítés abból indul ki, hogy a nyelvi és a képi reprezentációk 
összekapcsolása játssza a döntő szerepet abban, hogy leképezzük a valóságot, és megta-
láljuk ehhez a megfelelő ábrázolási módszereket is. Igaz, hogy a képnyelv (vizuális nyelv) 
és a fogalmi nyelv (verbális nyelv, szónyelv) gyakran eltérő módon írja le a tapasztalatokat 
és a képzeteket, de valamiképpen mindig összekapcsolja az ábrázolási eljárások ered-
ményeit. Az „ikonikus fordulat” elsősorban Gottfried Boehm német művészettörténész 
és filozófus nevével köthető össze, aki általánosan jó módszertani alapokat fektetett le 
ahhoz, hogy a képeket, pontosabban a „valódi képek világát” fenomenológiai szempontból 
is megvizsgálhassuk, azaz a nyelvi képekhez hasonlóan a vizuális képekhez is egy úgy-
nevezett magyarázó funkciót társítsunk. Ez azt jelenti, legalábbis Boehm szerint, hogy 
a beszélők a világ tényeihez és a világról alkotott képzeteikhez fűződő kapcsolatukat 
objektíven létező formában, vagyis vizuális (látható) képekben szeretnék elmagyarázni 
egymásnak, mivel ennek a kommunikatív funkciónak a pusztán nyelvi képeken keresztül 
történő megvalósításában rendre kurdarcot vallanak. Boehm ezért megkísérli a vizuális 
jeleket felruházni a nyelvi jelekéhez hasonló funkciókkal, és kideríteni, hogy ezek a valódi 
képek esetében valóban funkcionálisnak mondhatók-e.415

Az elsődleges képi funkció Boehm szerint tehát a világ jelenségeinek a magyarázatát, 
értelmezését jelenti. A másodlagos funkció – úgy, ahogyan azt Ferdinand de Saussure 
a nyelvi képek alapvető feladatának tekintette – a leíró funkcióval való rendelkezés. 
Megjegyzendő, hogy ezt a funkciót a kép és a szó viszonyának tárgyalásakor Foucault416 
is kiemeli, de ő egy ellentmondást vél ennek kapcsán felfedezni a nyelvi és a vizuális 
kép között. Szerinte a kifejezendő tartalom dönti el, hogy a szónyelv vagy a képnyelv 
tudja-e azt szemléletesebben (képletesebben) visszaadni. Elfogadja ugyan az átkódolás 
lehetőségét, de megjegyzi, hogy attól függően, melyik volt az eredeti kifejező médium, 
az egyik mindig többet tud mondani, mint a másik. Más szavakkal: ha elfogadjuk, 
hogy a szó- és képnyelv egyaránt rendelkezik magyarázó és leíró funkcióval, akkor 
természetesen az egyiknek tudnia kell reflektálni a másikra, de a szóképek és a vizuális 
képek sem a kifejezés, sem a megértés folyamatában nem játszanak egymással teljesen 
egyenrangú szerepet.

414	 Az itt említett szemléletváltások (az úgynevezett fordulatok) leírása részletesen megtalálható: Katharina 
Lobinger: Visuelle Kommunikationsforschung. Wiesbaden, Springer VS, 2012. Az irányzatok bemutatása 
erre a munkára, illetve az egyes irányzatok képviselőinek egy-egy munkájára épül.
415	 Gottfried Boehm: Wie Bilder Sinn erzeugen – Die Macht des Zeigens. Berlin, Schmidt, 2007.
416	 Foucault (1999): i. m.



248

77. ábra: Gottfried Boehm (1942–) német művészettörténész és filozófus
Forrás: https://kunstgeschichte.philhist.unibas.ch/de/personen/gottfried-boehm/

A verbális és a vizuális jelek további közös funkciója az ismeretközlés is, véli Boehm.417 
A Mitchell418 által elgondolt „képi fordulat” arra is kitér, hogy a képek – legyen szó akár 
nyelvi, akár nem nyelvi típusról – hozzájárulnak a fogalmak jelentésének, sőt: maguk-
nak a fogalmaknak a kialakításához is. Ebben az esetben a képek jelentésszerkesztő 
funkciójáról beszélhetünk.

Mint látjuk, az „ikonikus” és „képi” fordulat (iconic turn, pictorial turn), valamint 
a „nyelvi” fordulat (linguistic turn) sok tekintetben vont párhuzamot a verbális és a vizu-
ális nyelv működése között. Azonban a nyelvi fordulat, amelynek kezdete az 1970-es 
évekre, Rorty fentebb említett, programadó esszéinek megjelenésének idejére tehető, azt 
már vitatta, hogy a vizuális képekhez is hozzá lehet-e rendelni egy olyan erős értelmező 
funkciót, mint a verbális képekhez.

A fenti irányzatok, amelyeknek részletes és kritikai szempontú ismertetését meg-
találjuk Katharina Lobinger írásában,419 jelentős mértékben hozzájárultak ahhoz, hogy 
a nyelvi képekről és a vizualizált fogalomalkotásról való ismereteink gyarapodjanak, 
és bekövetkezzék a „kulturális fordulat” (cultural turn). Ez egységesítette a korábbi 
fordulatok nézőpontjait, és – párhuzamosan vizsgálva a vizuális és nyelvi képábrázolási 
formákat, azok eredetét és hatását – jutott el arra az álláspontra, hogy a képek magya-
rázó, leíró, ismeretközlő és jelentésszerkesztő funkciójánál fontosabb a jelek által betöl-
tött kulturális funkció, mert ez határozza meg az előbbieket. A kulturális, a szociális 
és a politikai adottságokból következően minden képalkotási mód olyan erősen beágya-
zott működésének kulturális környezetébe, hogy az előbbiekben felsorolt négy funkciót 
a kultúra tartja össze és rendezi egységbe. A kulturális fordulat erősen hangsúlyozza, 
hogy az egyes kulturális közösségek egymástól eltérő jelentésben és funkcióban is hasz-

417	 Boehm (2007): i. m.
418	 Mitchell (1994): i. m.
419	 Lobinger (2012): i. m.

https://kunstgeschichte.philhist.unibas.ch/de/personen/gottfried-boehm/


249

nálhatják a nyelvi és a vizuális jeleket. Például a tagadás nonverbális kifejezése történhet 
bólogatással is, ami a mi kultúránkban nyilvánvalóan félreértésekhez vezethet, hiszen 
nálunk ez a fejmozdulat a helyeslést fejezi ki. A szlovák nyelvben az ano szó igent jelent, 
de sokan a saját nyelvük jelkészletéhez viszonyítva tagadásnak vélik. A „cultural turn” 
alkalmas a jelek és kódok kultúraspecifikus funkciójának megállapítására, rámutatva 
azok egyediségére, illetve arra, hogy nincsenek univerzális képek és jelentések.

Külön tanulmányok vizsgálták a nyelvi képek sajátosan textuális funkcióit, többek 
között Roland Barthes francia irodalomkritikus és filozófus. Ez az egyik főbb témája 
a magyarul 1996-ban megjelent A szöveg öröme című tanulmánykötetének is. Ebben 
Barthes arra keresi a választ, hogy az olvasó milyen funkciók és motivációk mentén 
dolgozza fel a nyelvi képeket olvasás közben. Többször is használja a nyelvi vizuali-
záció kifejezést annak szemléltetésére, hogy a szövegek legfőbb funkciója, a megértés 
örömének átélése, csak a szöveg kulturális kontextusaiban való elmerülés és a szöveg 
képi világának a képzeletbe való átemelése révén valósulhat meg. Az a lényeg tehát, írja 
Barthes, hogy milyen tágan vagy szűken szabjuk meg magunknak azt a szemantikai 
mezőt, amelyben az olvasott szöveg textuális funkcióit elrendezzük, azaz az olvasott 
betűsorokhoz nyelvi képeket és értelmet társítunk. Barthes abból indult ki, hogy a (nyelvi) 
képek szövegfunkciója alapvetően kettős: egyrészt realisztikus, mert amikor olvassuk 
a szöveget, elsőre a konkrét jelentéseket tudjuk megragadni, s amint áttérünk a következő 
szakasz konkrét jelentésének a megértéséhez, hirtelen világossá lesz a megelőző rész 
átvitt értelme is. Így haladunk a konkrét képeken át az elvont struktúrák felé.420

77. ábra: Roland Barthes (1915–1980) francia irodalomtudós és filozófus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Roland_Barthes

Barthes szerint a képek a sajátságos szövegalkotó funkciójukon túl azt a feladatot is 
ellátják, hogy egy konkrét és egy absztrakt jelentési síkot hoznak létre a szövegben, 

420	 Roland Barthes: A szöveg öröme. Irodalomelméleti írások. Ford. Babarczy Eszter – Mihancsik 
Zsófia – Romhányi Török Gábor – Kovács Sándor. Budapest, Osiris Kiadó, 1996.

https://en.wikipedia.org/wiki/Roland_Barthes


250

s az olvasó azáltal, hogy a jelentéseket e köré a két sík köré rendezi el, váltogat is az értel-
mezési tartományok között. A szöveg – úgymond – mindig két falat épít maga köré, 
írja Barthes. Egy külsőt, amelyben a konkrét jelentések a téglák, és a helyük a sorban 
mindig egyértelmű. A másik, a belső falat az absztrakt jelentések építik fel, amelyek 
mindig többértelműek, és a benne található téglák is változtatni tudják a helyüket. Ezeket 
a falakat a szöveg betűi igyekeznek egymástól elválasztani, és az olvasónak kell őket 
áttörnie. Ha ez sikerül, garantált az olvasás öröme! Barthes ezt a funkciót a képek kettős 
értelmén keresztül írja le, s rámutat, hogy mindkettő a saját sémáján keresztül építkezik, 
míg az olvasó éppen az ellentétes műveletet végzi: bontja a falakat a képiség „konk-
rétsága” és „absztraktsága” mentén. Ebben a megközelítésben ezen az alapon jönnek 
létre egy szövegben a „tárgyias” és „nem tárgyias” képtípusok. Az ábrázolás szintjén 
a tárgyias képek látványosan kapcsolódnak az ábrázolt jelenethez, személyekhez, illetve 
eseményekhez. A nem tárgyias képek már a „szimbolikai” szinten, a belső falban vannak, 
és jelentésük szinte meghatározhatatlanul és kimeríthetetlenül metaforikusan képiesült.

Foucault421 is megvizsgálta a képek textuális funkcióját, és ismételten egy, a szó-
képek és a látott képek között feszülő ellentmondásra bukkant. Szerinte a képek szö-
vegalkotó funkciója nem csupán az, amit Barthes felvázolt az eredetileg még 1973-ban 
megjelent, fent idézett munkájában. Tehát nem pusztán az, hogy az aktuálisan kódolt 
konkrét és absztrakt jelentésükben szervezzék a szöveg mondanivalóját, s nem csak 
annyi, hogy kontextuális vagy szituatív jelentésekkel kapcsolódjanak a többi szöveghez. 
Azzal Foucault is egyetért, hogy a szöveg struktúrája önmagában is képes a már létező 
jelentések számának csökkentésére vagy megsokszorozására. Foucault szerint a szöveg 
képi matériájának az az elsődleges funkciója, hogy a jelentéseket – az érvelések rend-
jének logikáját követve – szimbolikussá tegye. Ezzel azonban a „szöveg öröme” egy 
magasabb szintre is ér el, mert túlmutat az absztrakt jelentésen, és a szimbolikus felé 
halad. Foucault alapján ezt a kódváltást a nyelvi és a vizuális képek szimbolikus funk-
ciójaként értelmezhetjük. Ez a funkció sokkal tágabb teret nyit ki az olvasóknak, mint 
az absztrakció, a konkréttól való elvonatkoztatás. Foucault számára ezért a képek, ha 
jól működnek, „megvalósult nyelvi teljesítmények”, melyek szimbolikus jelentése úgy 
valósul meg, mint kijelentésben a kijelentés.

„[…] nem kérdezhetjük meg a képeket, hogy azok mit rejtenek, hogy mit és mit nem mondtunk ki 
bennük vagy velük, a kimondatlant, amit elrejtenek, a gondolatokat a képekben, bennük lakozó 
fantáziát, azt kellene megtalálnunk. De ez csak akkor lehetséges, ha azt akarjuk előbb megtudni, 
hogy miért léteznek, és mit jelent számunkra az, hogy a képek a puszta létezésükkel is kinyilvá-
nítanak valamit. Azt kell kikutatni, hogy miért hagynak nyomokat maguk után, és olykor miért 
vesznek el. S miért van az, hogy talán egy lehetséges újbóli használatukig mégis változatlanul 
megmaradnak nekünk, itt maradnak velünk; s végül, mit jelent az, hogy megjelentek nekünk pont 
ott és akkor, ahol észleltük őket, vagy az, hogy nem jelentek meg, vagy egy teljesen más helyükön 
bukkantak fel.”422

421	 Foucault (1999): i. m.
422	 Foucault (1999): i. m. 34. Az idézet a szerzők saját fordítása.



251

4.6. A szó és a kép reflexív viszonya

Az előzőekben bemutatott felfogások arra engednek következtetni, hogy a fogalmak 
vizuális reprezentációjának megalkotása és a nyelvi képek elvont értelmének megfejtése 
a verbális és a vizuális képszerűség kifejezőeszközeinek ösztönszerű vagy szociokultu-
rálisan elsajátított alkalmazásán alapszik.423 Barthes ezt a képletesség fogalmán keresztül 
a következő módon értelmezi: valamennyi nyelvi kép nyelvisége (vizuális és verbális 
értelemben véve egyaránt) visszavezethető legalább egy, már korábban képnyelven kife-
jezett tartalomra, amelynél még erősen érzékelhető a képalkotás észlelési (perceptuális) 
alapja. Ez azt jelenti, hogy egy kép megértésében érzékszervek által kiváltott emlé-
kekre támaszkodunk (színek, szagok, mozgások, hangok stb.). Ezt Barthes észlelettársító 
képértelmezési szakasznak, az ezt követő értelmezési szakaszt pedig képzelettársítónak 
nevezi el. Stöckl hasonlóan gondolkodik, és a képértelmezési folyamatokat konkrét 
(perceptuális) asszociatív, illetve inkonkrét (kognitív-mentális-emocionális) asszociatív 
szakaszokra bontja fel.424 Abban is egyetértenek mindketten, hogy az első értelmezési 
szakaszok könnyebben verbalizálhatók, mint a második szakasz asszociációi. Stöckl 
szerint a képekhez társítható elsődleges (konkrétabb, megfoghatóbb, észlelésen alapuló) 
vagy másodlagos (átvitt értelmű, rejtettebb, gondolattársításon alapuló) asszociatív tar-
talmak előhívásához négyféle kognitív-mentális műveletet szükséges végrehajtanunk. 
Ezeknek az a szerepe a képek megértésében, hogy a két asszociációs szakasz eredményeit 
egymásra vonatkoztatva, reflexív módon rendezzék el. Stöckl szerint egy nyelvi kép 
feldolgozása az alábbi műveletek segítségével zajlik:

1.	 „kivetítés”: a nyelvi kép (metafora) és a lehetséges elsődleges jelentései közötti 
kapcsolat felismerése, vagyis az ismereteink között hasonló elemeket és jelenté-
seket keresünk, és ennek alapján elképzeljük az elsődleges jelentést;

2.	 „beazonosítás”: az elsődleges jelentést jelző képi sémák és a hozzájuk tartozó 
nyelvi formák közötti kapcsolat felállítása, vagyis a reflexív kapcsolat beazonosí-
tása az észlelési (perceptuális) asszociatív jelentésmezőben, a nyelvi kép konkrét 
jelentésének a meghatározásával;

3.	 „tükrözés”: a nyelvi kép másodlagos jelentésének megállapítása, azaz a rendel-
kezésre álló szemantikai ismereteink és a másodlagos kognitív-mentális-emoci-
onális típusú asszociációk közötti kapcsolat felállítása (másképpen fogalmazva: 
a képben felismert, átvitt értelmű tartalmak rávetítése a korábbról ismert képekre, 
és fordítva: a régi képek jelentésének kivetítése az újra);

4.	 „beigazolás”: az elsődlegesen és a másodlagosan asszociált tartalmak közötti 
kapcsolat felállítása, vagyis a saját észleleteink, a saját kognitív képeink jelenté-
sének összehangolása az adott nyelvi kép jelentésével.425

423	 Vö. Barthes (1996): i. m.
424	 Stöckl (2014): i. m.
425	 Stöckl (2014): i. m.



252

Stöckl szerint ezekkel a műveletekkel tudjuk megérteni nemcsak a verbálisan közvetített 
nyelvi képeket, hanem a vizuálisakat is. Ha jól átgondoljuk, a fenti műveleteket Mitchell426 
képtipológiájában is elhelyezhetjük. Ahhoz, hogy a „figurációt” megértsük, először 
az érzékszervi észlelés (például tapintás, látás, hallás) különböző csatornáit aktiváljuk, 
azaz észlelési képeket alkotunk; a második lépésben pedig elvégezzük a kép szemantikai 
kategorizálását, azaz magát a képben közvetített metaforát soroljuk be, attól függetlenül, 
hogy azt verbális vagy vizuális csatornán keresztül észleltük-e. Ezt követi, mint ahogyan 
erre Mitchell is rámutat, egy harmadik lépés formájában az úgynevezett aktualizációs 
szakasz. Ebben a kép által közvetített valamennyi asszociációt strukturáljuk, mégpedig 
úgy, hogy a kognitív módon elraktározott értelmezéseket összevetjük az aktuálisakkal. 
Ezután, az értelmezés utolsó lépéseként, konkretizáljuk a szituációnak, a kontextusnak 
megfelelő jelentést.

Mitchell a képek feldolgozásában tehát az alábbi négy szakaszt vázolja fel:427

1.	 perceptuális kategorizáció,
2.	 szemantikai kategorizáció,
3.	 perceptuális és szemantikai aktualizáció,
4.	 szemantikai konkretizálás.

Mitchellés Stöckl modellje428 alkalmas az úgynevezett hibrid képek feldolgozási folyama-
tának szemléltetésére is. Ezek kombinálják a verbális és a vizuális megjelenítésű képe-
ket. Mitchell példaként az „aranyborjú” képét említi. Ez először egy szobor formájában 
kapott „látható” jelentést, majd számos, verbálisan nyomon követhető, narratív típusú 
értelmezési folyamaton ment keresztül, azaz megtörtént a szemantikai kategorizáció is. 
Az „aranyborjú” vizuális és mentális képe számos műalkotásnak lett tematikus alko-
tóeleme, megjelent a filmvásznon is stb., de sohasem teljesen ugyanabban a jelentésben 
szerepel. A jelentése mindig átalakul, kiegészül, azaz aktualizálódások sorozata megy 
végbe, ugyanakkor az aktualizált jelentés nem választható le teljesen a historikusról. 
Az „aranyborjú” szimbolikus tartalmát az aktualizálás folyamata után, mintegy az inter-
pretációs folyamat lezárásaképpen a néző, az olvasó a saját ismereteinek, asszociációinak, 
észleleteinek megfelelően fogja értelmezni, azaz konkretizálni. A reflexív viszony ebben 
a keretben arra vonatkozik, hogy az „aranyborjú” képmása (vizuális kód, picture) álta-
lában képes arra, hogy textuális képeket (image) idézzen fel, és fordítva: az imázskép, 
azaz a képmás (picture) szöveges, verbális megjelenítése pedig mindig fel tudja idézni 
a vizuális kódot. A reflexív viszonyon, azaz a kölcsönös felidézésen alapuló képeket 
Mitchell metaképeknek is nevezi.429

426	 Mitchell (2008): i. m. 
427	 Mitchell (2008): i. m. 
428	 Mitchell (2008): i. m.; Stöckl (2014): i. m. 
429	 Mitchell (2008): i. m.



253

Barthes magyarul is olvasható elméleti írásában, A kép retorikájában,430 amely angol 
nyelven még 1964-ben jelent meg, a képeknek – legyenek azok szöveges vagy vizuális, 
vagy akár e két csatorna együttes használatával megalkotott jelek és a közöttük lévő kap-
csolatok – mindig három alapvető síkon kell üzenetet kibocsátaniuk: grammatikai, prag-
matikai és szimbolikus síkon. A grammatikai sík a verbális (írásbeli, szóbeli) és a vizuális 
nyelv kódolt rendszerének a szabályba illeszkedő használatát jelenti. A pragmatikai sík 
Barthes értelmezésében egyrészt a szövegben vagy a képben ábrázolt cselekedeteket, 
másrészt az ezek által az olvasóban, a nézőben kiváltott cselekedeteket jelenti. A harmadik, 
a szimbolikus sík pedig a kollektív és az individuális jelentések alapján létrejött aktuális 
jelentést adja meg. Barthes figyelmét az a kombináció ragadta meg a legjobban, amelynek 
esetén a szöveg és a kép együtt hordozza a komplex jelentést a grammatikai, a pragmatikai 
és a szimbolikus síkon egyaránt. Ezt a fajta viszonyulást egyben strukturálisnak is tekinti, 
mivel a jelentéseket „összeforrasztó” grammatikai, pragmatikai és szimbolikus sík struk-
túrája, azaz térbeli elrendezése, optikai és tipográfiai megoldásai is erős befolyást tudnak 
gyakorolni az összképre. A tárgyalt írásban Barthes mindössze egy reklámképet elemez 
ezzel a módszerrel tüzetesen, és a szöveg és a kép strukturális szempontú viszonyára nézve 
két további síkot állapít meg: egy perceptív és egy kulturális síkot. A percepció Barthes 
elemzési rendszerében azt jelenti, hogy a befogadó egyszerre észleli a reklám nyelvi, 
kódolt ikonikus és kódolatlan ikonikus üzenetét. A nyelvi percepció egy, a képi percepció 
pedig két síkon fut. A kódolatlan képi percepcióhoz olyan képi elemek tartoznak, amelyek 
látható kiegészítői a képnek, de nem tartoznak bele a szimbolikus jelentéstartományba. 
A kódolt képi tartalom észlelésével kezdődik a reklám valódi üzenetének megfejtése. Az, 
hogy ez egy reklám, s történetesen egy Panzani márkájú olasz tészta hirdetése, s hogy 
az a célja, hogy a terméket népszerűsítse, valójában még csak kódolatlan üzenet. A tény-
legesen kódolt üzenet, tehát a kulturális üzenet megértése az összes közvetített verbális 
és vizuális jelentési sík „lefölözése után” kezdődik el, és ebben a folyamatban áll össze 
egy szemiotikai egységgé a másodlagos tartalom. Az elemzett reklám esetében egy élet-
érzés, az olasz életöröm közvetítéséről van szó, s arról, hogy a Panzani tészta fogyasztása 
is ezt erősíti. Ha a befogadó nem jut el ehhez a megfejtéshez, akkor mind a szöveg, mind 
a kép megértése úgyszólván megragadt a denotatív, azaz a „szó szerinti” és „kép szerinti” 
percepciónál. Ezzel szemben a szimbolikusság megértése a kulturálisan kódolt elemek 
befogadását követeli meg, vagyis a konnotációkhoz való eljutást a verbális és a vizuális 
kódok dekódolásában. Barthes úgy véli, hogy a fenti műveletek összessége alkotja meg 
a kép retorikáját, és ennek teljes körű befogadásához végig kell mennünk a fenti síkokon 
történő elemzési szakaszokon, majd az elemzés végső eredményeképpen meg kell talál-
nunk a szöveg-kép-struktúra közötti kapcsolatokat. Ezek felfedezéséhez és a befogadási 
eljárás lépéseinek kivitelezéséhez metanyelvet használunk, mondja Barthes. Ez azt jelenti, 
hogy az elemzés lépéseinek eredményét és a szöveg teljes struktúrájára (retorikájára) 
vonatkozó megfigyeléseinket belső monológok formájában rögzítjük.

430	 Roland Barthes: A kép retorikája. Ford. Angyalosi Gergely. Filmkultúra, 26. (1990), 5. 64–72.



254

A kép-szöveg-struktúra feltárásához használt metanyelv egyik feladata, hogy segít-
ségével meghatározzuk, milyen viszony van a kép és a szöveg között. Leegyszerűsítve: 
megfogalmazzuk magunknak, hogy összhangban van-e a kettő, s a szöveg és a kép 
ugyanolyan – vagy legalábbis hasonló – benyomást kelt-e bennünk. A színek kaval-
kádja, a vacsorát izgalommal váró család látványa, a párolgó étel ínycsiklandó volta, 
azaz a kép denotált jelentése összhangban van a szöveges üzenettel. Kiemeli az olaszos 
vendégszeretet, a nagycsaládi összejövetelek fontosságát az életünkben („Ha még nem 
kóstoltad, ugorj be hozzánk! Gyere már ma! Jut neked is bőven!”). S ne feledjük, a képen 
csodás paradicsomok gurulnak le az asztalról a földre, ám ezen mindenki csak nevet. 
Paradicsomi állapotok, s ezzel már ki is nyílt a szimbolikusság újabb értelmezési kerete. 
Barthes azt mondja tehát, hogy a háromféle üzenetet (nyelvi, denotált képi és konnotált 
képi) a grammatikai, a pragmatikai és a szimbolikus síkokon fejtjük meg.431 Pontosabban: 
a metanyelv segítségével állapítjuk meg a kapcsolatot a nyelvi, a denotált (kódolatlan) 
és a konnotált (kódolt) üzenet között, valamint a grammatikai, a pragmatikai és a szim-
bolikus síkon végrehajtott elemzés között. Barthes erről ezt írja: ha a szöveg és a kép 
megkülönböztetése révén „koherens módon és egyszerűen leírhatjuk a kép struktúrá-
ját, és ha az így végzett leírás megfelelő alapot biztosít a kép társadalmi szerepének 
a magyarázata számára”,432 akkor ezáltal egy jó módszer alkalmazhatóságáig jutottunk 
el, mert a metakép, azaz kép-szöveg kombinált mélyszerkezeti struktúrájának a felisme-
rése mindig többet közvetít a befogadó számára, mint a kép vagy a szöveg önmagában.

A metaképek esetében Stöckl is egyfajta reflexív viszonyba állította a szöveget 
és a képet, és ennek alapján kognitív-mentális-emocionális szempontból a következő 
funkciókat különböztette meg:433

	– a cselekvések és érzelmek aktiválása, manipulálása a felidézett asszociációk 
és jelentések alapján,

	– a tudástartalmak egyéni és/vagy kollektív szinten történő kiegészítése, megvál-
toztatása,

	– a sztereotípiák megerősítése vagy gyengítése a verbálisan vagy vizuálisan kódolt 
elsődleges és másodlagos jelentések, a denotatív és a konnotatív jelentések által,

	– a jelentések és a teljes értelmezés perspektivizálása, azaz – mint Mitchellnél is 
láttuk – aktualizálása és elhelyezése egy adott kommunikációs helyzetben,

	– a jelentések relativizálása, vagyis a személyre szabott jelentési síkok kialakítása 
és az individualizált jelentés megalkotása.434

Stöckl a képek fenti funkcióit makrofunkcióknak nevezi, amelyek a szónyelvvel és a kép-
nyelvvel való kommunikáció hátterében működnek, mintegy szervezik azok konkrét 
megjelenítését a verbális/vizuális csatornákon, megteremtik az alapot a metaképnyelvi 

431	 Roland Barthes: Das Rauschen der Sprache. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2006. Fordította: Dieter 
Hornig.
432	 Barthes (2006): i. m. 113. A szerzők fordítása.
433	 Stöckl (2014): i. m. 
434	 Stöckl (2014): i. m.



255

reflexiókhoz. Ebben nem különbözik egymástól a kép és a szó funkcionalitása, amen�-
nyiben a kölcsönös felidézés szempontjából közelítjük meg őket. Az úgynevezett mik-
rofunkciók esetében természetesen vannak olyan elemek, amelyek vagy csak a vizuális 
nyelv, vagy csak a verbális nyelv sajátjai. Stöckl ennek megfelelően a mikrofunkciók 
három csoportját különbözteti meg (csak verbális, csak vizuális és hibrid), amelyeknek 
az a szerepe, hogy szabályozzák a kölcsönös felidézés fokozatait (például részleges, 
teljes).435

Stöckl szerint, ha a verbális és a vizuális képek makro- és mikrofunkcióit kapcsolatba 
rendezetten szemléljük, akkor felismerhetjük a kölcsönös felidézés tipikus mintáit. Ezek 
közül Stöckl az alábbiakat tartja fontosnak:

1.	 Teljes (totális) párhuzamosság: A verbális és a vizuális képek kölcsönösen felidé-
zik egymást, s ehhez nem szükséges mindkét kódolási forma együttes jelenléte. 
A verbális és a vizuális kép által felidézett jelentések teljesen fedik egymást 
(lásd Mitchell aranyborjúról szóló példáját). Mitchell „összeolvadt metaforáknak” 
nevezi a totális párhuzamosság képeit.436

2.	 Részleges (kontextuális) párhuzamosság: A verbális és a vizuális képek nem teljes 
mértékben – csak egy adott kontextusban, utalásszerűen – idézik fel egymást. 
A tartalmat az egyik vagy a másik kód erősebben, illetve kötöttebben (konven-
cionalizáltabb, általánosítóbb jelleggel, megszokottabb formában) közvetíti, de 
a jelentés felidézésének folyamatában jelen van a másik kód is. A kétféle kód 
jelenléte nem feltétlenül szükséges a felidézéshez, de a másik kódra tett utalás 
gyakori jelenség ebben az esetben. A reflexív kapcsolat jelzése lehet explicit 
vagy implicit. Például egy szövegben, amelynek a klónozás a témája, előbb-utóbb 
utalás történik Dollyra, a klónozott birkára is. Dolly mint nyelvi kép azonban 
csak részleges fogalmi kapcsolatot biztosít a klónállat vizuális felidézéséhez, ha 
például egy sajtófotón ikrek szerepelnek, és a fénykép címe a következő: „Csak 
nem Dollyk”? (Mitchell példája437).

3.	 Jelképes (szimbolikus) párhuzamosság: A verbális és a vizuális kép közötti 
reflexív kapcsolat ebben az esetben nem egyértelmű, hanem csak egy sejtetett, 
szimbolikus, főként konnotatív jelentésen alapuló kapcsolat. A felidéző kapcsolat 
csak akkor jön létre, ha mindkét kód jelen van a kontextusban. Mitchell alapján 
a következő példa szemlélteti ezt az esetet:438 egy kiállításon vagyunk, és meg-
látunk egy színes foltot egy képen, amelynek a címe: Tájkép. Ez egy szimboli-
kus kapcsolatra utal az alkotás és a címben feltüntetett fogalom között, amelyet 
a verbális elem segít kialakítani.439

435	 Stöckl (2014): i. m.
436	 Mitchell (2008): i. m. 
437	 Mitchell (2008): i. m. 
438	 Mitchell (2008): i. m.
439	 Stöckl (2014): i. m.



256

A három reflexív kapcsolattípus szerepe, írja Stöckl, nemcsak az, hogy összefüggést 
tételez fel a szókép és a vizuális kép között, hanem az is, hogy „szemantikai feszültséget 
idézzen elő a szóképek és a vizuális alkotások között”.440 Ez többszintű jelentéskapcso-
latokat hozhat létre a vizuális és a verbális jelek között, amelyek például a kölcsönös 
felidézés alapeseteitől az árnyalt utalásokig terjedhetnek.

Ebben a fejezetben a kép és a szöveg közötti viszonyokat tekintettük át, valamint 
ezek különböző típusaival foglalkoztunk (lineáris, reflexív, funkcionális stb.). Foucault 
nyomán a képet mint diszpozitívumot kezeltük vizsgálódásaink során. Ahogyan azt 
Barthes, Foucault és Mitchell is egybehangzóan állítják, képben és szóban, illetve annak 
fényében, hogy milyen viszonyba állítjuk őket egymással, bizonyos struktúrákat követve 
közlünk információkat. A képek és a szavak szerkezetét kulturális szokásaink határoz-
zák meg a legerőteljesebben, s Barthes, Foucault és Mitchell ebben is egyetértenek. Így 
az sem meglepő, hogy mindhárman azon a véleményen vannak, hogy ez a két entitás: 
a „szövegnyelv” (szónyelv) és a „képnyelv” párhuzamosan működik az elménkben, 
és ugyanúgy tudunk váltani közöttük, mint két bármely más nyelv között.

Meier441 szerint a vizuális képek és a verbális képek közötti kapcsolatok szervezik 
a képet magát diszpozitívummá, s aszerint, hogy csak képi vagy csak verbális, illetve 
hibrid hatások érnek-e minket, hajtjuk végre az „elemzési fordulókat”, azaz váltogatni 
tudjuk a verbális és a vizuális nyelv megértéséhez szükséges metanyelvet is, éppen úgy, 
ahogyan ezt Barthes is felvetette.442

Meier alapján minden „fordulónak” legalább három elemzési lépésből kell állnia:
1.	 forduló: a képnyelvi hatás elemzése a vizuális metanyelv segítségével:

•	 az ábrázolt (konkrét) képtartalom elemzése (Barthes rendszerében ez a nem 
kódolt tartalom),

•	 a denotált képtartalom funkcionális-érzelmi hatásának elemzése,
•	 a konnotatív képi mondanivaló elemzése, szimbólumelemzés.

2.	 forduló: a szövegnyelvi hatás elemzése a fogalmi metanyelv segítségével:
•	 a szöveg általános, elsődleges szemantikai tartalmának megértése,
•	 a szöveg diskurzív funkciójának megértése,
•	 a szöveg konnotatív, szimbolikus és kulturálisan behatárolt jelentésének meg-

értése.

Az alábbi táblázat a kép mint diszpozitívum tulajdonságait foglalja össze, amelyeket 
ebben a fejezetben elemeztünk, és amelyek átvezetnek bennünket a következő fejezet 
gyakorlati példáihoz.

440	Stöckl (2014): i. m. 56.
441	 Stefan Meier: Multimodalität im Diskurs. Konzept und Methode einer multimodalen Diskursanalyse. 
In Reiner Keller et al. (szerk.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. I. kötet. Theorien und 
Methoden. Wiesbaden, Springer, 2011. 98–124.
442	Barthes (2006): i. m. 



257

10. táblázat: A képi funkciók dinamikája

Jelentés Funkció Értelmezés Kulturális szerep
jelölő leíró-ábrázoló képi tartalom: konkrét

denotatív
elsődleges

kulturális tartalom:
közvetítő 

értékelő érzelmi képi tartalom: szimbolikus
konnotatív
másodlagos 

kulturális
tartalom:
kötődő

Forrás: a szerzők szerkesztése

Biztosan emlékszünk rá, hogy Castells a verbális és a vizuális képeket éppen a hálózati 
tömegmédia és a hálózatosodott tömegkultúra kialakulása miatt helyezte függőségi 
viszonyba egymással. Úgy vélte, hogy a verbalitás számára beszűkül a tér, és a verbális 
kommunikáció további működését az fogja meghatározni, hogy ebben a kódrendszer-
ben ki tudjuk-e majd fejezni magunkat olyan tömören és olyan sűrítve, ahogyan azt 
a képek gyors egymásutánja megköveteli. Példaként a mozifilmek párbeszédeinek a lerö-
vidülését hozza fel, amelyet a képek tempója határoz meg, ez pedig egyre növekszik! 
A televíziózás kapcsán jutott McLuhan is hasonló következtetésre, amikor arra hívta 
fel a figyelmet, hogy van okunk siratni a Gutenberg-galaxis végét, hiszen a televízió 
műfajai között – szemben minden más műfajjal – egyre nagyobb helyet foglalnak el 
a látványra épülő show-műsorok. A fejlődés azt mutatja, hogy míg Barthes a verbális 
és a vizuális műfajok párhuzamosságát elemezte443 addig ma már az egyes galaxisok 
párhuzamosságát kell megfigyelnünk.

Éppen az egyes médiagalaxisok találkozásáról, a párhuzamosságok lehetőségéről 
írt érdekes tanulmányt Szűts Torlódott galaxisok címmel, amelyben a nyomtatott szö-
veggalaxisok és az internet generálta képkommunikációs galaxisok közötti hasonlósá-
gokat és különbségeket tárgyalja.444 A szerző James Dewar The Information Age and 
the Printing Press. Looking Backward to See Ahead című, 1988-ban közzétett tanul-
mánya alapján veszi sorra a Gutenberg-galaxis és az Internet-galaxis között felfedez-
hető hatásbeli hasonlóságokat. Mindkét galaxis tudástranszfert hozott létre, de a tudás 
megteremtésének módja már lényegesen különbözik a két galaxisban, ahol az egyikben 
a szöveg, míg a másikban a kép az uralkodó médium. A nyomtatott könyv enciklopédi-
kus jelleggel hozta létre a maga tudásbázisait, és lineárisan építkezett. Egy-egy témában 
egymás után jelentek meg a könyvek, új ismereteket adva a már meglévőhöz – gyakran 
az előzményekre való hivatkozással –, de előfordult az is, hogy a szerzők nem is tudtak 
egymásról. A világhálón a tudástranszfert a hiperlinkek, a hipertextek, a keresztkap-

443	Roland Barthes: Das semiologische Abenteuer. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988. Fordította: Dieter 
Hornig.
444	Szűts Zoltán: Torlódott galaxisok. A nyomtatott szöveg és a világháló korának párhuzamai. Egyenlítő, 
9. (2011), 7–8. 60–66.



258

csolatok generálják, és ennek eredményeképpen nem lineárisan szerveződik a tudás. 
Szűts megfogalmazásában:

„Míg a könyv az addig szétszórtan létező tudás összegyűjtésére és terjesztésére vált alkalmassá, 
és korábban nem látott mennyiségű információhoz biztosított hozzáférést, addig a világháló és hor-
dozója a hipertext kereszthivatkozások (hiperreferenciák) révén kapcsolatot (linkeket) teremt 
a dokumentum egyes részei vagy az adott dokumentum és egy másik között, egyben egy új kom-
munikációs formát, a tömegkommunikáció egyén-a-tömeghez (one-to-many) jelenségét meghaladó 
tömeg-a-tömeghez (many-to-many) hozva létre. A hipertext szakít a linearitással, hiszen olyan 
nem-folyamatos írás-szöveg, amely elágazik és választási lehetőséget kínál az olvasónak.”445

Az írott szövegtípusokat háttérbe szorították a képgalaxisok, a képgalériák, a nagy men�-
nyiségű képet tárolni és rendszerezni képes alkalmazások. Az írott szöveget a legegy-
szerűbb és a legrövidebb hírek esetében is darabokra törik a közbeszúrt képek, a lin-
kek. Ennek eredményeként a képek komoly szövegösszetartó funkciót kaptak, és nem 
egyedi eset, hogy a „szöveg” egymással összekapcsolt képek sorozatából áll, amelyhez 
különböző linkek útvonalán juthat el az olvasó. A hipertext kialakulását, mint azt első 
kutatója, Vannevar Bush is kiemeli, valójában a grafikus böngészőknek köszönheti, 
amelyek először képeket kerestek egy adott téma szerint, és ezeken keresztül juttatták 
el az olvasót a tényleges olvasnivalóhoz. Ezért a Gutenberg-galaxis végét a kép mint 
kommunikációs eszköz térhódítása hozta el, „a nyomtatott szöveg mellett immár a kép, 
a hang – a multimédia is egyenrangú szerephez jut, a tapintáson kívül (melynek szerepe 
a táblagépek és okostelefonok térhódításával napjainkban folyamatosan növekszik) vala-
mennyi érzékszervünk egyenrangú szerephez jut”.446

Mindkét galaxis megváltoztatta a kép és a szó egymáshoz való viszonyát, egyben át 
is alakította mindkét médium funkcióját. A Gutenberg-galaxisban a szövegek között erős 
összetartó erő hatott, a képek pedig illusztratív szerepet töltöttek be. Az Internet-galaxis-
ban a hiperlinkek széttördelik, a képek pedig összetartják a szöveget. A szövegdarabok 
találkozásai új tartalmat hoznak létre, amit megint csak a képek generálnak.

A két galaxis közötti harmadik hasonlóság az, hogy mindkettő kilökte a világot 
az ismeretlenbe, ami félelmet, bizonytalanságot és kiszámíthatatlanságot hoz magával. 
Ennek a gondolatnak a megértéséhez ismét Szűts tanulmányát idézzük:

„A reformáció és a protestantizmus terjedése, valamint hogy a Föld-univerzum helyére a Nap-köz-
pontú lépett, mind a nyomdagép megjelenésének váratlan következményei. Jelenleg is tanúi vagyunk 
már az információ korának váratlan következményeinek, melyek nagymértékben befolyásolják 
az irányított változásokat, és okunk van azt hinni, hogy mind több ilyen jelenséggel találkozunk 
majd. Váratlan következmények: az e-mail felváltja a levelezést, a webkettő megjelenése lehetővé 
teszi az olvasó és szerző szerepének ötvözését és a közösségi tudás (tartalom) létrehozását. […] 
Váratlan fordulatnak tekinthető az is, hogy a hipertext semlegesíti a szöveg szociológiai, filozófiai, 

445	Szűts (2011): i. m. 7.
446	Szűts (2011): i. m. 7.



259

történeti vonatkozásait, egyik pillanatról a másikra szögellentétes felfogású szövegközegben talál-
hatjuk magunkat, és a teljes átjárhatóságból kifolyólag képtelenek vagyunk egy eszmerendszernek 
alávetni magunkat.”447

A két galaxis közötti negyedik hasonlóság 
pedig az, hogy képesek voltak egy-egy 
fordulatot generálni, amely meghatározta 
a tudományos, a szociális és a kulturális 
életet. A Gutenberg-galaxis a „nyelvi for-
dulatot” hozta el, amelyet – mint utaltunk 
rá – először Rorty írt le 1967-ben. A tele-
kommunikációs eszközök elterjedésével 
pedig megkezdődött a „képi fordulat”. Ezt 
Mitchell egy 1994-ben megjelent könyvé-
ben fejtette ki először részletesen, majd 
többször is átdolgozta és kibővítette olyan 
fejezetekkel, mint például Panofsky képel-
méletének vagy Wittgenstein és Heidegger 
képfogalmának az értelmezése. A képek 
politikája címmel több kiadást megért magyar nyelven a Mitchell munkásságát össze-
foglaló, válogatott tanulmányait tartalmazó kötet.448 Ennek hatodik fejezetét alkotja 
a Képi fordulat című írás. Erre és különös tekintettel a képi fordulat hatására reflektál 
Hornyik Sándor írása, amelyet a fejezet lezárásaként ajánlunk olvasnivalóul.

447	Szűts (2011): i. m. 5.
448	W. J. Thomas Mitchell: A képek politikája. W. J. T. Mitchell válogatott írásai. Szeged, Jatepress Kiadó, 
2012.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Hornyik Sándor (2001): A képi fordulatról.  Letölthető: 

http://exindex.hu/index.php?l=hu&page=3&id=225

http://exindex.hu/index.php?l=hu&page=3&id=225


Vákát



5. A szó és a kép összeolvadása  
a kultúrakommunikációban

A fejezet célja, hogy bemutassa a szó és a kép összeolvadásának legkülön-
félébb eseteit napjaink kommunikációs kultúráiban, és bevezessen a kultu-
rális keretezés gyakorlatába.

5.1. A kultúra mint keretezési gyakorlat

A kultúramodellek alapján minden üzenet hordozhat kulturális információt, de kul-
turális értéket is, illetve minősítheti magát a kultúrát, vagy létrehozhat új kulturális 
tartalmakat is. A kultúramodellek feladata, hogy rendszerszerűen ábrázolják a kultúra 
összetevőit és ezek egymáshoz való viszonyát, s megmutassák, hogy a kulturális folya-
matok működési elvében milyen pozíciót foglalnak el az egyes elemek, és ezek milyen 
erővel tudnak hatni az egyén és a csoport kulturális cselekedeteire. A létező modellek 
mindezt nagyon különböző aspektusokból láttatják. Az interkulturális kultúraértelme-
zések és ezek modelljei a különböző kulturális terek közötti interakcióra fókuszálnak, 
amelyek – a kultúrák közötti különbségek miatt – alapvetően félreértésekhez vezetnek.449 
Az úgynevezett akkomodációs és transzkulturális modellekben az jut érvényre, hogy 
a kultúrkörök nem egymástól elszigetelt terek, hanem egymásra ható és egymással kap-
csolatba lépő lokalitások, azaz az egyik kultúrából elemek kerülhetnek át egy másikba, 
és ezek hatást tudnak gyakorolni a befogadó/átvevő kultúra elemeinek az alakulásá-
ra.450 A kétféle modellalkotásban megmutatkozó különbséget egy kubai antropológus, 
Fernando Ortiz Fernández fogalmazta meg a legélesebben – Hofstede kutatásai szerint 
még az 1930-as években. Az akkomodációs kultúramodellekben ugyanis az áll az értel-
mezés középpontjában, hogy egy nyelv és annak kultúrája igazodik a nyelvi, gazdasági, 
politikai és szociokulturális szempontból nagyobb hatással, befolyással és hatalommal 
rendelkező kultúrához, a kulturális ráhatás automatikusan bekövetkező eredménye 
a befogadó kultúra egészének a megváltozása. A transzkulturális modellekben ezzel 
szemben az érvényesül, hogy a kultúrák találkozásai nem felülről, és nem hatalmi, 
politikai vagy gazdasági érdekből irányított folyamatok, hanem természetes, maguktól 
végbemenő ráhatások a különböző kultúrkörökből származó emberek találkozásaiban, 
ami elsősorban az egyének kulturális attitűdjeit alakítja át.451 Ezt úgy is értelmezhetjük, 
hogy az akkomodációs modellek a hatásgyakorlást kollektív és irányított folyamatként 
gondolják el, míg a transzkulturális modellek szerint az egyének interperszonális talál-
kozásaiban inkább az érvényesül, hogy a kulturális különbségek az egyénre, és nem 

449	Geert Hofstede: Lokales Denken, globales Handeln. 6. kiad. München, Verlag C. H. Beck, 2017.
450	 Hofstede (2017): i. m.
451	 Hofstede (2017): i. m.



262

a közösségre gyakorolnak elsődlegesen hatást. Minden kultúramodell nagy szerepet 
tulajdonít a verbális és a vizuális hatásmechanizmusoknak, a verbális és a vizuális befo-
lyásolás eszközeinek, sőt, a kulturális azonosulás (asszimiláció) és a kulturális ellensze-
gülés (konfrontáció) stratégiáiban is kiemelt szerepet tulajdonítanak az egyes kulturális 
közösségek nyelvi kultúrájának.

Nincs ez másként a már többször idézett Edward T. Hall amerikai antropológus 
és etnológus kultúramodelljében sem, azzal a kitétellel, hogy Hall a nonverbális visel-
kedés (és részben a vizuális kommunikáció) által közvetített kulturális jeleknek nagyobb 
teret ad a kommunikációs ráhatás gyakorlatában, mint a verbálisaknak. Ezt az úgyneve-
zett térközelmélettel támasztja alá, s azt állítja, hogy a kultúrák térfogalma különbözik, 
aminek következtében pedig máshogyan gondolkodnak arról, hogy a kommunikáló 
partnerek – kommunikációs szerepükből adódóan – milyen pozíciókat vehetnek fel 
a térben. Például azt, hogy mikor és milyen közel mehetünk a beszédpartnerhez egy 
adott szituációban, az határozza meg, hogy milyen képzeteink vannak a téri közelségről 
és távolságról. Hall ezzel összefüggésben a tér nyelvéről és a tér pragmatikai funkciójáról 
értekezik, és megállapítja, hogy ezek kulturális vetületei mögött univerzális proxemikai 
paradigmák fedezhetők fel, mint például az, hogy a bizalmas kommunikációhoz a térbeli 
közelséget, a távolságtartó kommunikációhoz a térben is megtartott térközt társítjuk.452

T. Hall és Mildred Reed Hall közös munkájaként jelent meg az Understanding Cultural 
Differences című kötet, amelyben végül is – a térköztartást is figyelembe véve – a kul-
turális különbségek következő négy dimenzióját határozták meg: az információátadás 
térbelisége, időbelisége, az információcsere kontextusa és sebessége. Az egyes kultúrák 
jellemzőit annak alapján határozták meg, hogy mekkora a „térköz” (közelség/távol-
ság), az „időköz” (azonnali/késleltetett információcsere), a „kontextusköz” (közvetlen/
közvetett információcsere) és az „információköz” (teljes/részleges információcsere).453 
Az alábbi táblázat azt mutatja be, hogy ezek alapján milyen kulturális dimenziók figyel-
hetők meg a nagyobb kultúrkörökben, és azokban milyen szerepet tölt be a nyelv az egyes 
dimenziók reprezentálásában. A vizsgált dimenziók (D) a következők: 1. kontextusköz, 
2. térköz, 3. időköz, 4. információáramlási köz.

Hall modelljéhez454 hasonlóan ismert Geert Hofstede kultúramodellje is,455 amely 
szintén négy kulturális dimenziót különböztet meg: hatalom, feminitás vs. maszkulini-
tás, kollektivizmus vs. individualizmus és konfliktuskerülés vs. konfliktuskeresés. Ezek 
a szempontok a kommunikáció szociokulturális dimenziói mentén jellemzik az egyes 
kulturális köröket. Szintén a nyelv és a nyelvhasználat szempontjából vizsgáltuk meg 
ezt a modellt is, és a következő eredményekre jutottunk (12. ráblázat).

452	 Edward T. Hall: Rejtett dimenziók. Ford. Falvay Mihály. Budapest, Gondolat Kiadó, 1975.
453	 Edward T. Hall – Mildred R. Hall: Understanding Cultural Differences. Yarmouth, Maine, Intercultural 
Press, 1990. 
454	 Hall (1975): i. m.
455	 Hofstede (1997): i. m.



263

11. táblázat: Kulturális funkciók Hall és Hall (1990) alapján

D Típus 1 Jellemzők Típus 2 Jellemzők
1. low-kultúrák

(alacsony kontextusú 
kultúrák)

a kommunikáció explicit 
kijelentéseken alapul
„kendőzetlen stílus”

high-kultúrák
(magas kontex
tusú kultúrák)

a kommunikáció implicit kijelentése-
ken alapul
„virágnyelv”

2. impending-kultúrák
(közelítő kultúrák)

a verbális és a nonverbális 
kommunikációt a kevés 
térköz jellemzi, személyes
(intim) beszédtéma

distancing- 
kultúrák
(távolodó  
kultúrák)

a verbális és a nonverbális kommuni-
kációt a nagy térköz jellemzi, kevés 
személyes
(intim) beszédtéma

3. pull-kultúrák
(rövididősáv- 
kultúrák)

az időt lineárisan értelme-
zik, a jelen idő kifejezése 
a fontos, az eseményeket 
erre vonatkoztatják

long-kultúrák
(hosszú- 
idősáv- 
kultúrák)

az időt historikusan értelmezik, a múlt 
idő kifejezése változatos nyelvi eszkö-
zökkel történik, a fontosabb eseménye-
ket erre vonatkoztatják

4.  slow-kultúrák
(lassú kultúrák)

az információáramlás lassú 
tempójú, formális, kifeje-
zésében fontos az indirekt 
beszédmód 

fast-kultúrák
(gyors  
kultúrák)

az információáramlás gyors tempójú, 
informális, kifejezésében elsődleges 
a direkt beszédmód

Forrás: Hall–Hall (1990): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

12. táblázat: Kulturális funkciók Hofstede alapján

Dimenzió Típus 1 Jellemzők Típus 2 Jellemzők
hatalom hatalom- 

központú  
kultúrák

a parancsolás beszédak-
tusa fontos, és a felszó-
lító mód ennek fontos 
kifejező eszköze, direkt 
beszédstílus

demokrácia-
központú  
kultúrák 

a egyetértés beszédaktusa 
fontos, és a felszólító módot 
általában csak kürülírja, 
illetve helyettesíti a nyelv 
(például feltételes mód 
használatával), indirekt 
beszédstílus 

feminitás vs.
maszkulinitás

maszkulin 
kultúrák

hagyományosan a férfi-
szempont érvényesül, 
a férfibeszéd értékesebb

feminin  
kultúrák 

a hagyományos értékrendben 
a női szempont érvényesül, 
a női beszédmód 
az értékesebb

kollektivizmus vs. 
individualizmus

individualista 
kultúrák 

az én hangsúlyozása 
a kommunikációban

kollektivista 
kultúrák 

a mi hangsúlyozása 
a kommunikációban

konfliktuskerülés 
vs. konfliktus-
keresés

konfliktuskereső 
és kockázatot 
vállaló kultúrák 

hangos és határozott 
beszédstílus, egyenes 
beszéd, explicit 
véleménynyilvánítás 

konfliktus- 
kerülő és 
kockázatkerülő 
kultúrák 

halk és visszafogott 
beszédstílus, burkolt 
beszédstílus, implicit 
véleménynyilvánítás

Forrás: Hofstede (1997): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Florence R. Kluckhohn és Fred Strodtbeck amerikai antropológusok közösen dolgoztak 
ki és publikáltak 1961-ben egy szintén kulturális dimenziókra tagolt modellt, és Hofs-
tedéhez, illetve Hallhoz hasonlóan a dimenziókat értékmezőknek tekintették, amelyek 
egyrészt az adott kultúrának az értékrendjét tükrözik, másrészt a kultúrkör tagjai számára 
orientációs pontokat képeznek a verbális és nem verbális cselekedeteik végrehajtásához. 
A lét, a létezés és a cselekvés hármas egysége köré csoportosították az értékeket, ame-
lyek öt nagyobb dimenzió mentén helyezhetők el: az emberek természete (extrovertált, 



264

introvertált stb.), a kapcsolat természete (egyenrangú, alá- vagy fölérendeltségi viszony), 
a szituáció természete (például tervezett vagy véletlen találkozás), a kontextus természete 
(hivatalos, privát stb.) és a kommunikációs tér természete (például közös tér, privát tér). 
Ez a modell ötvözi a kommunikáció nyelv- és társadalomszociológiai jellemzőit. A ver-
bális és a vizuális kifejezési módok minden dimenzióban meghatározók, mert a szere-
pük – a modellalkotók szerint – nem merül ki abban, hogy információt adnak át, hanem 
az információátadás mikéntjével párhuzamosan és automatikusan explicit vagy implicit 
módon utalnak a fentebbi dimenziók természetére is. Ezt Kluckhohn és Strodtbeck úgy 
értelmezik, hogy az információt mindig olyan elemek kíséretében közvetítjük, amelyek 
a háttérben azt fogalmazzák meg, hogy mit gondolunk az adott kommunikációs aktus 
egész természetéről a szituáció, a kontextus, a kapcsolat és a szereplők „természetének” 
ismeretében. Ezek a dimenziók alkotják meg azt az értékrendet, amely alapján a kom-
munikációs aktusról kialakítjuk a pozitív vagy a negatív véleményünket.456

Lényegében a fenti modellekre támaszkodva alkotta meg Fons Trompenaars holland 
közgazdász a hét kulturális dimenzióból álló kultúramodelljét, s alkalmazta sikerrel 
az üzleti életben felmerülő interkulturális kommunikációs félreértések kiküszöbölésére. 
A modell elméleti hátterének kidolgozásában nagy szerepe volt Charles Hampden-Tur-
nernek is. Ez a modell lényegében ötvözi Hall és Hofstede dimenzióit, és a Kluckhohn 
és Strodtbeck munkájából ismert értékrendeket (értékorientációs pontokat) az egyes dimen-
ziókban zajló cselekvések mozgatórugójának (indikátorának) tételezi fel.457 Az alábbi 
táblázatban Hofstede, Hall és Trompenaars dimenzióit állítjuk szembe egymással:

13. táblázat: Kulturális funkciók összevetése

Hall Hofstede Trompenaars
alacsony vs. magas kontextusú 
kultúra (udvariasság, tiszteletadás)

kollektivista vs. individualista 
kultúrák

kollektivista vs. individualista kultúrák

tér- vs. időorientált kultúrák autokratizmus- vs. 
demokratizmusorientált kultúrák 

univerzalizmus- vs. 
partikularizmusorientált kultúrák 

magas vs. alacsony 
kommunikációs sebességű 
kultúrák

direkt kommunikációs stílust vs. 
indirekt kommunikációs stílust 
előnyben részesítő kultúrák

az információs tartalom szempontjából 
konvergáló vs. divergáló kultúrák

maszkulin vs. feminin 
értékrendű kultúrák

az információt pozitívan vs. negatívan 
narráló kultúrák 
emocionális vs. racionális kultúrák
szolidáris vs. nem szolidáris kultúrák
teljesítmény- vs. származásorientált 
kultúrák 
szinkrón (jelenbe néző) és a diakrón 
(múltba révedő) kultúrák

Forrás: a szerzők szerkesztése

456	 F. Rockwood Kluckhohn – Fred L. Strodtbeck: Variations in Value Orientations. Oxford, Row, Peterson 
and Co., 1961. 
457	 Fons Trompenaars – Charles Hampden-Turner: Riding the Waves of Culture. Understanding Cultural 
Diversity in Business. Boston/London, Nicholas Brealey, 2012.



265

A fenti modellektől eltérő strukturális típusú modelleket alkotott Alexander Thomas 
és Edgar H. Schein amerikai vállalati kommunikációkutató. Ezekben is nagy szerepet 
kap a nyelv és a kommunikáció, de valamelyest másféle módon értelmezve. Az interkul-
turális kultúramodellekben a nyelv kulturális értékeket kijelölő és azokat visszatükröző 
szerepet kap, mintegy reprezentálja a közösség kultúráját és kulturális értékeit. Ezzel 
szemben a strukturális kultúramodellekben a nyelv közvetítői, és nem reprezentatív sze-
repben van. Schein egy három szakaszból álló modellben képzelte el a kultúrát, amelyben 
az egyes szakaszokban végrehajtott nyelvi és nem nyelvi cselekvések következményei 
lesznek a rákövetkező szakaszokban a kommunikációt, a kultúrát továbbvivő indikátorok. 
A következményes cselekedetek azonban hatással vannak az előző szinten végbemenő 
cselekedetekre is, azaz mindig visszahatnak rájuk, s így utólagos módosítások, korrek-
ciók következnek be a középső szakaszban. A nyelv – többek között – összekötő szerepet 
játszik az egyes szintek között, azaz erős a közvetítői szerep. A nyelv az artefaktumok, 
azaz a „termékek” csoportjában kapott helyet, amely azzal a céllal jött létre, hogy nyelvi 
formába öntse a kollektívumokat és a diszpozitívumokat. Ezeket közvetíthetik a tech-
nológiák, az alkotások és a környezetünk tárgyai (objektumok) is.458 Schein modellje 
így ábrázolható:

ARTEFAKTUMOK

technológiák
alkotások

objektumok
nyelv

KOLLEKTÍVUMOK

értékek
viselkedések

normák

DISZPOZITÍVUMOK

diskurzusok
tapasztalatok
vélemények

hiedelmek és
világképek

79. ábra: A háromlépcsős kulturális modell
Forrás: Schein (2003): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

458	 Edgar H. Schein: The Ed Schein Corporate Culture Survival Guide. Organisationskultur, (2003), 
6. 37–45.



266

Alexander Thomas német pszichológus hasonlóan gondolkodott, mint Schein, de a kul-
turális struktúráknak a nyelvre, a kommunikációra, a gazdaságra, a tudományra és vis�-
szacsatolásként magára a kultúrára gyakorolt hatásait nem vertikális, hanem horizontális 
alakzatban képzelte el.459 Schein felfogásával ellentétben ő nem a kulturát leképező 
szintekben (artefaktumok, kollektívumok és diszpozitívumok), hanem – Hofstede nyo-
mán – kulturális sztenderdekben gondolkodik. Schein vertikális strukturális modelljében 
az egyes szinteken lefelé haladva jutunk el a kulturális és a nyelvi különbségek egyre 
mélyebb és komplexebb rétegeihez, mint például a világképhez. Thomas horizontális 
alakzatban rendezi el az elsődleges, a másodlagos és a harmadlagos kulturális szten-
derdeket, amelyek a közösség tagjainak kommunikációs tevékenységét és minden más 
cselekedetét is erősen befolyásolják. Thomas felfogásában a sztenderdek olyan irányelvek 
és egyben orientációs pontok is, amelyek a hofstedei „hagymamodell” elemeit külön-
böző csatornákon kommunikálják, reprezentálják és reprodukálják a közösség tagjai 
és a külvilág számára, bár nem egyforma erősséggel. A kultúra „hagymamodellje” azt 
sugallja, hogy a kultúra rétegzett, és ahogyan a hagyma leveleit lehántjuk, úgy jutunk 
el a kultúra legértékesebb részeihez, illetve a kultúra egészének a teljes megértéséhez. 
Ebben a modellben a hagyma belsejében találjuk meg az értékeket, a középső leveleket 
a rítusok és a hősök alkotják, a külső levelekben kapnak helyet a szimbólumok. Ebben 
az elgondolásban a szimbólumok szavak, gesztusok és tárgyak sokaságából tevődnek 
össze, amelyeknek önálló, de az adott kultúrára jellemző specifikus jelentése van.460 
A rítusok közös tevékenységek, például közös kommunikatív gyakorlatok, amelyek közös 
szövegtudást és ahhoz kapcsolódó kommunikációs szerepeket tételeznek fel (siratók, 
dicsőítő énekek, közösségi játékok, rigmusok stb.). A hősök megszemélyesítik a kultu-
rális értékeket, s akár a nevükben is hordozzák ezeket (Mátyás, az igazságos). Thomas 
a hagymamodell elemeit sztenderdizált (elfogadott, meg nem kérdőjelezett) kulturális 
tartalmakként értelmezi, és ezekből vezeti le a kulturális sztenderd fogalmát. Rendsze-
rében az elsődleges sztenderdeket a sztereotípiák, a verbális és a vizuális struktúrák 
és kategóriák (például kép, metafora) alkotják. A másodlagos sztenderdek között találjuk 
a kommunikációs szituációkat, valamint a szituációkban a kifejezésre használt szimbó-
lumokat és a szituáció lefolyását meghatározó rituálékat. A harmadlagos sztenderdek 
csoportjába pedig a praktikák (például befolyásolás, meggyőzés, megnevettetés), továbbá 
az ezekhez tartozó kommunikációs stratégiák és emóciók kerültek be. Ez a rendszer 
a kulturális sztenderdeket úgy határozza meg, mint a kulturális közösség tagjai által 
közösen kidolgozott és elfogadott mintákat, normákat, amelyek a fontosságuk, az érté-
kük, az elfogadottságuk szerint kategóriákba sorolhatók.461

459	 Alexander Thomas: Analyse der Handlungswirksamkeit von Kulturstandards. In Alexander Thomas 
(szerk.): Psychologie interkulturellen Handelns. Göttingen, Hogrefe Verlag, 1996. 57–68.
460	Vö. Hall (1975): i. m.
461	 Thomas (1996): i. m.



267

5.2. A keretezés mint kommunikációs gyakorlat

A fentebb tárgyalt kultúramodellek a kultúrához dimenziókat társítanak, amelyek rep-
rezentálják a közösségi kulturális tartalmakat és értékeket. Ezek a dimenziók alkotják 
meg azt az összetett keretet, amelyben a kommunikáció megvalósul, például azonos 
vagy eltérő kultúrkörből származó, egyező vagy különböző szociokulturális háttérrel 
rendelkező emberek között. A kulturális dimenziókhoz kommunikációs tartalmakat 
és formákat rendelünk hozzá (vö. például a Hall és Hofstede dimenzióiban elhelyezett 
nyelvi elemekkel). A kultúra strukturális modelljei alapján azt is ki kell emelni, hogy 
a kommunikációs üzenetben közvetített információ is elmondhat vagy megmutathat 
valamit a kultúrából (nyílt üzenet, nyílt dimenzió), de gyakoribb az, hogy az üzenet 
nyelvi megformáltsága hordozza a kulturális értékrendünket, tükrözi nyelvi kultúránkat 
(rejtett üzenet, rejtett dimenzió). Például az üzenetben használt szó- és mondatszerkeze-
tek, a vizuális jelek sokféle információt közvetíthetnek arról a kulturális környezetről, 
amelyben az üzenet, az információ átadása és befogadása zajlik.

A kommunikáció egyik sajátossága tehát, hogy kulturális jeleket bocsát ki az üzenet 
mikéntjéről, azaz az üzenet feldolgozásával párhuzamosan vesszük észre azokat a kul-
turális többletjelentéseket is, amelyekbe az üzenet beágyazott. Úgy is mondhatjuk, hogy 
maga a médium van beágyazva a saját kulturális kontextusába. Ezzel kapcsolatosan már 
a bevezetőben megemlítettük a nyelvi kultúra fogalmát.

Sturcz Zoltán462 szerint egyéni és társadalmi szinten is több tényező együttesen 
határozza meg a nyelvi kultúránkat. A nyelvi kultúra egyrészt egyfajta nyelvhasználati 
tudatosságot jelent, vagyis azt, hogy ismerjük és alkalmazzuk az életterünknek és a tár-
sadalmi kötöttségeinknek megfelelő írásbeli és szóbeli kommunikációs szabályokat, 
és ezzel párhuzamosan a nyelvhasználatunknak vannak olyan jellemzői is, amelyeket 
az egyéniségünk, az identitásunk, a nyelvi műveltségünk, a különböző csoportokhoz 
való viszonyulásaink határoznak meg. Sturcz azt írja, hogy ezért úgy is fogalmazhatunk, 
hogy a nyelvi kultúránknak vannak objektív és szubjektív meghatározói. Az objektív 
determinánsok azok a tartalmi elemek, amelyek a beszéd- és írásmódunkat bizonyos 
mértékig kívülről tudják befolyásolni, például a szocializáció során elsajátítjuk azokat 
a kommunikációs ismereteket, amelyek alapján az egyes szituációkban megnyilvánulunk 
(például hivatalos kommunikáció), de ide lehet sorolni az iskolai végzettséget és a szo-
ciokulturális réteghez való tartozást is. Ezzel szemben inkább a szubjektív tényezők 
között tarthatjuk számon a csoportokkal való azonosulás mértékét, vagyis azt, hogy 
mennyire tesszük magunkévá az egyes csoportokra jellemző nyelvhasználati szokáso-
kat, és a csoporthoz való tartozás kifejezése céljából használjuk a csoportra jellemző 
kiejtést, szófordulatokat stb. Ugyanakkor a kommunikáció szubjektív jellemzője az is, 
hogy a beszélő egyén birtokolni kívánja a szabadságot, hogy a saját idiolektusa alapján, 
azaz a rá jellemző kiejtéssel és szóhasználattal fejezhesse ki magát minden szituációban. 
Az önazonos önkifejezés a saját, egyéni nyelvi kultúránk alapja.

462	Sturcz Zoltán: A szakmai nyelvművelés alapjai. Budapest, BME, 2015.



268

Ebből az következik, hogy a kommunikáció során a konkrét szavakat, mondatokat 
vagy vizuális információkat nemcsak egy olyan szemantikai-szemiotikai meghatáro-
zottságú jelentéstartományban helyezzük el, amelyben keverednek az idiolektus (egyéni 
nyelvhasználat) és a különböző szociolektusok (földrajzi, társadalmi és nemi meghatá-
rozottságú nyelvhasználati jellemzők), hanem egy kulturálisan értelmezett jelentésme-
zőben is. Ez azt jelenti, hogy egyetlen kulturális jelentéstartományban zajlik a teljes 
kommunikációs folyamat, ahol a kommunikáció információs tartalmát kibővítjük egy 
sajátos jelentéssel, a kulturális jelentéssel.

Az egyes kulturális modellek áttekintése során azt láttuk, hogy a kultúra egy szim-
bolikus jelrendszer, amely sűríti számunkra a jelentéseket, és a beszédmegértésben 
központi szerep jut a kulturális jelentés értelmezésének. Sturcz Zoltán szerint ebben 
a folyamatban olyan erősen összekapcsolódnak az egyéni és a közösségi nyelvhasználatra 
jellemző szociokulturális elemek, hogy csakis egységben szemlélhetjük őket. Az egyéni 
és közösségi nyelvi kultúrák, írja Sturcz, egyébként is összetett hatások eredménye révén 
jönnek létre, amelynek az az alapvető működési elve, hogy az egyén hat a közösségre, 
és a közösség hat az egyénre. Ezért a nyelvi kultúrát kialakító hatásokat megkísérelhetjük 
ugyan objektív és szubjektív értékrendek alapján szemlélni, de a kettő valójában együt-
tesen gyakorol befolyást az egyéni és a közösségi kommunikáció mikéntjére. Az egyéni 
és a közösségi nyelvhasználatra, azaz az idiolektusok és a szociolektusok formálódására 
objektív tényezőként tud hatni a gazdaság, az oktatás, a társadalmi forma, de további 
befolyásoló tényezők lehetnek a társadalmi események és a politikai formaváltások is. 
A szubjektív tényezők között, mint fentebb említettük, a kommunikáló személyek egyéni-
ségét, szubjektív meggyőződéseit, világlátását stb. sorolhatjuk fel. Sturcz értelmezésében 
a nyelvi kultúra kialakulását és változásait erősebben határozzák meg a külső tényezők, 
mint például a jog, a gazdaság, a társadalom és az oktatás kommunikációs gyakorlatai, 
hiszen ezek nemcsak folyamatosan visszahatnak a közösségi (és részben az individuális) 
nyelvhasználat minőségére, hanem diskurzusaikban értékítéletet fogalmaznak meg egy 
nyelvi közösségnek és tagjainak a nyelvhasználatáról.463

Ez a felfogás megegyezik azzal, amit a fentebb tárgyalt kulturális modellek is képvi-
selnek: egy közösséget összetart és más közösségektől elhatárol a saját nyelvi kultúrája, 
amelynek elsődleges feladata egy adott beszélőközösség szellemi és anyagi kultúrájának 
a „kifelé” és „befelé” történő reprezentálása. Összefoglalva:

„Nincs még egy eszköz, amelyik olyan differenciáltan és kimerítően lenne képes közvetíteni egy 
közösség kultúráját, mint a nyelv. A nyelv a kommunikáció eszköze, de azon túl még valami más 
is: a nyelvben mutatkozik meg, hogy az embernek múltja, történelme, kultúrája van, hogy honnan 
jött és hogy kicsoda is valójában. A kultúra elemei csak a közösség tagjainak egymással való 
érintkezésében, kommunikációjában maradhatnak fenn, azaz kultúra és kommunikáció egymástól 
elválaszthatatlanok. A nyelv a kultúra hordozója, így továbbadásának legfontosabb eszköze.”464

463	Sturcz (2015): i. m.
464	Az idézet forrása: http://hu.languagesindanger.eu/book-of-knowledge/iras/

http://hu.languagesindanger.eu/book-of-knowledge/iras/


269

Ez a fajta értelmezési keret három előfeltételezésre támaszkodik. Az egyik az, hogy 
a csoportnyelvek, a csoportidentitás nyelvhasználati jellemzői valójában elsajátítható 
kommunikációs kódok, s az egyén saját döntésén alapszik, hogy a csoport tagjaként 
elsajátított nyelvhasználati elemeket milyen mértékben veszi át az individuális nyelv-
használatába, és milyen intenzíven használja a csoportnyelvet beazonosító elemeket 
a csoporton kívüli kommunikációs szituációkban is. A másik előfeltétel pedig az, hogy 
a szociolektusok áthagyományozhatók. Tehát ha elfogadjuk azt, hogy a csoportiden-
titás egyik kifejezőeszköze a csoportnyelv használata, akkor ebből az is következik, 
hogy a csoportkultúra fennmaradása érdekében a csoport nyelvi munkát is végez, mert 
az egyik generáció átadja a másiknak a csoportnyelvet. Pontosabban: a csoportkultúrát 
kifejező elemek egy részét átörökíti, míg más elemeket szándékosan újabbakra cserél 
ki, azaz a csoport fejleszti, alakítja is az identitását kifejező verbális és vizuális nyelvi 
kultúráját. Az átörökítésben, illetve a csoport nyelvi kultúrájának megújításában a nyelvi 
kifejezőkészletével azonos rangú szerep jut a vizuális jeleknek.

Azt a folyamatot, amikor a csoportidentitás kifejezését (szociolektusok) és az önkife-
jezést (idiolektus) úgy fogjuk fel, mint egy egymással egybefonódó verbális és vizuális 
kulturális jelrendszert, kulturális keretezésnek nevezzük. Ez annyiban teszi bonyolul-
tabbá a kommunikációs folyamatok tervezését és értelmezését, hogy a szóképek vagy 
vizuális jelek jelentéstartományát nemcsak egy denotatív és egy konnotatív keretben 
helyezzük el (mint ahogyan Barthes javasolta), hanem az aktuális jelentést beleemeljük 
egy tágabb, kulturálisan adott keretbe is, ahol ellenőrizzük, hogy az elsődleges (denotatív) 
és a másodlagos (konnotatív) jelentések megfelelnek-e a csoport és az egyén nyelvi kul-
túrájának. Ez a gondolat alapozza meg a harmadik előfeltevést: a jelentések önmagukban 
is mindig kulturálisan konstruált és kódolt jelentések, amelyek egyrészt kapcsolódhatnak 
a csoportkultúra hagyományaihoz, és így részben a csoport kulturális történetén keresz-
tül érthetők meg, másrészt tükrözik a csoport aktuális kulturális identitását, társadalmi 
elfogadottságát vagy kirekesztettségét, tehát az aktualizált jelentés a csoportkultúra 
aktuális helyzetének függvénye. Az így előhívott, kulturálisan közösségi szinten „dekó-
dolt” értelmezések, azaz a csoportkultúra és a csoport nyelvi kultúrája, illetve az egyéni 
nyelvhasználat mint „bekódolt” önkifejezési gyakorlat közötti összefüggéseket kutatta 
Erving Goffman kanadai születésű szociálpszichológus is, akit a 20. század egyik legbe-
folyásosabb kommunikációs elméletalkotójának tartanak, mert kísérletet tett a társadal-
milag meghatározott nyelvi kultúra és az individuális nyelvhasználat egységes keretben 
való elhelyezésére, amit egyszerűen csak „keretezésnek” nevezünk.

Ezt először részletesen Goffman az 1974-ben megjelent Frame analysis című köny-
vében írta le.465 Elméletét – leegyszerűsítve és metaforikusabban szemlélve – „színház-
elméletnek” is szokás nevezni, abból kifolyólag, hogy a leghíresebb mondata, amely 
idézet a legelső, világsikert aratott könyvéből (The presentation of self in everyday life, 

465	Erving Goffman: Frame Analysis. An Essay on the Organization of Experience. Cambridge, Harvard 
University Press, 1974. 



270

1959),466 így szól: Mindannyian színházat játszunk. A gondolat lényege – mint ahogyan 
a „színház” metaforája is sejteni engedi – az, hogy a társadalmi és a kulturális élet sze-
replői egyéni és közösségi szinten is szociokulturális szerepeket játszanak a kommuni-
kációban, azaz énjüket és társadalmi pozíciójukat a szerepeiken keresztül mutatják be, 
de a megjelenítési stratégiáikat a mindenkori szituációhoz, a jelenlevőkhöz, a céljaikhoz, 
a vágyaikhoz, az elvárásokhoz stb. igazítják, tehát végeredményben keretezik magát 
a történetet és az előadásának a módját is. Goffman467 példái egyszerűek, de jól bizonyítják 
ezt a feltevést. Ha valaki tudja, hogy a családi kommunikációban nem elfogadott annak 
a szociokulturális csoportnak a nyelvi kultúrája, amelynek ő a tagja, akkor ez a személy 
fontos döntés előtt áll: az ellenállás stratégiájaként továbbra is használni fogja a száműzött 
kommunikációs elemeket, vagy – az alkalmazkodás stratégiáját választva – a családi 
kommunikációban kerülni fogja ezeket. Mindkét esetben „színházi jelenethez” hasonló 
szerepmegformálásról van szó, amelynek a minőségét az határozza meg, hogy milyen 
erős hatást gyakorol az individuális kommunikációra és ezáltal az önábrázolási straté-
giákra a csoportkultúra.

Goffman „interakciós rituáléknak” nevezi azt a jelenséget, amikor az egyén egy, 
a fentihez hasonló helyzetben meghozza a döntését, és azt „színpadra viszi”.468 Az interak-
ciós rituáléknak Goffman szerint négy típusa van, aszerint osztályozva, hogy a „nézők” 
a „színházban” jelen vannak-e (centrális és nem centrális interakciós rituálé), illetve 
hogy a „színészek” mennyire rutinosan játsszák a szerepüket (sztenderdizált és nem 
sztenderdizált interakciós rituálé). A centrális interakcióban a nézők közvetlenül vannak 
jelen a kommunikációs helyzetben, és az egyén nyelvi viselkedését a jelenlétükkel befo-
lyásolják, hiszen kontrollt gyakorolnak felette. A nem centrális jelenetekben is tudják 
a „színészek”, hogy nézik, megfigyelik őket, és a kommunikáció valamely résztvevője 
(„egy néző”) tovább fogja adni egy másik személynek, hogy „hogy tetszett neki az előa-
dás”, hogy hiteles volt-e a színészi játék, azaz a kommunikációs teljesítmény megfelelt-e 
a választott szerepnek. A sztenderdizált szerep rituáléi begyakoroltak, szinte szó szerinti 
ismétlődések. A nem sztenderdizált szerepek esetében még zajlanak a főpróbák, azaz 
az egyének több kommunikációs helyzetben is gyakorolják, hogy milyen hatást vált ki 
másokban az előadásuk, az énábrázolásuk.

Goffman azt is észrevette ebben a folyamatban, amelyet ő – a színházi dramaturgia 
egyik szakkifejezésével élve – inszcenálásnak nevez, hogy az idiolektus és az egyén által 
beszélt szociolektusok egymással is interakcióba lépnek, hogy létrehozzák az egyéni 
nyelvhasználatot megkonstruáló („színpadra segítő”) önkifejezési formáknak a rutin-
szerű előadását, amelyben az egyén – az elvárásoknak megfelelve vagy azoknak ellen-
szegülve – közvetít magáról információkat. Ezt a „megjátszott/eljátszott” önkifejezési 
gyakorlatot nevezi Goffman „színpadképnek”, amelynek jelenetei aszerint váltakoznak, 

466	Erving Goffman: Az én bemutatása a mindennapi életben. Budapest, Thalassa Alapítvány-Pólya Kiadó, 
2015.
467	Erving Goffman: Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 2010.
468	Goffman (2010): i. m.

https://bookline.hu/szerzo/erving-goffman/54577?page=1


271

hogy a kommunikációs szándékunk alapján csak megfelelni akarunk-e a szociális szere-
pünk szerint elvárt nyelvi kultúrának, vagy ténylegesen meg akarjuk-e mutatni az egyé-
niségünket és a csoportban betöltött pozíciónkat, azaz „lejövünk-e” a színpadról.469

Goffman keretezési eljárásnak, átkeretezési műveletnek nevezi azt a folyamatot, 
amelynek során a színészi képességünknek megfelelően eltervezzük a „színjátékot”. 
Ekkor a kommunikációs és korábbi „színpadi” tapasztalataink alapján fel tudjuk mérni, 
hogy mikor és milyen mértékben, milyen formában fejezhetjük ki azonosulásunkat egy 
csoport nyelvi viselkedésével, vagy éppen kinek kell jeleznünk a csoporttól való elhatá-
rolódásunkat. Felmérjük, hogy kivel, hogyan kell kommunikálnunk, s ennek megfelelően 
„visszük színpadra magunkat”. Az általunk felállított kommunikációs és értelmezési 
szituációs keretek szerepe az, állítja Goffman a színházelméletében, hogy irányítsák a pil-
lanatnyi szituációs teljesítményünket egy-egy kommunikációs jelenetben, s támpontot 
adjanak ahhoz, hogy az önkifejezés „színpadán” melyik önábrázolási stratégiát vegyük 
elő. Egyesek az automatikusság szintjére is eljutnak, s „kívülről fújják a szerepüket”.470

Goffman az ábrázolási aktusokat három elemre bontja:471 színpadkép (verbális és non-
verbális kommunikáció), jelenet (szituáció és kontextus), taps (a nézők reakciójának 
értelmezése). A kérdés azonban jogos: hogyan jutunk el az önábrázolási stratégiák kidol-
gozásához, azaz: ki „rendez” minket nagyobb erővel – a saját „énünk” vagy a „megterve-
zett énünk”? Továbbá: kinek, mikor és mennyit árulhatnunk el önmagunkról és azokról 
a csoportokról, amelyeknek tagjai vagyunk? Ezekre a problémákra már maga a Goffman 
által előszeretettel használt színpad kifejezés is utal: van, amikor őszinték lehetünk, van, 
amikor álcáznunk kell identitásunkat, azaz nem a „színpadra kell vinnünk”, hanem éppen 
a „függöny mögé kell elrejtenünk”, hogy tagjai vagyunk valamely politikai vagy más 
alapon létrejött szerveződésnek. Goffman végtére is ezeket a nagyon bonyolultnak tűnő 
megfontolásokat egyszerűen fogalmazza meg, legalábbis a kommunikációs keretalkotás 
kettős funkcionalitását tekintve: ennek segítségével nyernek értelmet kommunikációs 
cselekedeteink a hétköznapokban, és ebben a keretben értelmezzük mások megnyilvá-
nulásait is, egyrészt saját magunk önábrázolási stratégiáihoz viszonyítva (sikeresség/
sikertelenség), másrészt ahhoz a kerettudáshoz viszonyítva, amit más csoportok nyelvi 
kultúrájáról tudunk.472

Bár Goffman a keretezésről szóló, fentiekben ismertetett gondolatmenetét először 
részletesen az 1974-ben közzétett Frame Analysis című könyvében mutatja be, de ez vég-
eredményben korábbi írásainak rendszerezésének és továbbfejlesztésének tekinthető, áll 
a könyv német fordításának előszavában.473 Már a Stigma és az Interaction ritual című 

469	Goffman (2010): i. m.
470	 Goffman (2010): i. m.
471	 Goffman (2010): i. m.
472	 Goffman (2010): i. m.
473	 Mi ezt a német nyelvű kiadást használtuk: Erving Goffman: Rahmen-Analyse. München, Dtv Verlag, 
1977.



272

könyveiben474 is megkülönbözteti az úgynevezett elsődleges keretalkotási és az úgyne-
vezett másodlagos keretalkotási feltételeket, és azt fogalmazza meg, hogy ez a kulturális 
keretezés mint eljárás nemcsak a beszélők beszédtevékenységét határozza meg, hanem 
a beszédértelmezési folyamatokat is irányítani tudja. A harmadlagos keretezés már mint 
korrekciós eljárás lép be a rendszerbe, és az elsődleges, illetve a másodlagos keretezési 
eljárások során észleltek alapján tudja módosítani a beszédprodukció vagy a beszédmeg-
értés kereteit. Az alábbi táblázatban Goffman475 alapján mutatjuk be az eljárás lépéseit:

14. táblázat: A keretezés szintjei

Elsődleges  
keretezés

a szituáció 
kereteinek 
felismerése

az esemény 
kereteinek 
felismerése

a kommunikációs 
szándék kereteinek 
felismerése 

a kommunikációs 
partnerhez való 
viszonyulás keretei-
nek felismerése

Másodlagos  
keretezés 

a mondanivaló 
kerethez való 
igazítása

a szókincs 
keretnek megfelelő 
kiválasztása

a mondatok 
keretnek megfelelő 
megszerkesztése

a beszédet kísérő 
jelek keretbe 
foglalása

Harmadlagos 
keretezés

az elsődleges és a másodlagos keretezés közben vétett hibák felismerése: átkeretezés
a beszédpartnerre gyakorolt hatás észlelése: a keret megtartása, erősítése vagy gyengítése, 
újrakeretezés a beszédpartner által képviselt kommunikációs keretek interpretációja 
mentén végrehajtott keretmódosítások 

Forrás: Goffman (1977): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Goffman mint tipikus, kulturálisan megszabott keretezési eljárást tárgyalja a következő-
ket: meggyőzés, megfelelés, ellenszegülés, alkalmazkodás, ámítás, árulás. Lényegében 
azt mondja, hogyha tudjuk, hogy a beszédpartner szándéka az, hogy megfeleljen nekünk, 
akkor az ő részéről ez adja a színpadra vitel keretét, mi pedig a produkció (előadás) sikerét 
fogjuk ebből a szemszögből figyelni. Ez a „helyes” keretezés. Goffman két olyan eszközt 
tárgyal, amelyek a „nem helyes” keretezéseket példázzák: upkeying és downkeying. 
Az első terminus a „felülkeretezés”, azaz a saját kommunikációs teljesítményünkben 
„túljátszottuk” a szerepünket, illetve mások kommunikációs teljesítményét fogtuk fel 
ilyennek. A második kifejezés ennek az ellentéte, a kommunikációs szerep „aluljátszása”, 
azaz nem elegendő erősségű megformálása.476

Goffman bírálói (például Saxer) azt állították, hogy a keretezés, amit Goffman framing-
nek nevez, és a keretezés alapján létrehozott „előadás” végeredményben nem tekinthető 
ártatlan „kommunikatív játéknak”, ahol az „előadók” a beszélők, és az „előadásaik” 
vagy sikerülnek, vagy nem, mert a Goffman által felsorolt tipikus keretezési eljárások 
közül csak a szerepeknek való megfelelési szándékról vélhetjük azt, hogy elfogadható 
kommunikációs szándékot takar, s az összes többi eset már a kommunikatív manipuláció 

474	 Erving Goffman: Stigma. Notes on the Management of Spoiled Identity. Englewood-Cliffs, N.J., Pren-
tice-Hall, 1963; Erving Goffman: Interaction Ritual: Essays on Face-to-Face Behavior. Chicago, Aldine 
Pub. Co., 1967. 
475	 Goffman (1977): i. m.
476	 Goffman (1977): i. m.



273

tartományát súrolja.477 Ezeknek pedig más megítélés alá kell esniük, véli Saxer. Goffman 
ezt az ellentmondást úgy igyekszik kezelni, hogy a nem manipulatív szándékú beszéd-
szituációk esetében modulációról, azaz „hangszínváltásokról” beszél. Ez azt jelenti, hogy 
az önábrázolások lehetnek a beszélő szándéka szerint a valóságnak teljesen megfele-
lőek is, csak egyszerűen az történik, hogy az ehhez kiválasztott stratégia miatt az adott 
szerepmegformálás mégiscsak alul- vagy felüljátszott lesz, de az is előfordulhat, hogy 
a szerepalkotás keretét értékelte alul vagy felül a „színész”. Ezért a moduláció megkülön-
böztetendő a szándékos manipulációtól, legalábbis Goffman rendszerében.478 A „színpadi 
teljesítmény” valóságértékét ezért nem szabad mindig és minden esetben úgy felfogni, 
mint valami „kommunikatív csalást”, véli Goffman egy másik írásában, de az tény, 
hogy a kommunikatív „ferdítéseknek” nagy az esélye, ha egy kommunikatív szerepben 
mindenáron nyerni akarunk.479 Ezért is van szükség az „átkeretezések” (reframing) egy 
különleges típusára, amelyet Goffman megint csak nagyon egyszerűen fogalmaz meg: 
mindazt, amit látunk, hallunk, osszuk el kettővel. Goffman kevésbé szigorú bírálói480 
a „színházelmélet” értékének tartják, hogy a kommunikációt teljes egészében beágyazta 
a kultúrába, de ők is kritizálják a „csalási manőverek” túlsúlyát a Goffman által tipikus-
nak tartott keretezési formák sorában, és az egyén mint „rendező” korlátolt lehetőségeire 
hívják fel a figyelmet, hiszen a társadalmi kultúra, a csoportkultúrák befolyásoló ereje 
igen erős. Ehelyett az „illúziókeltés” fogalmának bevezetését javasolják, ami arra utal-
hatna, hogy a keretezett kommunikáció éppen a nyelvi kultúra által megkövetelt szabá-
lyok alkalmazásának következménye, s nem feltétlenül tudatos megtévesztési szándék. 
Az igazság az, hogy Goffman az eredeti írásában481 a keying fogalmát kettős értelemben 
használja. Egyrészt arra, hogy a szerepeket – a kommunikatív szándékunk kihangsúlyo-
zására – ösztönösen is túljátszhatjuk (upkeying), míg más esetekben valamilyen tényező 
hatására vagy saját személyiségünkből fakadóan nem tudjuk elég meggyőzően alakítani 
(downkeying). Másrészt pedig arra, hogy a keret helyes értelmezése a megértés kulcsa. 
A keretek ezért átvihetők egymásba, és van egy úgynevezett transzformációs képessé-
günk, amely segít felismerni, hogy mik az egyes keretekben a kulturális hasonlóságok 
és különbségek, azaz melyek a következő szituációba átvihető elemek, és melyek nem 
azok. Goffman ezt szereptanulási folyamatnak nevezi.482 Goffman „színházmodelljét” 
a szakirodalom gyakran dramaturgiai modellnek is nevezi. A következő ábra azt mutatja, 
hogy a hétköznapi életben való „alakításainkhoz” milyen dramaturgiai lépéseket kell 
követnünk ahhoz, hogy a szerepalakítás sikeres legyen. Ha a szociális szerepeinket hite-

477	 Saxer (1991): i. m. 45–79.
478	 Goffman (1977): i. m.
479	 Ervin Goffman: Redestatus. In Hubert Knoblauch – Christine Leuenberger – Bernt Schnettler (szerk.): 
Rede-Weisen. Formen der Kommunikation in sozialen Situationen. Konstanz, UVK, 2005. 37–72.
480	Hubert Knoblauch: Erving Goffman. Die Kultur der Kommunikation. In Stephan Moebius – Dirk 
Quadflieg (szerk.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
2006. 157–169.
481	 Goffman (1977): i. m.
482	Goffman (1977): i. m.



274

lesen és önazonosan adjuk elő, Goffman dramaturgiai koncepciója alapján szerepközelítés 
valósul meg, míg ha a kettő között ellentét feszül, a szereptávolítás stratégiáját érdemes 
választani ahhoz, hogy az „előadás” sikeres lehessen.

Makroszoszintű
rendezői

utasítások

Szerepértelmezés

Rájátszás,
interiorizáció

Erőfeszítések,
gyakorlás

Mikroszintű
rendezői 
utasítások

Szerepismeret

Interakciók
meg�gyelése,

utánzás

Mezoszintű
rendezői

utasítások

Szereptudás

80. ábra: Goffman dramaturgiai modellje
Forrás: Goffman (1977): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

Saxer a keretezés módszertanával kapcsolatosan kiemeli, hogy ez egyfajta kulturális 
tudásként is értelmezhető, azaz voltaképpen kulturális keretalkotásról van szó, amit 
egyenlő arányban befolyásol a közös és az egyéni nyelvi viselkedésről kialakított felfo-
gásunk, továbbá az erre vonatkozó összes tapasztalatunk.483 Ez azonban Saxer alapján 
többféle párhuzamos keretalkotási folyamat együttes működtetését tételezi fel.484 A keret
alkotás egyik fajtája az, amikor a közös kulturális tudásból merítve építjük fel a keretet, 
azaz más emberrel megegyező módon vélekedünk egy adott kulturális keret elemeiről, 
beleépítve azt a kulturális hagyományaink rendszerébe. A keretalkotás másik vonása az, 
hogy egyéni módon, tehát más emberektől különbözően vélekedünk egy kommunikációs 
szituáció kulturális összetevőiről, támaszkodva az egyéni tapasztalatainkra.

A kulturális keretezés orientációs modellként szolgál, mivel funkciója – mint ahogyan 
fentebb is rámutattunk – az, hogy az üzeneteket a konkrét verbális vagy vizuális tartalom 
feldolgozása előtt egy nagyobb kontextusban helyezzük el, mégpedig annak a tudásnak, 
benyomásnak a keretében, amit a kulturális keretezés eredménye „üzen” az egész kom-
munikációs szituációra vonatkozóan. A kulturális keret mutatja meg ugyanis, hogy mely 

483	Ulrich Saxer: Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation. In Ulrich Saxer (szerk.): Medien-Kul-
turkommunikation. Wiesbaden, Westdeutscher Verlag, 1998, 9–34.
484	Saxer (1998): i. m. 



275

kijelentést értelmezhetjük ironikusnak, vagy semmiképpen sem annak, hanem szándékos 
sértésnek, vagy mely nyelvi képnek van átvitt értelmű jelentése, és melyiknek nincs. 
Goffman itt tárgyalt, angol nyelven 1974-ben megjelent Frame Analysis című könyvé-
ben úgy fogalmaz ezzel kapcsolatosan, hogy a nyelvi kultúra mutatja meg, mikor, miért 
és hogyan kell váltanunk a „vicces” és a „komoly” kulturális keret között.485 Ez a fajta 
keretezés tehát nem arról ad át információt, hogy mit gondolunk az üzenetek küldőiről 
vagy magukról az üzenetekről, hanem azt segít eldönteni, hogy egy adott nyelvi vagy 
vizuális üzenet milyen kulturális és nyelvhasználati szokások alapján értelmezhető egy 
adott közösségben, és azon kívül. Ez rámutat arra a fontos tényre is, hogy amellett, hogy 
a keretezés orientációs pontul szolgál a kommunikációs szituáció teljes megvalósulá-
sára nézve, reflexiós funkciója is van. Ez azt jelenti, hogy megmutatja, kik osztoznak 
a keretekről és a keretezésről alkotott kulturális tudásban, kik a birtokosai ugyanazon 
kereteknek, míg mások éppen a másfajta keretezési szabályok miatt vannak kizárva 
bizonyos szituációkból. A bennfentesek rendelkeznek ugyanis azzal a kulturális értelme-
zési kerettel, amely például kijelzi az iróniát, míg a keretet nem ismerők nem értik meg 
például egy ironikus megjegyzés lényegét, és észre sem veszik a mögötte meghúzódó 
gúnyt. Goffman ezért azt feltételezte a hétköznapi kommunikációs szituációk vonatkozá-
sában, hogy mindig két színpadon játszunk.486 Egyrészt van egy úgynevezett előszínpad, 
amely a kommunikációs szituáció előterében vagy a nyílt színen zajlik. A pincér nyelvi 
kultúrájának előszínpadát például a kiszolgálási tér, a vendégekkel való kommunikáció 
jelenti. Másrészt van az úgynevezett hátsó színpad, ahol azok a mögöttes események 
játszódnak, amelyek a háttérből hatnak ki az előszínpadon zajló kommunikációs csele-
kedetekre. A pincér esetében a hátsó színpad lehet például a konyhatér, ahol a kollégák 
beszélgetnek egymás közt. Mindkét színpadra különböző játékszabályok vonatkoznak, 
de például a konyhai párbeszédek légköre kihathat a vendégekkel való, az előtérben zajló 
kommunikációra is. Az előszínpadon és a hátsó színpadon való szerepjáték keretezése 
azt jelzi nekünk például, hogy mi mikor, kivel szemben és milyen formában lépjünk át 
a „vicces” (privát) viselkedésmódból a „komolyba” (hivatalos), és fordítva. Ez Goffman 
szerint azt is jelenti, hogy az egymással szóban vagy írásban kommunikáló beszédpart-
nerek beszédlépéseit alapvetően a két keretezés közötti váltogatás befolyásolja, illetve 
ez módosítja az általuk küldött üzenet értékét, amelynek a helytelen keretezése olyan 
kiigazításokhoz vezet néha, mint például: „Ne haragudj, csak viccnek szántam!”487 Saxer 
ezt a beszédlépést nevezi a keret lebontásának, a keret feloldásának.488

Ahhoz, hogy a kulturális keretezés jól működjön, Goffman elgondolásában kétféle 
kifejezési (ábrázolási) technika alkalmazására van szükség. Az egyik a „magától érte-
tődő” kifejezése (expressions given), azaz mindaz, ami a színpadon történik, a másik 
pedig a „nem magától értetődő” (expressions given off) felfedezése, azaz mindaz, ami 

485	Goffman (1974): i. m.
486	Goffman (1977): i. m. 
487	Goffman (1977): i. m.
488	Saxer (1998): i. m. 



276

a színfalak mögött zajlik. Mint látjuk, az első technika a beszédprodukcióra vonatko-
zik, a második a beszédcselekvések interpretációjára. A „magától értetődő” kifejezé-
sére szolgálnak többek között a szimbólumértékű szavak, és ezeket a beszélő például 
az önbemutatási beszédaktusokban feloldja, azaz megmutatja, hogy milyen jelentésben 
használja a szimbólumokat. Ezeknek a segítségével a beszélő mintegy kiteszi magát 
a kirakatba. A „nem magától értetődő” felfedezése pedig az a folyamat, amikor a hallgató 
azt fogalmazza meg magának, hogy milyen benyomást tett rá a beszélő a kommunika-
tív cselekedetei által. Ez utóbbiak tehát következtetések, amelyeket a színfalak mögötti 
eseményekből vonunk le.

81. ábra: A pantomim mint a goffmani dramaturgia példája
Forrás: www.vantage.id/marcel-marceau-pantomim-bernyali-baja-perang-dunia-ii-vantage-indonesia/

Az alábbi táblázat Goffman alapján mutatja be a kommunikáció színpadszerű működési 
elvét. A keretezés mint eljárás a kommunikáció létrejöttét szabályozza, míg a keretelem-
zés a megértési folyamatokat.

15. táblázat: A keretezés terei és eszközei

A keretezés eszközei, 
a keretjelentések 
kódolása 

A kirakati 
kommunikáció  
= keretezés

A színfalak mögötti 
kommunikáció
= keretezés

 A keretelemzés eszközei, 
a keretjelentések 
dekódolása

színhely mindenki számára látható csak a bennfentesek 
számára elérhető

belépés a színházba

színtér nyílt, nyitott zárt a színpadkép befogadása
színrevitel tudatos szerepjáték 

(a szereplők végigjátsszák 
a darabot) 

ösztönös szerepjáték
(a szereplők gyakran 
kiesnek a szerepükből)

a szerepalkotás 
megfigyelése

színpad előszínpad (előtérben zajló 
események)

hátsó színpad (háttérben 
zajló események)

az elsődleges 
és a másodlagos 
szerepjelentések 

színek (jelenetek) hivatalos szituációk privát szituációk a jelenet értelmezése, 
az alakítás értelmezése

Forrás: Goffman (1977): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

http://www.vantage.id/marcel-marceau-pantomim-bernyali-baja-perang-dunia-ii-vantage-indonesia/


277

82. ábra: Erving Goffman (1922–1982) kanadai szociálpszichológus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Erving_Goffman

Goffmannak ezzel az eljárásával nemcsak a hétköznapi kommunikációs rituálékat próbál-
hatjuk meg elemezni, hanem más szövegtípusok pozitív és negatív keretezési eljárásait is, 
különös tekintettel a médiahírekre.489 Újabb kutatások kitérnek például az úgynevezett 
blikkfangeffektus és az álhírek, sőt legújabban a mémek struktúrájának elemzésére is. 
Ezek lényegében a meghökkentésen alapulnak. A „blikkfang” vizuális szempontból 
vonzza a tekintetet, valamire erőteljesen ráirányítja a figyelmet, miként ennek a német 
terminusnak (Blickfang) eredendően is az a jelentése, hogy ráfókuszáljon egy részletre, 
észrevetesse, hogy a képen valami nem helyénvaló, nem odaillő. Az újságcímekről is 
szokás azt mondani, hogy akkor blikkfangosak, ha megragadják a tekintetet, s felhívják 
magukra a figyelmet, például azáltal, hogy két, látszólag össze nem illő dolgot hoznak 
egymással kapcsolatba. Azt is mondhatnánk, hogy a blikkfangos címek bizarr képza-
varra épülnek, vagy a címet alkotó képek egyáltalán nem társíthatók gyorsan, s ezáltal 
lesznek figyelemfelkeltő hatásúak. A vizuális hatás azonban gyorsabban és hatásosabban 
kiválthatja a blikkfangeffektust, és ezt maga Goffman is alátámasztja.490 Goffman úgy 
vélekedik, hogy a keretezés elve a képekre is alkalmazható, mert maga a keretezés nem 
műfajhoz kötött eljárás, hanem egy séma, amely az észlelések értelmezését is irányítani 
tudja. A képek, mint írja, szintén két nagy csoportra oszthatók, magánéleti és közéleti 
képekre, mint ahogyan ezt a verbális kommunikációban is megszoktuk. A képek kere-
tezési folyamata a témát (az ábrázolandót) és a modellt (az ábrázoltat, az ábrázolást) 
különíti el, és ezek pont úgy működnek, mint az előszínpad és a hátsó színpad. A téma 
az, amit minden befogadó felismer, de a kép mögé már kevesebben látnak be, azaz a kép 

489	Hans-Bernd Brosius: Alltagsrationalität in der Nachrichtenrezeption. Ein Modell zur Wahrnehmung 
und Verarbeitung von Nachrichteninhalten. Opladen, Westdeutscher Verlag, 1995.
490	Erving Goffman: A hétköznapi élet szociálpszichológiája. Ford. Habermann M. Gusztáv. Budapest, 
Gondolat Kiadó, 1981.

https://en.wikipedia.org/wiki/Erving_Goffman


278

által sugallt, mögöttes tartalmak felfedezése nem mindenki számára elérhető, hiszen nem 
mindenki rendelkezik az értelmezéshez elegendő kulturális tudással például az egyes 
művészeti ágakról és irányzatok jellemzőiről ahhoz, hogy egy karikatúrát befogadjon. 
A képek témája szerint Goffman elkülöníti a jeleneteket és a portrékat, és azt állapítja 
meg, hogy mindegyikhez háromféle keretelemzési eljárás társítható. A jelenetekre vonat-
kozóan az értelmezéskor alkalmazott elemzéssel azt akarjuk megállapítani, hogy a képen 
látható jelenet valósághű, kitalált, vagy megrendezett-e. A portrék esetében pedig azt, 
hogy őszinte és élethű-e, vagy jobb színben akarja-e feltűntetni a képen látható személyt, 
személyeket.

Goffman ezzel a módszerével részletesen elemezte a reklámplakátokat, s arra jutott, 
hogy ezek készítése is éppen olyan, mint a színpadi szerepalakítás. A reklámfotó bár-
kiből és bármiből modellt állíthat elő, s bár tudjuk, hogy a „megrendezettet” akarja 
eladni úgy, mint a „valódit, az őszintét”, a befogadás pillanatában mégis úgy viselke-
dünk, hogy alig van szándékunkban ellenállni a vizuális manipulációnak. Elhisszük, 
hogy a speciális effektusok alkalmazásával a plakátról ránk tekintő szereplők mosolya 
őszinte, és így a reklám nem manipulálni, hanem csak segíteni akar, hogy a mi életünk 
is könnyed, betegségmentes és szép legyen. A reklámok esetében így arról van szó, hogy 
olyan erősen kereteznek helyettünk, hogy mi már nem tudjuk, és talán nem is akarjuk 
őket átkeretezni. Azt a keretezési típust, amikor a kép és a szöveg összefonódásában 
kettős keretezés áll elő, Goffman átkulcsolásnak nevezi el.491 Ebben az esetben a felirat 
keretezi a képet. Ha a verbális és a vizuális keretezési eljárás eredménye megegyezik, 
akkor kommercionálisan értelmezhető reklámkép jön létre, és nem érezzük szükségét, 
hogy mélyebb értelmet adjunk neki, azaz nem keretezünk át. Ezzel szemben a színfalak 
mögé kell néznünk, és mindenképpen át kell kereteznünk, ha a vizuális és a verbális 
feldolgozást irányító keretezés eredményei különböznek egymástól. A leggyakrabban 
óriásplakátokon, kampányplakátokon találkozunk azzal, hogy a megértéshez át kell 
kereteznünk az észlelt információkat. A blikkfangos plakátok készítése tehát a kulturá-
lis átkeretezésre építkezik. Ezen a véleményen van Baráth Ferenc plakátművész is, aki 
a színházi előadások plakátjait is igyekezett ilyennek láttatni:

„A grafika világában autentikus kifejezési forma. A plakát az utca művészete, formálja, műveli 
az utca emberét. Ahhoz, hogy érvényesülni tudjon, két ember műveltségére van szükség: a megren-
delőére és az alkotóéra. […] A művész a színházi darab részére készült plakátot kiállítja galériák-
ban, részt vesz vele különböző biennálékon, grafikai rendezvényeken, képet alkot arról a világról, 
kultúráról, amelyben születik. De ami még fontosabb, dokumentál, hiszen a darab egy idő után 
feledésbe merülhet. Ám a plakát megmarad, rögzítve a színház és a produkció értékét, résztvevőit. 
A plakátjaimat is mindig úgy próbáltam megszerkeszteni, hogy érezhetővé tegyem a mélyebb prózai 
gondolatokat, szellemi értéküket közelebb hozzam a képzőművészethez, hogy ne csak a vizuá-
lis érték legyen jelen. Számomra az irodalom mint kiindulópont mindig elsődlegesen volt jelen 
a plakát szerkesztésében. […] Minden plakátos arra törekszik, hogy a saját jellegzetes kifejezési 
formájának, stílusának megőrzése mellett vigyen bele valami attrakciót. A plakátművészet nyelve 
a blikkfang és a szabad forma. Kell bele egy kis csavar, nem szokványos ábrázolás. Miért is lenne 

491	 Goffman (1981): i. m.



279

minden a helyén? Tegyünk félre valamit, vagy fordítsunk meg, mert ez az, ami felkelti a figyelmet. 
Ha minden a helyén van, a megszokott módon történik, azt senki nem veszi észre. Nem elég csak 
látni, be kell férkőzni a tudatába, lelkébe a dolognak.”492

A köztéri, urbánus kommunikáció egyik igen kiemelkedő, ikonikus alkotójának számít 
hazánkban Orosz István grafikusművész, aki a rendszerváltást komplex információval 
ellátott, metaforikus jelentésekkel felvértezett plakátjaiban testesítette meg. A Továrisi, 
konyec! című plakátja méltán világhírű, mivel hűen tükrözi a magyarországi rendszer-
váltás nehézségeit, és kellő erővel reprezentálja az ebben az időben lezajlott politikai 
történéseket. Befogadásához azonban nélkülözhetetlen a goffmani értelemben vett kul-
turális keretelemzési eljárás (framing) alkalmazása: ez a megértés kulcsa (keying).

82. ábra: Kulturális megértés: keretezés vizuális formában
Forrás: https://rtl.hu/xxi-szazad/2022/01/30/tovarisi-konyec-plakat-orosz-istvan-rendszervaltas
https://axioart.com/tetel/tovarisi-konyec-a-magyar-demokrata-forum-1989-ben-orosz-ist
https://vigado.hu/-/kiallitasok-tovarisi-konyec-

A blikkfangos szalagcímek funkciója is az, hogy beindítsák a keretelemzési folyamatot 
és utána közvetlenül az átkeretezési folyamatot. Egyszerűen szólva: a keretelemzési 
eljárás megkeresteti velünk, hogy mi nem illik össze a szövegben, mi a furcsa benne 
a szóhasználat vagy a szintaktika szintjén. Kemény Gábor493 stilisztikai szempontból 
elemezte a nyelvi struktúrákban felépített kontrasztokat, és összehasonlítva a stilisztikai 
aspektusból szóválasztásában száraz vagy akár tartalmilag is semmitmondó címadással, 
a következőket állapította meg:

„Az ellenkező végletet a »szenzációs«, blikkfangos címek képviselik. Vegyünk szemügyre néhányat 
ezek közül is! Gyakran nyúlnak lőfegyverükhöz a rendőrök az Egyesült Államokban: Előbb lő, 
azután kérdez. Számítógéppel ellenőrzi teheneinek takarmányfogyasztását egy amerikai farmer: 

492	A  teljes beszélgetés Baráth Ferenccel itt olvasható: www.magyarhirlap.hu/hetvegi-mellek-
let/20210424-blikkfang.
493	 Kemény Gábor: Bevezetés a nyelvi kép stilisztikájába. Budapest, Tinta Könyvkiadó, 2002.

https://rtl.hu/xxi-szazad/2022/01/30/tovarisi-konyec-plakat-orosz-istvan-rendszervaltas
https://axioart.com/tetel/tovarisi-konyec-a-magyar-demokrata-forum-1989-ben-orosz-ist
https://vigado.hu/kozerdeku-adatok/-/program/10184/elfolyo-ido
http://www.magyarhirlap.hu/hetvegi-melleklet/20210424-blikkfang
http://www.magyarhirlap.hu/hetvegi-melleklet/20210424-blikkfang


280

A tehén és a komputer. Őrizetbe vettek egy asszonyt, mert meglopta alkalmi férfiismerősét: Zokniból 
lopott a Mona Lisa-arcú. Mindhárom példánkban éles kontraszt van a cím két hangsúlyszakasza, 
»szólama« között, ez van hivatva fölkelteni az olvasó érdeklődését.”494

Az ellentétes átkeretezésre építő címekben 
először csak annyit veszünk észre, hogy 
két fogalom vagy tartalmi elem általában 
nem alkot egységet (tehén – komputer), egy 
cselekvési sorrend hirtelen megváltozott 
(lő – kérdez), vagy egy kulturális töltetű 
információ „hamisnak” tűnik, hiszen 
Mona Lisa nem volt betörő. Kemény Gábor 
„szemcsapdásnak” nevezi az  ilyenfajta 
címalkotást, amelynek egy másik altípusát 
alkotják az intertextualitásra, azaz az idé-
zetekre épülő címek. Ezek értelmezéséhez 
szintén kulturális tudásra és kulturális 
keretelemzésre van szükségünk. A felidé-
zett kulturális elem megindítja a kulturális 

transzformáció folyamatát, és az átkeretezéssel megoldódik a rejtély. Kemény ezzel 
a példával szemlélteti a folyamatot: „JÖNNEK A CSEHSZLOVÁKOK… (EH. 1980. jan. 
3. 7). E sűrűn – és nemcsak sportnyelvi értelemben – idézgetett humoros szállóige Szepesi 
György 1969. dec. 4-i marseille-i rádióközvetítéséből (Magyarország–Csehszlovákia 1:4) 
csapódott ki egy kabaréműsor hatására.”495 Ugyanakkor ez az átkeretezés a szövegalko-
tásban és a keretelemzésből származó hibajelzés, ami elindítja az új értelmezési folya-
matot (átkeretezés) arra is jó példa, hogy a kulturális tudás historikusan is beágyazott, 
hiszen a mai fiatalok számára már semmitmondó volna a cím, mert nincsenek birtokában 
az információkat intertextuálisan átrendező (Goffman szóhasználatával átkötő, átkul-
csoló) kulturális tudásnak.

A bizarr képzettársításon vagy látszólagos képzavaron alapuló könyvcímeket Angliá-
ban 2000 óta díjazzák is, s a számos „versenymű” arról győz meg minket, hogy a címek 
akkor is blikkfangosak, ha képletesek és olyan képeket idéznek fel, amelyek összetarto-
zása enyhén szólva kétséges (például szellentés/randevú, főzés/macska), de átkeretezéssel 
a látszólag össze nem egyeztethető kulturális tartalmak érthető kapcsolatba kerülnek 
egymással. Erről a jelenségről találtunk egy érdekes cikket a Kultúrpart internetes portá-
lon. Azért is idézzük, hogy rávilágítsunk: az átkeretezett tartalmak segítségével történő 
megértés korunk egyik lényeges kommunikációs stratégiája:

494	Kemény (2002): i. m. 41.
495	 Kemény (2002): i. m. 156.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Felkeltette az érdeklődését, hogyan működik a blikkfang-
effektus a plakátokon? Tudjon meg erről többet! 
Látogasson el egy virtuális plakátkiállításra!

https://virtualisplakatkiallitas.hu/kiallitas/

https://virtualisplakatkiallitas.hu/kiallitas/


281

„Macskákról, pisztrángról, receptekről szóló könyvek is versenyeznek idén a legfurább könyvcímért 
Nagy-Britanniában. A 2014. évi Diagram-díj több tucat könyvből kiválasztott hat jelöltje között van 
a New York kisboltosainak macskáit bemutató Working Class Cats (Munkásosztály macskái) című 
könyv, a Pie-ography: Where Pie Meets Biography (Pitekészítés: ahol a pite életrajzzal találkozik) 
című szakácskönyv, amely 39 brit női gasztroblogger 42 pitereceptjét adja közre más tanácsokkal is 
megspékelve. Az Are Trout South African (Dél-afrikai-e a pisztráng) című novellagyűjteményében 
Duncan Brown egy hal szemszögéből indul identitáskeresésre. A How To Pray When You’re Pissed 
at God (Hogyan imádkozzunk, amikor dühösek vagyunk Istenre) című könyvében Ian Prunett 
rádiós műsorvezető, az episzkopális egyház lelkésze azt fejtegeti, hogyan lehet az élet kegyetlen 
pillanataiban a nyers indulatokat imákba foglalni. A The Origin of Feces (Az ürülék eredete) című 
mű szerzője az emberi és az állati ürüléknek a biológiai rendszerekben játszott szerepét világítja 
meg. A How To Poo on Date (Hogyan szellentsünk randevún) című könyv szerzői, Mats és Enzo 
toalett-etikett tanácsokat ad romantikus találkozások idejére.

Tom Tivnan, a díjat kitaláló és gondozó Bookseller könyvpiaci szaklap és honlap illetékese szerint 
a díj a blikkfangos címek fontosságára hívja fel a figyelmet. Az idei jelöltek listája ismét rámutat 
arra, hogy más irodalmi díjaktól eltérően – amelyek a könyveket a tartalmukról ítélik meg – a Diag-
ram-díj a korszellemre összpontosít. A Bookseller magazin által alapított díjat 1978 óta ítélik oda 
a legfurább könyvcímekért. Az elismerés feltétele, hogy a mű komoly tartalommal bírjon, a cím 
pedig szintén ne tréfából legyen idétlen. A nyertesekről közönségszavazás dönt, az eredményeket 
március 21-én teszik közzé.”496

Goffman minden munkájában abból a feltevésből indult ki, hogy a kommunikációs keret 
megalkotásához mint művelethez, a keretértelmezési eljáráshoz, illetve az átkeretezési 
kompetenciához kulturális tudás tartozik, amely szocikulturális tanulási folyamatok 
révén jön létre. Egész pontosan úgy fogalmazott, hogy a keret (framing) mindig tartal-
maz legalább egy „kulturális gyökeret” és/vagy egy „kulturális aktualitást”. Közöttük 
a kapcsolatot a „kapcsok”, azaz olyan értelmezést segítő pontok teremtik meg, amelyek 
megkeresik az aktuálisban a historikusat, és fordítva. A „kapcsok” lehetnek időben 
és térben eltérő összefüggések, utalhatnak a különböző keretek közötti hasonlóságokra 
is. Az értelmezési keretek, és egyben az elemzési keretek is kulturális tanulás eredmé-
nyeképpen jönnek létre, és tartalmazzák azokat a kulturális elemeket, amelyek eliga-
zítanak abban, hogy magát az információtartalmat értsük meg helyesen. A kulturális 
keret tartalmazza azokat a kulturális összefüggéseket („kapcsokat”) is, amelyeknek 
az aktiválásával egy adott kommunikációs helyzetben meg tudjuk fogalmazni, hogy 
a szituáció a keretezésnek megfelelően zajlott-e le, vagy sem, és azt is, hogy a keretezett 
tartalom milyen hatással van ránk, és mit gondolunk az adott keretrendszerben értelme-
zett vizuális vagy verbális jelek társadalmi hatásáról. Végül is éppen a társadalmi hatás 
mentén valósul meg az, fejti ki Goffman,497 hogy a társadalmi (szociolektus) és az egyéni 
(idiolektus) nyelvhasználat is mint kommunikációs keret működik, és a közöttük lévő 
összefüggések is úgy működnek, mint a „kapcsok”, azaz az identitásfejlődés folyama-
tában összeér egymással az egyéni és a csoportidentitás kifejezése. A keretezés segít-

496	 Forrás: Kultúrpart, 2014. február 23. Online: https://kulturpart.hu/2014/02/23/a_legbizarrabb_konyv-
cimek_amiket_valaha_olvastal 
497	 Goffman (1977): i. m.

https://kulturpart.hu/2014/02/23/a_legbizarrabb_konyvcimek_amiket_valaha_olvastal
https://kulturpart.hu/2014/02/23/a_legbizarrabb_konyvcimek_amiket_valaha_olvastal


282

ségével pedig képesek vagyunk annak az eldöntésére, hogy a kommunikációs célunk 
eléréséhez a „felerősített” vagy „legyengített” keretezés segít-e minket biztosabban 
hozzá. Azaz a csoportidentást kifejező eszközök egyéni módon történő megválasztá-
sával kialakítjuk a saját szerepábrázolásaink repertoárját, s eldöntjünk, mikor, milyen 
hatásfokkal mutatjuk be ugyanazokat a szerepeket, hogy érdemes-e rájátszani a szerepre, 
vagy sem, sőt: vissza kell vennünk az alakításunkból. Ezt azért tudjuk, mert – Goffman 
szóhasználatában – ismerjük a „kulturális rezonancia” jelenségét is.498 Ez arra utal, hogy 
a kulturális keretezési tapasztalatok visszaköszönnek más szituációkban is, és figyel-
meztetnek minket, hogy mely pontokon kell jobban figyelni arra, hogy nehogy hiba 
csússzon a keretezésbe, mert az félreértelmezéshez vezet. Az általunk ismert és használt 
keretezési és keretértelmezési eljárások egymással összefüggő („kapcsolt”) kulturális 
kerethálót alkotnak, amelyek olyan nagyobb keretekhez is tudnak kapcsolódni, mint 
a médiakeretezés vagy a gazdasági keretezés stb. A kerethálók ismerete felgyorsítja 
az értelmezés folyamatát.

A keretezés és keretelemzés egyik legkülönlegesebb típusába tartoznak a mémek 
és az álhírek. Amikor nem vesszük észre azt, hogy egy mémmel vagy egy álhírrel 
van dolgunk, akkor nem működött megfelelően az általunk végrehajtott keretelemzés. 
Az álhírek olyan hamis információkat tartalmazó hírek, amelyeket a „becsúszott” kere-
tezési hiba miatt az első pillanatban valódiaknak gondolunk. A közösségi média mára 
már olyan „kulturális rezonanciát” teremtett, amelyben néha nehéz észrevenni a hamis 
állításokat, mert nagyon gyorsan és szinte automatikusan alkalmazzuk a megszokott 
keretezési eljárásokat. Ahhoz, hogy hamis hírek valódinak tűnjenek, kitalálói, terjesztői 
olyan átkeretezési eljárásokat alkalmaznak, amelyek alapján megtévesztenek minket, 
és nem vesszük észre azt, hogy mi zajlik a függöny mögött. Az álhírek gyártói nagyon 
jól ismerik és sikeresen alkalmazzák az átkeretezést, hogy másokat szándékosan felül-
tessenek, félelmet keltsenek, másoknak mentális vagy materiális kárt okozzanak. Van-
nak automatizált programok is, úgynevezett botok, amelyek a hamis hírek generálására 
vannak beprogramozva. Ezek automatikusan találják meg a „kapcsokat”, amelyeket 
a megértés folyamatában átugrunk, és ezért elhisszük a hamis állításokat. Az átkeretezés 
erősségétől függően vannak álhírek, amelyek látszólag ártalmatlannak tűnnek, vagy 
esetleg viccnek hangzanak, de sok olyan is van közöttük, amelyik kifejezetten felforgató 
szándékú. „Az álhírek azért készülnek, hogy megváltoztassák az emberek nézeteit, véle-
ményüket vagy felfogásukat, ezáltal befolyásolva végül a viselkedésüket. Ez azt jelenti, 
hogy ha hamis hírek csapdájába esünk, mások irányítják nézeteinket és döntéseinket”, 
írja Jason Jordaan igazságügyi szakértő az egyik álhírekre figyelmeztető kampányának 
szövegében.499 Ebben az esetben rosszul működtettük a keretelemzési kompetenciánkat.

Éppen a koronavírus elleni küzdelem idejében tapasztalhattuk meg az álhírek veszé-
lyeit. Egy szóképpel élve: gyakran elhangzott, hogy a vírussal kapcsolatos álhírek gyor-

498	 Goffman (1977): i. m.
499	 Forrás: www.sans.org/sites/default/files/202010/OUCH%21%20October%202020%20%20Fake%20
News%20%28Jason%20Jordan%29_v3-Hungarian.pdf

http://www.sans.org/sites/default/files/202010/OUCH%21 October 2020  Fake News %28Jason Jordan%29_v3-Hungarian.pdf
http://www.sans.org/sites/default/files/202010/OUCH%21 October 2020  Fake News %28Jason Jordan%29_v3-Hungarian.pdf


283

sabban terjednek, mint a vírus maga. Az internetet a vírus kitörésétől kezdve elárasz-
tották olyan információk, mint például: „a vírust denevérből készült levesből kapták el 
az emberek”, vagy „az EU-s tagállamok egymás elől veszik el az orvosi felszereléseket 
a hiány miatt”.500 A félretájékoztatás és álhírek nyilvánvaló célja az olvasók manipu-
lálása volt vészhelyzetben. Ez pedig a közösségi média korában sokkal könnyebben 
és gyorsabban lehetséges, mint a sajtó vagy a rádió/televízió őskorában. Krekó, mint már 
korábban is hivatkoztuk, egy egész könyvet írt arról, hogyan hatnak az összeesküvés-el-
méletek, és milyen kommunikációs stratégiák kovácsolják meg őket olyan szilárdan, 
hogy elhisszük a goffman-i értelemben véve hozzájuk „kapcsolt” tartalmakat. A tartalom 
hihetővé tételében nagy szerep jut a magyarázatkeresés stratégiájának, illetve annak, 
hogy az alkalmazott keret elrejti a félrevezetés, a manipuláció stratégiáit.501 Krekó ezt 
így foglalja össze: „Váratlan, nagy jelentőségű események, azaz gazdasági, politikai 
és társadalmi válságok idején különösen erős a kísértés, hogy a történéseket összees-
küvésekkel magyarázzuk. Ez elsősorban három dologgal indokolható: a kontrollvesztés 
érzésével, a váratlan események által kiváltott információs és tudásvákuummal, illetve 
a negatív események által kiváltott szorongással. Amikor az emberek úgy érzik, hogy 
nincs kontrolljuk az életüket szorongató történések felett, intenzív magyarázatkereséssel 
igyekeznek visszaszerezni az irányítás illúzióját. A rendkívüli események pedig rend-
kívüli magyarázatokat követelnek, amelyek túlmennek a „hagyományos”, „hivatalos” 
verziókon”.502

Goffman színházmetaforája ráillik napjaink kommunikációs interakcióira is, ame-
lyekben az önkifejezés stratégiái töltik be a  legfontosabb kommunikatív szerepet, 
és a kommunikatív teljesítmény sikerét a kiválasztott szerep nyelvi és nem nyelvi 
kifejezőeszközökkel történő dramaturgiailag megtervezett előadása határozza meg.

5.3. Kommunikációs és kulturális regiszterek

A kulturális keretezés abban is eligazít, hogy a mondanivalónk megfogalmazásához kivá-
lasszuk a stílusukban megfelelő szavakat, a megfelelő udvariassági elemeket és az ezek-
hez szorosan hozzátartozó nyelvi egységeket (például magázás/tegezés). Ezek jellemző 
jegyei a nyelvi kultúránknak. Ez azt jelenti, hogy az általunk használt szavakon és egyéb 
nyelvi és vizuális kommunikációs eszközökön keresztül kulturális üzenetet is továbbítunk 
másoknak. Egyrészt jelezzük, hogy milyen kulturális értékek szerint kommunikálunk: 
például az udvariassági elemekkel a tiszteletünket fejezünk ki mások iránt. A tiszteletadás 
formái az egyes nyelvekben és kultúrkörökben nagyon eltérőek. A japán nyelv egyik 

500	Forrás: www.europarl.europa.eu/news/hu/headlines/society/20200326STO75917/felretajekoztatas-es-al-
hirek-virusszeruen-terjednek-a-covid-19-jarvany-idejen 
501	 A nyelvészek érdeklődését is felkeltette az álhírek működési elve. A Századvég 84. számában (2017/2.) 
fontos tanulmányok elemzik az álhírek pragmatikai, extra- és interlingvális jellemzőit.
502	Krekó (2021): i. m.



284

ismérve például az, hogy bonyolult névmási ragozásokkal fejezi ki a mindenkit megillető 
tiszteletet, s a tiszteletet jelző névmás variálódik a nemek és az életkor, valamint a társa-
dalmi státus szerint is. A magyar nyelvben a „tetszik” forma az egyik legkülönlegesebb 
tiszteletet kifejező elem. Másrészt az általunk aktívan használt szociolektusok révén 
jelezzük, milyen nyelvi kultúra alapján kommunikálnak azok a közösségek, amelyeknek 
a tagjai vagyunk.

Egy nép, nemzet vagy etnikai, vallási stb. alapon szerveződő közösség kommunikációs 
kultúrája sajátos jegyeket hordozó regiszterekből áll. Ezek szinte önálló nyelvek a nyelv-
ben, hiszen magukban foglalják mindazokat a kommunikációs gyakorlatokat, keretezési 
eljárásokat és nyelvi mintázatokat, ahogyan egy beszélőközösség tagjai – a hétköznapi 
kommunikáció legkülönbözőbb műfajaiban és a legkülönfélébb kommunikációs esz-
közök igénybevételével – a saját nyelvváltozatuk használatával érintkeznek egymással. 
A közösséghez való tartozás jegyében a közösség tagjaitól megkövetelik, hogy ismerjék 
és használják a csoportnyelvet. Ebben a tekintetben a csoportnyelveknek és a rétegnyel-
veknek (például szleng) is lehet előíró jellegük. A csoportnyelvek olyan kommunikációs 
mintázatokat mutatnak, amelyeket a közösség kollektív ismertetőjegyeiként azonosítunk, 
s ezek feladata – az összetartozás kifejezésén kívül – a másoktól való elhatárolódás is. 
Ez utóbbiak a megkülönböztető jegyei az egyes regisztereknek.

A csoportnyelvek, a közösségi regiszterek közvetítik a csoportra, a közösségre jel-
lemző kultúrát. Ha a kultúra fogalmából, mint azt eddig is tettük, mint gyűjtőfogalomból 
indulunk ki, akkor először is egy tartalomalapú rendszert fedezhetünk fel: egészségkul-
túra, borkultúra, szexkultúra, turizmuskultúra stb. Ezeket tekinthetjük regisztereknek 
is, hiszen mindegyiknek van sajátos szókincse, és rendelkeznek olyan kifejezésekkel, 
amelyek más területekre nem vagy csak korlátozottan jellemzőek. Ez a felosztás követi 
Edward Burnett Tylor angol antropológus kultúradefinícióját, aki elsőként alkotott meg 
egy, a kultúra körforgásáról szóló dinamikus modellt a 19. század végén. Tylor a kultúra 
dinamikáját a következő körforgás alapján vélte leírhatónak: haladás, hanyatlás, küzdelem 
a hagyományok megtartásáért és átadásáért, újrakezdés, fejlődés. Ebben a körforgás-
ban és a dinamika megtartásában Tylor a beszédet, a kommunikációt juttatta az egyik 
legnagyobb szerephez. Tylor kultúráról szóló felfogását először az Anthropology: An 
Introduction to the Study of Man and Civilization című könyvében fejtette ki, és azt írta, 
hogy a kultúra magában foglalja azt az összetett egészet, amelyben a tudás, a vélekedés, 
a kutatás, a tapasztalat a maga komplexitásában jelenik meg egy adott témában, a témába 
vágó hiedelmektől kezdve a téma tudományos és művészi feldolgozásán át egészen 
az adott tématerületen kialakult tradíciók ismeretéig. Újraolvasván Tylor definícióját 
és a kultúráról szóló jellemzését, több olyan pontot is felfedeztünk ebben a régi írásban, 
amelyek mentén a regiszterek besorolhatók.503

503	 Mi Tylor munkájának német nyelvű, digitalizált kiadását vettük alapul, különös tekintettel a 4–6. feje-
zetekre a nyelvről és funkciójáról. Edward Burnett Tylor: Einleitung in das Studium der Anthropologie und 
Civilisation. Deutsche autorisierte Ausgabe von G. Siebert. Braunschweig, Friedrich Vieweg und Sohn, 
1883.



285

84. ábra: Edward Burnett Tylor (1832–1917) angol antropológus, etnológus és valláskutató
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_Burnett_Tylor

Tylor klasszikus felosztása a következő ismérveket rendeli hozzá a kultúrához: temati-
kusság, idő- és térbeli meghatározottság, kifejezhetőség és megfogalmazhatóság (mint 
az átörökítés feltétele). Ha mi is témák szerint csoportosítjuk a kulturális regisztereket, 
és a kultúra elsődleges ismérvének a tematikusságot tekintjük, mint Tylor, akkor érvényes 
a felosztás: borkultúra, egészségkultúra, oktatáskultúra stb. Egy másik tematikus vetület 
szerint megkülönböztethetjük az egyes regiszterek kommunikációs (verbális és nonver-
bális) kultúráját, vizuális kultúráját, audiovizuális kultúráját stb. Ebben a felosztásban 
a közvetítő csatorna képezi a felosztás alapját. Egy harmadik lehetőség, amely a kulturális 
regiszterek tematikájával is összefügg, az az egyes regiszterekhez társított értékrend, 
vagyis a presztízsalapú felosztás: a tömegkultúrának éppúgy megvannak a regiszterei, 
mint a magaskultúrának. Ennek a felosztásnak az alapját a társadalmi és a közösségi, 
ritkábban az egyéni minősítés képezi.

Minden eddig említett felosztási lehetőség horizontális szemléletű volt, és végered-
ményben eltekintett a kultúra egyik fontos ismérvétől, a lokalizálhatóságától. Gyakran 
hallhatunk olyan szókapcsolatokat is, mint például politikai kultúra, gazdasági kultúra, 
téri kultúra. Ebben az esetben a vertikális szempont érvényesül a felosztásban, azaz 
a lokalizáció, a kultúra térbeli és szerkezeti lokalizálhatósága adja meg a felosztási alapot. 
Tylor is azt tartja a kultúra második fő ismertetőjegyének, hogy térben behatárolható 
legyen. Lokális kultúra, globális és regionális kultúra – ha mi is ebben a felosztásban gon-
dolkodunk, akkor is a lokalizálhatóság a fő megkülönböztető jegy. Tylor szerint a kultúra 
harmadik fő ismérve a temporalitás, azaz az időbeli meghatározhatóság. Ez tükröződik 
az olyan kifejezésekben, mint például egy közösség régi és új kultúrája, egykori és mai 
kulturális tartalmak stb.

Megint más felosztása a kulturális regisztereknek az, ha a kultúrát közvetítő médiu-
mot állítjuk a meghatározás középpontjába. Tylor is a medialitást teszi meg a negyedik 

https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_Burnett_Tylor


286

ismertetőjegynek, de 1881-ben értelemszerűen még nem ezt a kifejezést használta, hanem 
a megfogalmazhatóságról és a kifejezhetőségről mint az átörökítés alapvető feltételéről írt.

A kultúra ábrázolható és leképezhető, verbalizálható és narratívummá átalakítható 
közlések összessége, amelyeket különböző médiumok formálnak meg, például térplasz-
tikák, művészi installációk, flashmobok, Facebook-üzenőfalak, virtuális kiállítások stb. 
A 21. századi kommunikációban éppen a medialitás terén nyíltak meg új dimenzióik, 
amelyeknek a terjedése, tervezése és szervezése olyan dinamikus és gyors, hogy kom-
munikációs szempontból már-már kontrollálhatatlan kontextusok generálják a legújabb 
üzenettípusokat, aminek következtében lényegében megszűntek a fenti, hagyományos érte-
lemben vett felosztások, s így Tylor tematikán, lokalitáson, temporalitáson és medialitáson 
nyugvó rendszere is érvényét vesztette. Napjainkra a csatornák, a formák, a tartalmak 
közötti rugalmas átjárhatóság, illetve a kommunikációs megnyilvánulások közötti transz-
formációk és átfedések miatt a fenti csoportosítási kísérlet lényegében lehetetlenné vált.

5.4. A kulturális reprezentáció és prezentáció regiszterei és terei

A modern kommunikáció keretezésformáinak az átalakulása, illetve technikai háttere 
és a napjainkra jellemző életről, kapcsolatokról és munkáról alkotott mentális képeink 
keresztmetszetében új műfajok jönnek létre, továbbá látványosan átalakul a régiek szerke-
zete is. Tapasztalatunk szerint erősen megváltozott például az önbemutatás megszövege-
zése a partner- és társkereső oldalakon, mégpedig mind a hagyományos, mind a virtuális 
terekben.504 Lényegesen átalakultak az identitáskifejező eszközök, és a profilképválasz-
tási szokások is teljesen új vizuális mintázatokban rendeződnek el.505 Az önbemutatás 
és az önábrázolás új dimenziói új szelfkommunikációs kultúrákat hoztak létre, amelyek-
ben új paradigmák mentén fonódnak össze a testképek és az önképek (identitásképek) 
vizuális és verbális ábrázolási technikái. Az interperszonális szelf kialakulásában nagy 
szerep jut a szociális kapcsolatoknak, a másokkal folytatott interakciónak, a különböző 
kommunikációs csatornákon kapott visszajelzéseknek.506 A szelf építésében és prezentá-
lásában két erőből táplálkozunk, írja Pléh Csaba nyelvpszichológus kutató: a centrifugális 
és a centripetális formáló erő hatásaiból. Az első típusba tartozó ráhatásokban az én (szelf) 
észleli, feldolgozza és kiértékeli a külvilág személyiségünkre, énképünkre és tulajdonsága-
inkra vonatkozó cselekedeteit (nevelési hatások, élményhatások, benyomások és emóciók, 
külső erő hatására bekövetkező éntanulási és énépítkezési szakasz), a második típusú 
ráhatások eredményeképpen pedig az énkép belső mentális és kognitív fejlődésen megy 
keresztül. Pléh a centrifugális erők csoportjába sorolja be azoknak a külső hatásoknak 
az összességét, amelyekben végeredményben a „külső én” reprezentálódni fog, azaz 

504	Kállai Barbara – Kegyes Erika: Az önreprezentáció formái és tartalma nyomtatott és online partner-
kereső hirdetésekben. In Bolemant Lilla (szerk.): Nőképek kisebbségben. IV. kötet. Pozsony, Phoenix PT, 
2017. 54–59.
505	 Veszelszki (2013): i. m.
506	Pléh Csaba: A szelf vizsgálatának két történeti mintája. Filozófiai Szemle, 59. (2015), 3. 73–102.



287

kialakul az az énkép, amelyet mások szá-
mára közvetíteni fogunk az interakciókban, 
és amely konszenzusra törekszik a külső 
erők véleményével. Nagyon egyszerűen 
arról van szó, hogy a szerepkészleteinket 
olyannak mutatjuk be a külső erők számára, 
amilyennek gondoljuk, hogy látni szeretné-
nek minket. Pléh Csaba a centripetális erők 
csoportjába teszi a belső én felépítését befo-
lyásoló belső erőket, így például a testké-
pünkről kialakított belső képünket, illetve 
a saját magunkkal folytatott interakciókat, 
amelyekben koherenciára törekszünk pél-
dául a külső és a belső tulajdonságaink 
között. Nyilvánvaló, hogy a kétféle erő által 
kifejtett hatások is interakcióba lépnek egymással, amelynek során összevetjük a külső 
erőknek és a belső erőknek szánt énképeket, azaz az énreprezentációkat. Ennek kapcsán 
két referenciarendszer alakul ki, amelyek egymáshoz való viszonyulásában, a testi tulaj-
donságaink és a személyiségünk megélésének interakcionális tapasztalataiból végül is 
kibontakozik az a komplex kép, amit szelfnek nevezünk. Pléh Csaba a szelf fogalmának 
és jelenségének kialakulását történelmi keretben vizsgálta, és rámutatott, hogy a szelfnek, 
az éntudatunknak minden egyes szelete narratív és kulturális meghatározottságú. Narratív 
abban az értelemben, hogy a kommunikációs aktusokban a leggyakrabban önmagunkat 
állítjuk a középpontba: magunkról beszélünk, magunkról mesélünk, így a beszédtéma 
végtére is mindig a személyes élményeink és véleményünk körül forog. Kulturális abban 
az értelemben, hogy az éntudatunkba alapvetően beépülnek azok a tudáselemek, amelyek 
a kultúrkörünkre jellemző emberképet meghatározzák. Képletesen szólva: a szelf narra-
tívan prezentált formája az, hogy sokat „sztorizunk” magunkról, és a „szelf úgy jelenik 
meg ebben a felfogásban, mint egy sajátos improvizáció”.507 A kulturális szelf kognitív 
és szociokulturális tanulás és tapasztalat eredménye, amiben lerakódnak és az individu-
ális szelffel szervesen összekapcsolódnak a történelmi, filozófiai, gazdasági, társadalmi 
és politikai gondolkodásrendszerek.

A szelfhez az új kommunikációs terekben új típusú reprezentáló funkciókat társítunk, 
s a szelfünkre tett kritikai megjegyzések talán minden eddigi énképformáló visszajelző 
struktúránál erősebben fejtik ki hatásukat. A kommunikáció közvetlen résztvevőitől 
(például kommentelőktől) érkező visszajelzések alapján minden korábbi modalitásnál 
jobban előtérbe kerül a szelf, és ennek hatására felgyorsult ütemben próbálunk meg vál-
toztatni is rajta. Ennek következtében eddig még soha nem tapasztalt dinamikát mutat 
az énképváltozás folyamata, amely köré egy teljes szelfkultúra épült fel. A megfelelési 
vágy, a pozitív visszajelzés érdekében létrejött új énkonstrukciók kilépnek a virtuális 

507	Pléh Csaba: A szelf vizsgálata: a centrifugális szempont. Korunk, 24. (2013), 5. 68.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Olvassa el Pléh Csaba izgalmas tanulmányát a szelfről. 

http://epa.oszk.hu/00400/00458/00592/pdf/EPA00458_k
orunk_2013_05_068-073.pdf 

Megjelent: Korunk, 2013/5. 68–73.

http://epa.oszk.hu/00400/00458/00592/pdf/EPA00458_korunk_2013_05_068-073.pdf


288

kommunikációs térbe, ahol azonnal mozgásba is lendülnek, így kimondhatjuk, hogy 
a szelfizés önálló kommunikációs aktussá nőtte ki magát.

A szelfi lényegében egy fénykép magunkról, de mégis – éppen a goffmani értelemben 
vett átkeretezés miatt – sokkal több, mint egy hagyományos technikával készülő portré-
kép. Az első „szelfi” még a 19. század közepe táján készült, az úgynevezett dagerrotípia 
segítségével. A modern szelfiket már digitális eszközökkel készítjük, s a közösségi oldalak 
ma már elképzelhetetlenek ezek nélkül az önfotók nélkül. A szelfizés megkerülhetetlen 
kulturális keretét alkotja a közösségi kommunikációnak, s az önkifejezés egyik leg-
fontosabb eszközévé vált. A szelfik önálló, gyorsan kommunikálható egységgé tudnak 
szerveződni, hiszen a feltöltött képhez mi magunk is írhatunk kommentet, adhatunk neki 
címet, és segítségével egész történeteket narrálhatunk magunkról a hétköznapi életünk 
legapróbb eseményeinek megörökítésétől kezdve a sorsfordító napok dokumentálásáig. 
Adott a kérdés, hogy miért szelfizünk, és miért tesszük ki magunkat szándékosan a kom-
mentekből ránk zúduló értékeléseknek. Az önmegmutatásnak ez a formája a társadalmi 
kommunikáció részévé vált, olvashatjuk egy lengyel kutatócsoport írásában,508 amelynek 
vezetője Agnieszka Sorokowska lengyel pszichológus és kommunikációkutató. Ennek 
az az oka, összegez a publikáció, hogy a szelf szerepe és befolyása egyébként is felerő-
södött a közmédia által, és a hétköznapi emberek ugyanúgy szeretnének a középpontba 
kerülni, mint a hírességek, ezért természetes, hogy ehhez nemcsak a viselkedésüket utá-
nozzák, hanem az eszközeiket is lemásolják. Sorokowska és munkatársai ezzel kapcsolat-
ban végeztek empirikus vizsgálatot, és arra az eredményre jutottak, hogy a szelfikultúra 
kommunikációs szempontból egyrészt dokumentarista, azaz különböző pillanatokban 
örökíti meg a szelfet az én számára, s ebben az esetben a szelfi magunknak készül, 
másrészt pedig intencionalista-interakcionista, azaz másoknak készül, mégpedig azzal 
a céllal, hogy a pozitív kommentek által megerősítsük a szelfet.

Ujhelyi Adrienn509 pszichológiai és szociálpszichológiai aspektusból foglalkozik 
a szelfikkel, és szintén kiemeli, hogy azok jól elemezhetők Goffman identitásprezentá-
ciós modellje alapján, amelynek az a lényege, hogy az én (a szelf ) megtervezi az önbe-
mutatási stratégiáit, mégpedig annak a célrendszernek a felismerése után, hogy szá-
mára „mit hoz a konyhára”, ha „kiteszi magát a kirakatba”. Lehet ez egy önmegvalósító 
kommunikációs stratégia része, de a szelf szolgálhat elismerési vágyának kielégítésére 
is, és végül, de nem utolsósorban, egy elfogadott kommunikációs gyakorlat részeként 
elsajátított és begyakorolt interakciós forma is, azaz annak az elvnek a követése, hogy 
mások is így kommunikálnak önmagukról. Goffman értelmezési keretét követve nincs szó 
a Sorokowska és munkatársai által felvetett, hagyományos értelemben vett dokumentáló 
funkcióról, amikor a fénykép bekerül az albumba, sokkal inkább öncélú dokumentálás 

508	Piotr Sorokowski et al.: Selfie Posting Behaviors Are Associated with Narcissism Among Men. Perso-
nality and Individual Differences, 85. (2015). 123–127.
509	Ujhelyi Adrienn: A selfiek szociálpszichológiai vizsgálata. In Vargha András (szerk.): Lélek-net a lélek-
nek: Az ember a változó technikai közegek világában. A Magyar Pszichológiai Társaság XXIV. Országos 
Tudományos Nagygyűlése. Kivonatkötet. Budapest, Magyar Pszichológiai Társaság, 2015. 175–176; Ujhelyi 
Adrienn: A szelfizés médiareprezentációja. Alkalmazott Pszichológia, 18. (2018), 1. 65–74.



289

jöhet csak szóba. Egyrészt tehát önkifejezésről, másrészt pedig önigazolásról van szó. 
Bármely szempontot vesszük is figyelembe, az önábrázolás (énprezentáció) legfontosabb 
célja a másokra gyakorolt hatás alapján befolyással lenni a környezetünkre, s a szelfizés 
társadalmi-kulturális keretének az elfogadásával erősíteni jelenlétünket a közösségi 
kommunikációban, a „szelfnarratíva” mint új kommunikációs eszköz segítségével is.510

 
85. és 86. ábra: Saját kreatív alkotások a szelfi témájában
Forrás: Hervé 2020: i. m.

Az önábrázolási akcióinkkal, például azzal, hogy kiposztolunk magunkról egy képet, 
és írunk hozzá egy kommentet, amelyben nemcsak azzal szervezzük a szelf narratív 
struktúráit, hogy megadjuk, hol és mikor készült az adott kép, hanem azzal is, hogy 
a képaláírással vagy vizuális jeleknek a képen való elhelyezésével megmutatjuk, milyen 
élmények és emóciók kapcsolódnak hozzá, sőt: a kommentben legtöbbször közvetlenül 
is megszólítjuk a követőinket, a kommunikációba bekapcsolt csoport tagjait, hogy fel-
hívjuk a figyelmet: új képet tettünk ki magunkról. Ezzel egy kulturális keret felhaszná-
lásával kommunikálunk magunkról, mégpedig három lépcsőben: építjük (konstruáljuk), 
bemutatjuk (reprezentáljuk) és közvetítjük (prezentáljuk) az énképünket. Ez a három 
verbális-vizuális technika nemcsak az én ábrázolási lehetőségeit befolyásolja erősen, 
hanem kialakítja azt a kulturális kommunikációs teret és keretet is, amelyben a szelfet 
megmutatjuk.

A szelfizés kultúrájában úgy kommunikálunk magunkról, hogy kialakítunk egy 
sajátosan ránk jellemző szelfkommunikációt. Ehhez figyelembe vesszük a szelfizésről 

510	 Ujhelyi (2015): i. m.



290

kialakult társadalmi véleményt, az ahhoz kapcsolódó információkat és emóciókat. Ennek 
alapján határozzuk meg a saját önreprezentációs kommunikációs stratégiánknak az olyan 
konkrét vonatkozásait, mint például azt, hogy naponta hány alkalommal és milyen 
témákban osztunk meg másokkal információt magunkról a közösségi médiumokban. 
Ezekre a stratégiákra alapvető befolyást gyakorol a közösségi médiumokra jellemző 
kommunikációs kultúra is, azaz követjük a közösségre jellemző szelfikommunikációs 
szokásokat. Ezekhez igazodva rendezzük új alakzatokba és narratívákba az énképünket 
és az életünket. A legelterjedtebb alakzati elemek között szerepel az is, hogy a szelfit 
természetes vagy mesterségesen beállított háttérrel készítjük-e, illetve ehhez sorolhatók 
a pozíciós beállítási szokásaink: egy-egy jellegzetes mozdulat, mimika megörökítése. Mi 
azt figyeltük meg, hogy a nők körében szinte alappóz a szelfizés során, hogy az optika 
felé nézve, kissé elfordított fejjel, egy csücsörítő szájmozdulattal, szemérmes vagy ero-
tikus pillantással rögzítik a képet. Ennek a beállításnak az alakzati üzenete a következő: 
a divatvilág celebjeit, influenszereit és modelljeit utánozzák, s látjuk a képeken, hogy 
a száj csücsörítésével az arc morfológiája megváltozik, keskenyebbé válik, így érdeke-
sebbnek tud hatni. Ez tehát a tudatos benyomáskeltés alakzata, az énprezentáció mani-
pulatív oldala, szándékos utalás, figyelemfelhívás a képet megtekintő férfiak számára. 
A másik alakzati elem az álcázás, avagy a filterek használata. Ekkor a fotózott arc egy 
idealizált képet közvetít, művi jelleget kölcsönözve a portrén látható személynek, ami 
teljesen háttérbe szorítja a személyiségét. Megfigyelésünk szerint az esetek többségében 
a fiatal nők használják ezt az alkalmazást, mert ezzel – steril módon – tökéletesnek, szép-
nek és hibátlannak láttatják az arcukat a képen. A szelfi megtekintőjének ez azt üzeni, 
hogy a képen látható személy tökéletes testi adottságokkal rendelkezik. Ezek az alakzati 
beállítások nem valós képet mutatnak. A jobbik eset az, amikor nem a hibák szándékos 
elrejtéséről és a szemlélő megtévesztéséről van szó, hanem a filteres alkalmazás segít-
ségével vicces, tréfás és különleges képek készülnek, azzal a céllal, hogy a szelfi nem 
mindennapinak és egyedinek hasson. A képet gyakran grafikai kódokkal egészítik ki, 
például az arcra grafikai-hangulati elemek kerülnek fel, amelyek felpezsdítik a kép han-
gulatát, s beindítják a szemlélő fantáziáját, így például ha kiscicává változtatják a fiatal 
nőket, vagy szőrös-szakállas, kalapos-cvikkeres férfiként láttatják a nőt. A harmadik 
alakzat a fotók retusálását és a kép más környezetbe való beillesztését segítő applikációk 
használatát jelenti, vagyis azt, hogy a szobában elkészített szelfikép valóságos hátterét egy 
kellemesebb közegre: egy homokos tengerpartra, egy csodás naplementére cseréljük le.

A fotó manipulálása ma már nem igényel professzionális grafikai munkát, hanem csak 
az applikációk kezelését, amelyek használatával mindenki a maga narratív szelfjének 
megfelelően tud beleavatkozni a reális, fizikai módon is létező „énképébe”. Ezáltal a szelfit 
készítő személy egy elképzelt világot tud létrehozni úgy, mintha abban ő lenne a történések 
és a narráció főszereplője. Egy szupermodell filterezett alakján keresztül a kifutók csillogó 
enteriőrjében láthatjuk viszont magunkat, s azok, akik ezt a képet megkapják, így is fogják 
elképzelni a szelfi készítőjét. A goffmani értelemben vett csalás és önámítás magas foka 
ez, egyben a csalódottság kiindulópontja is, ha a valóságos világban a külső tulajdonsága-



291

ink nem aratnak sikert az ismerősök körében, ugyanakkor az internetes világban komoly 
gratulációkat könyvelhetünk el.

Ujhelyi511 a szelfik tematikáját vizsgálta meg, és azt találta, hogy hódítanak a különle-
ges, a meghökkentő, a megbotránkoztató és a normaszegő képek. A sebész műtét közben 
például szelfit készít a kése alá fekvő hírességekkel. Emellett a megvizsgált, különböző 
médiumokban – például magazinok internetes portáljain – közzétett szelfikre az is nagyon 
jellemző volt, hogy azok valamilyen veszélyes helyzetben készültek. A szolidabb tema-
tikus összetartás, mint például szelfi a háziállattal vagy szórakozás közben, kevésbé 
volt jellemző. A tematika és a pózolás tekintetében néhány, nőknek szóló internetes 
portál attól sem riad vissza, hogy megalkossa a szelfizés tízparancsolatát, s a szelfiőrület 
folytatására biztassa a nőket. Az ujno.sk portál tanácsa például az, hogy az új alakzatok 
közül kifejezetten jó ötlet a tükörszelfi vagy a dizájnszelfi, amikor a fej nem látszik, 
csak az öltözék és a kiegészítők. Kutatók szerint az, hogy ki melyik szelfitípust kedveli, 
erősen összefügg a szelfizés céljával (unaloműzés, magamutogatás, divatkövetés stb.), 
illetve korosztályi és nemek közötti különbségeket is mutat. Ezt találták Sorokowska 
és munkatársai is a fentebb már említett kutatásban, amelyben az önmegmutatás, a sze-
mélyiségtípus és a szelfiképes posztolások között kerestek kapcsolatot. Ebből emelünk 
ki néhány összefüggést: a nők szignifikánsan gyakrabban tesznek ki magukról szelfiket, 
amelyeken gyakran a partnerükkel és a baráti körükkel láthatók, s szívesebben mutatják 
meg magukat intimebb helyzetekben is, mint a férfiak. A fiatalabb nők körében nagyobb 
divat a szelfizés, de ők azok, akik a „kajaszelfit” is szignifikánsabban jobban kedvelik. 
A férfiak által kiposztolt szelfik minden kategóriában sokkal realisztikusabb besorolást 
kaptak, és sokkal kevesebbszer voltak retusálva vagy vizuális jelekkel kiegészítve.512

A szelfizés kultúrájához tartozik az is, hogy a szelfit a képszerkesztő segítségével 
kedvünk szerint elláthatjuk feliratokkal. Ezt tekintjük a szelfi narratív elemének. A kép-
hez hozzáfűzünk egy gondolatot, egy érzést vagy egy személyes hátterű megjegyzést. 
Az interneten számos olyan írás található, amely a szelfifeliratok készítéséhez ad ötle-
teket.513 Ezek között első helyen szerepel a kreativitás, másodikon a figyelemfelkeltés, 
amelynek verbalizálásához a legtöbb weboldal a kiszólás beszédaktusát ajánlja. Ez annyit 
jelent, hogy használjunk bátran olyan beszédfordulatokat, amelyek humorosak, önkriti-
kusak, mintha kis öniróniával magunknak „szólnánk be”. (Például: „A stressz ma nem 
igazán megy a ruhámhoz!”) A harmadik helyre került a képfelirat megszövegezésében az, 
hogy szólítsuk meg azokat, akiknek a képet szánjuk, kezdeményezzünk velük párbeszé-
det. Például: „Iszol velem egy csésze kávét?”; „Nálam napfényes reggel van. Nálad is?”.

Megfigyeléseink szerint a szelfiképek feliratai nagyon gyakran a testi tulajdonságok 
alapján rendezik el az önkép verbalizálását. Mint ahogyan Zörgő Szilvia tanulmánya514 
is rámutat, az individuum szelffelfogása és testkoncepciója között általában nagyon 

511	 Ujhelyi (2018): i. m.
512	 Sorokowski et al. (2015): i. m.
513	 Például: https://pont-most.hu/tippek/jo-nekunk-a-szelfi-korszak/
514	 Zörgő Szilvia: Szelf és kultúra mint a test kiterjesztése. Replika, 121–122. (2021). 7–20.

https://pont-most.hu/tippek/jo-nekunk-a-szelfi-korszak/


292

határozott összefüggések fedezhetők fel, amelyek a verbális és a vizuális viselkedésünk 
valamennyi szintjén megnyilvánulnak. Ezt a felfogást a szakirodalom embodiment-
koncepciónak nevezi, ami arra utal, hogy a testképünket vizuális jelként értelmezzük, 
és kulturális tudással, illetve szimbolikus jelentésesű jelkészlettel rendelkezünk ahhoz, 
hogy a testünk jeleit ne csupáncsak észleljük, hanem kognitív és szociokulturális keretben 
is értelmezzük. Ez azt is jelenti, hogy a testünket mint kommunikációs eszközt vagyunk 
képesek használni, küldjük és fogadjuk a nonverbális jeleket, játszunk a hangszínünkkel, 
a testünk mozdulataival stb. Ez a koncepció eredetileg George Herbert Mead amerikai 
filozófus és kultúratudós ötletére vezethető vissza, aki azt mondta, hogy kommunikáló 
testünk valamennyi szerve „hatásküldő” és „hatásészlelő” organikus részeként működik 
az üzenetet küldő és fogadó apparátusunknak. Margaret Wilson ausztrál származású 
kultúrapszichológus újította fel ezt a koncepciót, és fogalmazta meg az embodiment-
koncepció hat alapvetését: a testünkről alkotott felfogásunk kommunikatív szituációkba 
ágyazottan fejeződik ki; a testkultúra nonverbális jelrendszere a közösségi kultúrába 
ágyazottan nyeri el értelmét; a testünk a kommunikációban stratégiai szerepet tölt be; 
a testkoncepciónk a kommunikatív koncepciónk része; a cselekedeteink tükrözik testünk-
höz való viszonyunkat; a kognitív valóságunk testképfüggő entitás.515 Ezek az alapvetések 
azt támasztják alá, hogy a test teljes egészében részt vesz a kommunikációs folyamatok-
ban, és egyszerre funkcionál jelként, adóként és vevőként. Ezt a működési mechaniz-
must Zörgő Szilvia így írja le: a testünk által „a szituációkban mindig már eleve benne 
vagyunk, a cselekvéseknek nincs kezdetük vagy végük, és a test (az észlelés origója) 
mindig beágyazott saját környezetébe. A test e beágyazottságnak köszönhetően maga 
ismeri fel, hogy mit kíván a szituáció: hanglejtésem, gesztusaim, figyelmem fókusza, 
kezem elhelyezkedése, lépéseim távolsága mind központi irányítás nélkül, a testemből 
fakadnak.”516

A szelfizés egyik jól látható célja azonban éppen a test szituáltságának a manipulálása. 
A túlzásba vitt önprezentációra már új terminus is született, a hájpolás. Eredetileg egy 
angol kifejezés, a hype áll emögött, s a jelentése: trükközni, meglepni, felfordulást okozni 
és túlzásokba esni. Egy németül 2007-ben, magyar fordításban 2008-ban megjelent könyv 
címében bukkant fel először átütő erővel ez a jelentés.517 A könyvet Piroschka Dossi német 
művészettörténész írta, aki a fogalmat abban az értelemben használta, hogy a médiában 
ismert személyiségek vagy bizonyos művészek alkotásai körül szándékosan felhajtás 
kerekedik. Ezt a jelentést vette át a rapnyelv, utalva arra, hogy a rappelést is értelmezhetjük 
egyfajta túlzásokra építő, hiperbolikus önábrázolási módként.518 A közösségi médiumok-
ban a túlzásba vitt önreprezentációt értjük a hájpolás alatt, tehát az énközvetítő stratégiák 

515	 Margaret Wilson: Six Views of Embodied Cognition. Psychonomic Bulletin & Review, 9. (2002), 
4. 45–67.
516	 Zörgő (2021): i. m. 12.
517	 Piroschka Dossi: Hype! Kunst und Geld. München, Dtv Verlag, 2007; Piroschka Dossi: Hype! Művészet 
és pénz. Ford. Schulcz Katalin. Budapest, Corvina Kiadó, 2008.
518	 Az Idegen szavak szótára így határozza meg a jelentést: „felhajtás, a téma alaptalan túllihegése, agresszív 
reklám”. Lásd https://idegen-szavak-szotara.hu/hype-jelent%C3%A9se

https://idegen-szavak-szotara.hu/hype-jelent%C3%A9se


293

maximális kihasználásáról van szó annak érdekében, hogy az individuum kiemelked-
jék a közösségi média használóinak tömegéből. A képeink és a posztjaink segítségével 
sztároljuk, menedzseljük magunkat, köznyelven szólva „nyomulunk”. Az önprezentáció 
keretében az én (szelf) túlzottan is a kommunikáció, a napi kommunikációs tevékeny-
ségek középpontjába kerül, például egy meghökkentő kép kiposztolásával uralja a napi 
beszédtémát, de akár azzal is, ha valaki a nyaralásról óránként bejelentkezik a közösségi 
felületre, és leírja, hogy éppen mit csinál, mit eszik és kivel beszélget.

Nem kétséges, hogy minden kommunikációs megnyilvánulásunk kulturálisan megha-
tározott tevékenység, mert általa egy körülhatárolható kommunikációs kultúrát hozunk 
létre, és ennek a kódrendszernek a használatával mi magunk is e kultúra képviselőivé 
lépünk elő. A kultúrának ebben a megközelítésben egyszerre van reprezentációs és pre-
zentációs szerepe: bizonyos kulturálisan meghatározott kommunikációs keretek között 
hozzuk létre a közösségi kultúrákat, amelyekben a közös kód használatával tartjuk egy-
mással a kapcsolatot (reprezentáció), de ugyanakkor ezzel vissza is hatunk a kultúra 
egészére (prezentáció). A szelfizés jó példa arra, hogy a reprezentáció és a prezentáció 
közötti kapcsolat különösen erős a vizuális tartalmak kódolásában.

A virtuális világ azonban a szelfik posztolásán kívül számos más lehetőséget is 
kínál az énképünk prezentációjára és a test vizuális reprezentációjára. Sajátos szerepet 
játszanak ebben a közösségi oldalakon megjelenő profilképek, amelyek kétségtelenül 
az énkép vizuális eszközei, s mint ahogyan felmérések mutatják, az egyén a közösségi 
kommunikációban sokkal nagyobb figyelmet fordít az énkép kialakítására, mint például 
a hagyományosan verbalitásra épülő kommunikációs kontextusokban.519 Susan Herring 
a Flickrre vonatkozó vizsgálatában megállapította, hogy a profilképek gyakori váltoga-
tásának a következő kommunikációs céljai vannak:

	– narratívák (történetek) közlése magunkról, amelyek a valós/vágyott/képzelt iden-
titásunkat erősítik,

	– interperszonális kapcsolatok keresése és építése annak alapján, hogy a magunkról 
közölt fotók nyomán kik tartanak bennünket szimpatikusnak (lájkok),

	– átkeretezett önkifejezés, azaz a fotók révén van lehetőségünk arra, hogy olyannak 
láttassuk magunkat, amilyennek szeretnénk.

Herring éppen a fenti célok figyelembevételével mutatott rá arra, hogy a hitelesség az az 
alapvető elem, amely mind a valóságnak megfelelő, mind a felcserélt identitásokban 
meghatározza a kommunikáció sikerét:

„Az emberek közötti online kommunikációs formák felvetik a hitelesség kérdését, mivel ha össze-
hasonlítjuk a közvetlen emberi kommunikáció ismertető jegyeivel, éppen a leglényegesebbek 
hiányoznak, amiket a látás is közvetít: a testkép, a hajszín, az arc formája, és ami nem tagadható, 
vagy csak nehezen elrejthető, az a nem, a beszélő biológiai neme. Ezzel ellentétben a számítógépes 
környezetben a felületen a szavak, a jelek segítségével kommunikálunk pusztán, de nem látjuk, 

519	 Susan C. Herring: Gender and Power in Online Communication. In Janet Holmes – Miriam Meyerhoff 
(szerk.): The Handbook of Language and Gender. New York, Blackwell Publishers, 1997. 79–107.



294

halljuk közvetlenül a beszélgetőtársunkat. Ha belépünk az online környezetbe, csetelünk, mud 
változatra váltunk, virtuális játékokat játszunk, akkor sem kerülhető el a nem ábrázolása, azaz infor-
mációkat közvetítünk, explicit vagy implicit módon a nemünkről. A szájbernyelv immaterialitása 
lehetőséget ad arra, hogy a test materialitását kikerüljük, és virtuális nemet válasszunk magunknak. 
Annak a nyelvi eszközök által támogatott gyakorlatnak a folyamatát, amikor a szájbertérben új 
nemet öltünk, nevezzük nemváltásnak, ez pedig az egyik legjobb példa arra, hogy megfigyeljük 
az online tér kultúráját. Suler leír egy esetet, mégpedig Brad esetét, aki az egyik MOOD programba 
jelentkezett be és beleszeretett Natáliába. S csak kommunikációs csapdák hosszú sora után jött rá, 
hogy egy ötven éves férfival szeretne találkozni. Egyesek azt mondják, ez csalás, mások meg azt, 
hogy játék a nyelvi lehetőségekkel, egyfajta kísérlet arra, hogy identitásunkat jobban megismerjük, 
tudatosabban alakítsuk. Suler (1996) szerint a következő motívumok vannak mögötte: figyelem 
felkeltése, az önkifejezés igénye, a valódi identitásunk megtalálásának vágya, kíváncsiságunk 
kielégítése, ha megéljük, hogyan reagálnak mások az identitásváltásunkra.” 520

Veszelszki tanulmányában, amelyet egy korábbi fejezetben már idéztünk, a Facebookra 
vonatkozóan végzett egy vizsgálatot, és úgy találta, hogy a 19–25 éves korosztályban 
kimondottan elterjedt az önreprezentációt szolgáló képek megosztása, s ebben nincs 
különbség a nemek között. E vizsgálat fontos megfigyelése, hogy a felhasználók ritkán 
választanak profilképként egész alakos képet, s különösen a nők körében jellemző a meto-
nimikus ábrázolás, amikor is valamely testrész kiemelése jelzésértékűen helyettesíti 
az egészet. A leggyakrabban a portréképek töltik be ezt a szerepet, s az sem ritka, hogy 
az ént ábrázoló kép a szemre fókuszál.521

Az én reprezentációjával kapcsolatosan az egyik legizgalmasabb kérdés, hogy módo-
sítjuk-e a közzétett profilképünket, azaz máshogyan mutatjuk-e be magunkat, például 

kimunkált, művészi fotók segítségével, 
mint a hétköznapi arcunk. A profilképek 
esetében a képmanipuláció formái nagyon 
változatosak, a művészi beállítástól kezdve 
a  retusálásig. Veszelszki vizsgálata azt 
mutatta ki, hogy a  fiatalabbak körében 
jellemzőbb a valóságos képek technikai 
manipulációja, például Photoshop segítsé-
gével. Az így szerkesztett képek funkciója 
például az, hogy a közösségi oldalon meg-
nyerőbb színben tüntesse fel a felhasználót, 
különlegesnek mutassa őt külső tulajdon-
ságai alapján, mintegy sugallva a belső 
tulajdonságok különlegességét is. Az átla-
gos életet élő középkorúak ezzel szemben 

520	 Susan C. Herring itt idézett 1997-es munkájának az összefoglalója megtalálható a szerző egyik újabb 
írásában is: Susan C. Herring: Gender és hatalom az online kommunikációban. In Juhász Valéria – Kegyes 
Erika (szerk.): Társadalmi nem és nyelvhasználat. Válogatott tanulmányok az angol és német szakiroda-
lomból. Szeged, Szegedi Egyetemi Kiadó, 2013. 219–242. A fenti idézet is ebből származik. 
521	 Veszelszki (2013): i. m.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Napjaink kommunikációja kétségtelenül énközpontú. 
Erről olvashatunk Veszelszki Ágnes (2013): 
„Én-reprezentáció a Facebookon” című tanulmányában, 
amit akár önkritikaként is ajánlunk olvasóink figyelmébe. 
Megjelent: E-nyelv Magazin, „Facebook-nyelvészet” szám, 
2013

http://e-nyelvmagazin2013/09/10/enreprezentacio/ 

https://e-nyelvmagazin.hu/2013/09/10/enreprezentacio/


295

a semleges háttér előtti, klasszikus és visszafogottabb portréképeket választják profilkép-
ként, jelezve, hogy sem a magamutogatás, sem az énképük megváltoztatása nem cél.522

Érdekes Veszelszki azon megfigyelése is, hogy az alkalmazott profilképtípusok nem-
csak korosztályi jellemzőket mutatnak, hanem csoportjellemzőként, azaz egyfajta cso-
portidentitásként is szolgálnak. Kifejeződik ez például a hasonló típusú képek használa-
tában, s a képkohézió csoportkohéziós erőként hat. Például a fiatal édesanyák a közösségi 
hálókon, ahol magukat elsődlegesen az anyaszerepben szeretnék megjeleníteni, a gyer-
mekükkel közös képet választanak profilképként. Egy művészeti csoport önmegjelenítési 
formái ezzel szemben sokkal egyedibbek, s az egyéniség ábrázolása is hangsúlyosabb, 
mint más hobbicsoportokban. Különleges szerepet kapnak itt, Veszelszki terminusával 
élve, az úgynevezett metaképek is, például önportré tükörben, érdekes fényviszonyok-
ban felsejlő arcok.523 Mindezek a példák azt mutatják, hogy az énmegjelenítésben nagy 
szerepet játszik az a kommunikációs szándék, hogy a rólunk alkotott képet befolyásol-
juk, manipuláljuk, illetve irányítsuk azt a folyamatot, ahogyan a szemlélők a képeken 
keresztül „befogadják” az általunk közzétett természetes vagy megkonstruált énünket.

Mint látjuk, az online tér lehetőséget ad arra is, hogy megformáljuk az online énünket, 
például a szelfikben és a profilképekben eredeti fotóink megváltoztatásával. Emellett 
az online reprezentációkban arra is van mód, hogy egy teljesen másik személy, nem 
valóságos alak karakterében jelenjünk meg. Itt nem egy manipulációs eljárásról van szó, 
amelynek eredményeként megváltoztatjuk a valóságot, hanem személycseréről, hiszen 
egy karakter mögé bújva dolgozunk ki magunknak egy virtuális identitást. A karak-
terképek mögé rejtőzés nem jár mindig automatikusan együtt a személyiségváltással, 
mert a profilképként kiválasztott állatképhez, személyképhez, sztárképhez, művészi 
alkotáshoz vagy fiktív karakterhez fűződhet valamilyen személyes viszonyulás, ami 
adott esetben nagyon is sokat elárul személyiségünkről, szokásainkról és identitásunkról. 
Galántai Orsolya nagyobb mintájú elemzése azt mutatta meg, hogy a középiskolások 
szeretik azt a technikát, amelynek segítségével a profilképükben egy másik személlyel 
helyettesítik önmagukat.524 Ezt kommunikációs szempontból értelmezhetjük éncseré-
nek, szerepcserének, de metaforikus értelemben véve megszemélyesítésnek is. Az ilyen 
típusú profilképet választók ügyelnek arra, hogy a képen felismerhető legyen a személy, 
és valamilyen szempontból kapcsolódjanak is hozzá (például kedvenc sportoló, példakép, 
szuperhős). A magyar középiskolások 91 százaléka valós személyt választ profilképként 
vagy saját magáról tölt fel fotót a közösségi oldalra.525 Ebben a vizsgálatban csak nagyon 
kis számban derült ki olyan adat, hogy a felhasználók abszolút mértékben a nonkonform 
identitás irányába mozdultak volna el, azaz teljesen valótlan – vagy velük semmilyen 
módon kapcsolatba nem hozható – profilképet töltöttek volna fel magukról.

522	 Veszelszki (2013): i. m.
523	 Veszelszki (2013): i. m.
524	 Galántai Orsolya: Profilkép: többet mond minden szónál. Médiakutató, 16. (2015), 3. 67–79.
525	 Galántai (2015): i. m.



296

Számos szakirodalom hívja fel a figyel-
met arra a veszélyre, hogy az önbemu-
tatkozási stratégiák következményeként 
megváltozhat a személyiség, főleg akkor, 
ha ez nemcserét is jelent. Az identitással 
való kísérletezés természetesen lehet kor-
osztályi jellemző is, de mint Herring kuta-
tásai rámutattak, a szerepcserék, a nem-
cserék, az identitásváltások a legtöbbször 
a virtuális térből, a hálózaton zajló kom-
munikációs szituációkból (játék, ismerke-
dés, partnerkeresés) bejutnak a valóságos 
életbe is, és identitászavarokat okozhat-
nak.526 Herring adatai szerint ezek közül 
is a nemváltás okozza a legtöbb problémát. 

Herring abból indult ki, hogy a CMC (Computer Mediated Communication) nemhogy 
nem tudja „semlegesíteni” a férfiakra és a nőkre jellemző specifikus kommunikációs 
formákat, hanem éppen ellenkezőleg: még „kisarkítottabbá” teszi azokat azáltal, hogy 
a beszélgető felek jobban figyelnek ezekre a jelekre, hiszen az online kommunikáció 
közben nem mindig láthatják egymást, s elég gyakran feltételezik azt is, hogy a profil-
kép „átverés”. A látás közvetítette információk hiányában élesebb határ alakul ki a férfi 
és a női online kommunikációs jellemzők között. Ez a vizsgálat azt is bizonyította, hogy 
az online kommunikációban a beszélgető felek csak ritkán vesznek fel nemileg semleges 
pozíciót, s igyekeznek úgy kommunikálni, hogy a profilképüknek megfelelő benyomást 
keltsenek a beszédpartnerekben, mintegy nemi identitásuk valóságosságáról biztosítva 
a beszélgetőtársat. Herring ebben a kontextusban „szimbolikus szignifikanciáról” beszél, 
mert az online kommunikációs stílusnak az a feladata, hogy a beszélgetőtársat meggyőzze 
arról, hogy a beszélgetőpartner a profilképben a valóságnak megfelelő információkat 
közvetített a személyiségéről, az életkoráról, a neméről. Ilyen formában az informá-
ciók beszélgetőtárshoz való hozzárendelésének csakis és kizárólag a nyelvi eszközök 
interpretációja által is megerősítést kell nyernie az online térben, s ebben a műveletben 
a profilképtől teljesen el kell tudnunk vonatkoztatni. Ennek tudatában a „tipikus/sztereo-
tip” női és férfi kommunikációs stílusok túlzott mértékű alkalmazása azonnal feltűnő 
kommunikációs eszközzé válik, és felmerülhet a gyanú az online nemváltás lehetősé-
gére, vagy arra, hogy az online kommunikáció szereplői azért játsszák túl szándékosan 
a nemi szerepek nyelvi reprezentációját, mert a kommunikatív szituációnak szeretnének 
szexuális konnotációt is kölcsönözni. Ennek egyik vizuális ismertetőjele lehet a kihívó 
profilkép vagy a testkép-reprezentációk szexualizáltsága (például a feltárulkozás jegyé-
ben a combok széttárása, a dekoltázs kiemelése, az erős make up).

526	 Herring (1997): i. m.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Galántai Orsolya „Profilkép: többet mond minden szónál” 
című tanulmányának az eredményeivel az alábbi linken 
ismerkedhet meg: 

https://mediakutato.hu/cikk/2015_03_osz/04_facebook_
profilkep.pdf 

https://mediakutato.hu/cikk/2015_03_osz/04_facebook_profilkep.pdf


297

Az erotikus tartalmú, szexuálisan felhívó-kihívó, az intimitást sugalló képek profil-
képként való feltöltése Mary David 2009-es vizsgálata alapján527 elsősorban a 20–30 éves 
nőkre jellemző, s ezt azzal magyarázza, hogy a nők a szexualitáson keresztül gondolják 
megjeleníteni a különlegességüket, s így akarják biztosítani, hogy érdekesek, sőt: érde-
mesek a figyelemre. Ez a gondolatmenet egybevág azzal, hogy a fiatal nők a Davidnek 
adott interjúkban hangsúlyozták, hogy ennek a kommunikációs gyakorlatnak nagyon is 
a tudatában vannak, míg az iskolás lányok gyakran nem tudatos döntés alapján tettek ki 
magukról intim képeket. Ez egyrészt meg is erősíti a korábbi szociológiai és pszichológiai 
kutatások állítását: a beszédpartner neme és a nemi identitás kifejezése éppen az online 
kommunikációban jut nagyobb szerephez,528 ami azért érdekes, mert az online térben 
a nemi hovatartozás hozzárendelésének gyakorlata nem a primer vagy a szekunder jellegű 
nemi vonások alapján történik, azaz például a profilkép alapján való beazonosítással, 
hanem más, főként a szóbeli és írásbeli kommunikációval összefüggő jelenségek alapján: 
például hangszín, hangmagasság, beszédtempó, az emóciók kifejezésére használt emo-
tikonok formája és gyakorisága, az úgynevezett „nőies” és „férfias” szavak használata 
a beszélgetések során.529

A profilképeknek, mint arra a fentebb idézett kutatások is rámutattak, különleges 
szerep jut a társkereső oldalakon, ezért utánanéztünk, hogy ebben az esetben milyen 
tanácsokat adnak a szakértők a partnerkeresésre szánt profilkép elkészítésével kapcso-
latosan. Íme néhány részlet:

„Átlagosan 7 mp-et tartózkodik egy társkereső a profiloldalunkon. Ezen idő alatt kell begyűjtenie 
Önről a sorsdöntő információkat. Felgyorsult világunkban nincs türelme az embereknek az oldalak 
elmélyült tanulmányozására. Csak egy részletgazdag, erős hatású fotóval tudjuk elérni, hogy tovább 
maradjanak, vagy később visszatérjenek, elmentsék profiladatainkat, üzenetküldésre ragadtassák 
magukat.”530

„A profilkép felér egy vallomással. Mosolyogjunk, vagy legyünk durcásak, mindegy, de a gri-
maszolást kerüljük! A nem őszinte pozőrködés riasztó lehet mások számára. Továbbá, a túlzott 
elbizakodottság, vagy a túlzásba vitt jókedv, de a depis hangulat, a bánatos arckifejezés is negatívan 
tud hatni az emberekre. Hagyjuk meg a tizenéveseknek az életunt pózokat! A siker receptje még 
mindig a mosoly és/vagy a derűs arckifejezés.”531

„Az első vizuális benyomást a Partnerjelöltjében a profilképe kelti. A profilképnek elsősorban figye-
lemfelkeltő szerepe van. Válasszon ennek érdekében olyan fényképet, ahol közvetlenül a kamerába 
néz, így közvetlenséget sugall.”532

527	 Idézi Herring (2013): i. m.
528	 Herring (1997): i. m.
529	 Herring (1997): i. m.
530	 Forrás: www.szivkuldi.hu/lelekbuvar/tarskereso_1x1/milyen-az-idealis-tarskereso-profilkep/
531	 Forrás: www.szivkuldi.hu/lelekbuvar/tarskereso_1x1/milyen-az-idealis-tarskereso-profilkep/
532	 Forrás: www.elittars.hu/tanacsadas/az-elittars-siker-titka/profilkep

http://www.szivkuldi.hu/lelekbuvar/tarskereso_1x1/milyen-az-idealis-tarskereso-profilkep/
http://www.szivkuldi.hu/lelekbuvar/tarskereso_1x1/milyen-az-idealis-tarskereso-profilkep/
http://www.elittars.hu/tanacsadas/az-elittars-siker-titka/profilkep


298

Ezek az idézetek egyértelművé teszik, hogy a profilkép két szerepet tölt be: egyrészt 
figyelemfelkető, másrészt a nonverbális kommunikációnk pillanatképe. Az önreprezen-
tációban mindkét elem fontos, mert a kép által közvetített információk alapján vesszük 
fel a kapcsolatot a másik féllel, vagyis elsődlegesen a vizuálisan észlelhető jelek alapján 
alkotunk véleményt. Ezt erősíti meg egy friss, internetes kutatás eredménye is.

„Az első és legfontosabb szempont egyértelműen a fotó, hiszen mindenki ezt látja meg először, és ez 
alapján dönti el, hogy a lehetséges jelöltek közé tartozik-e számára az illető. Egy internetes kutatás 
során pedig arról is sikerült kideríteniük pár részletet a szakértőknek, hogy milyen képpel érheti el 
az ember a lehető legnagyobb sikert. Egyesek még mindig nem tulajdonítanak túl nagy jelentőséget 
a profilképnek, pedig az eredmények szerint nagyon is kellene. A Carphone Warhouse és a randi-
szakértő, James Preece 1000 ember vizsgálatával próbáltak rájönni, mitől lesz a lehető legvonzóbb 
valaki online. A megkérdezettek 93%-a mondta azt, hogy ha az illetőnek nincs profilképe, akkor 
azonnal továbblépnek, és meg sem nézik a bemutatkozását, illetve a többi adatát, 86%-uk szerint 
pedig a teljes alakos fotó is nélkülözhetetlen elem. És hogy milyen felvételeket szeretnek még 
látni az emberek a potenciális partnerek oldalán? 80%-uk szívesen nézeget nyaralós vagy utazós 
képeket, 77%-uk szerint pedig sokkal nagyobb eséllyel húzza jobbra a másikat, vagy veszi fel vele 
a kapcsolatot, ha a házi kedvence is szerepel a fotókon. Háromból egy nő apák esetén a gyerekeket 
is szeretné látni a neten, a válaszadó férfiak 72%-a pedig a smink nélküli fotókat keresi. Mindezek 
mellett pedig az is kiderült, hogy a megvillanó tetoválások szintén növelik a kapcsolatfelvételek 
esélyét ugyanúgy, ahogy az is, ha valaki szerepelteti a profiljában a pontos magasságát. A viccek, 
a közösségi oldalakra vezető linkek szintén elősegítik a pártalálást. A humoros filtereket, a kutya- 
és cicafülekkel ellátott szelfiket viszont már kevésbé szeretik: a megkérdezettek 87%-a mondta azt, 
hogy sosem kezdene beszélgetést olyannal, akinek hasonló felvételek szerepelnek a profiljában. 
És a barátokkal készült fotók is kritikus pontnak számítanak, a legtöbben ugyanis nem kedvelik, 
ha valakinek ilyenekkel van tele a társkereső oldala. A szexuális témájú viccek és utalások, a túl 
sok emoji és az edzőteremben készült képek a kutatás szerint szintén rossz benyomást keltenek 
a legtöbbeknél, ezért ezeket érdemes kerülni. A fenti adatok ismeretében könnyebben erősebbé 
tehető egy társkereső profil, azt azonban fontos szem előtt tartani, hogy a képek és az adatok 
a valóságot tükrözzék.”533

A vizuális testképkódolások sorában helyezhető el a tetoválás is. Ezt elemezte Balázs 
Géza,534 akinek szintén az a véleménye, hogy az emberi test az egyik legnagyobb hatású 
jelhordozó. Írásában kiemeli, hogy a testkommunikáció jelei mindig kettős mérce mentén 
kódolódnak, ezek a következők lehetnek: egyrészt a elrejtés, például az érzelmek palásto-
lása, másrészt a kimutatás, azaz a testjelekkel szándékosan is nyomatékosítottan akarunk 
valamit kifejezni. A tetoválásokat is e kettős kódoltság aspektusából érdemes szemlélni. 
A tetovált szöveg és ábra, ha mindenki számára látható, akkor közszemlére akar tenni 
például egy személyes információt, ha viszont nem mindenki láthatja, akkor valószínű-
leg intim titkot rejt. A tetoválás kommunikációs szándékai nagyon változatosak, de 
közös bennük, hogy kontextuális kapcsolatban állnak a viselőjükkel. Balázs a lehetséges 
kommunikációs célok között a következőket említi meg: esztétikai, szexuális, szociális 

533	 A szöveg forrása: https://femina.hu/kapcsolat/kepek-tarskereson-kutatas/
534	 Balázs Géza: Az emberi test mint jelhordozó. In Balázs Géza (szerk.): A test szemiotikája. Budapest, 
Magyar Szemiotikai Társaság, 2013. 59–74.

https://femina.hu/kapcsolat/kepek-tarskereson-kutatas/


299

(csoportjel, társadalmi státuszjel), kultikus (óvó-védő), emocionális. A tetoválások vizu-
ális és verbális jelei szoros kapcsolatban állnak egymással; kohéziójukra utalva Balázs 
Géza az ábratext fogalmának bevezetését javasolja.535 Egy nagyobb mennyiségű nyelvi 
anyag tüzetes elemzése után, Balázs Géza szerint a következő szövegtípusokat külön-
böztethetjük meg a tetoválások esetében: testfunkcióra utaló szöveg, fatikus szövegek, 
emlékszövegek, élményszövegek és motivációs szövegek. Ahogyan ez a csoportosítás 
is mutatja, biztosak lehetünk abban, hogy a tetoválások kulturális jelek, társadalmi 
üzenetek, s nemcsak az önkifejezés módjai.

A vizuálisan kódolt reprezentáció másik hagyományos példája a divat, az öltözködés 
kódrendszere. Ezeket is kulturális jeleknek kell értelmeznünk, mivel olyan szociális 
felépítményeket tesznek láthatóvá és szimbolikussá, mint a ruházat viselőjének a társa-
dalmi státusa és szubkultúrákhoz való tartozása. A közmondásból is ismerjük: ruha teszi 
az embert. A divatelemeket viselők kommunikatív szándéka is nyilvánvaló: beilleszke-
dés a közösségbe, normakövetés, divatkövetés, sztármásolás, különcség, botránykeltés, 
meghökkentés stb. A mindenkori divatelemek információt hordoznak az egyes szoci-
ális státuszokkal kapcsolatos attitűdökről is, illetve kijelölik a viselőik társadalomban 
elfoglalt helyét. Ilyen jelzésértékű kulturális szignál a parókaviselés, a szoknya hossza 
vagy a sarkantyú viselése. A divat korszellemet is kommunikál, s hétköznapi értelemben 
véve nyilvánvalóan felvilágosítást ad a divatkövetők identitásáról, személyiségéről is. 
Tudvalévő, hogy mindez sztereotípiákon nyugszik, ám megfigyeléseink mégis képesek 
annak a kommunikációs-kulturális keretnek a megalkotására, amelyben a kommunikáció 
lezajlik. Ha egy adott szituációban a kommunikációs partner megjelenéséből, az általa 
összeállított öltözékből egy divatstílusra asszociálunk, akkor a divatjel hordozóját hoz-
zárendeljük a beazonosított divatcsoporthoz. Végeredményben kommunikációalapú 
következtetést vontunk le a goffmani koncepcióból ismert keretre nézve, hiszen kultu-
rális tudásunk alapján meg tudtuk mon-
dani, hogy öltözéke szerint melyik kultu-
rális csoporthoz tartozik a beszédpartner, 
és kikövetkeztettük, hogy ez milyen követ-
kezményekkel járhat a szituáció egészének 
értelmezésében (például a  szkinhedek 
véleményét automatikusan homlokzat-
fenyegető keretben helyezzük el). Ezért 
az öltözködés elemei, a divatjelek számos 
mögöttes tartalmat küldenek előre egy 
kommunikációs szituáció értelmezéséhez, 
s így még a verbális párbeszéd megkez-
dése előtt aktiválódik a beszélgetés kerete. 
Az öltözékünk, a ruházatunk tehát olyan 
komplex vizuális jel, amelynek közvetlen 

535	 Balázs (2013): i. m.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Alice Blunden cikke izgalmas betekintést nyújt a világ 
számos részében közösségi szinten alkalmazott és ezért 
fontos társadalmi jelentést hordozó tetoválási kultúrába. 

https://www.yoair.com/hu/blog/anthropology-tattoos-as-
a-symbol-of-social-identity-and-culture/ 

https://www.yoair.com/hu/blog/anthropology-tattoos-as-a-symbol-of-social-identity-and-culture/


300

kapcsolata van a testkoncepciónkkal, és társadalmi metaforaként működik. A divat 
követése általában elvárásként fogalmazódik meg a reprezentált réteg számára, és erről 
a rétegről, szubkultúráról a divatjelek könnyen leolvasható információkat adnak tovább. 
A divatelemek másik szerepe, hogy viselőik elkülönüljenek más csoportoktól, és határo-
zottan kifejezzék társadalmi ellenállásukat. A divatkommunikáció rögzíti a társadalmi 
hierarchiát, gazdasági és társadalmi státuszt szimbolizál, funkciója, hogy kinyilvánítsa 
a rangnak megfelelő „minőséget”. Ez a hierarchikus típusú divatkommunikáció a jelenben 
is megfigyelhető. A marginális csoportok, a peremen meghúzódó kisebbségek csoportjai 
gyakran megpróbálnak azonosulni a társadalom elitkultúrájával, ezért olyan eszköztárat 
hoznak divatba, amellyel mintegy testre szabottan utánozzák le az elitdivat elemeit. 
A nagy márkák gigaméretben nyomott logóit látjuk rajtuk, silányabb kivitelű, de azo-
nos szabással készült ruhadarabokat hordanak, és kezükön csillogó-villogó kamuórák 
mutatják az időt. A tízévesnél öregebb, „felspécizett merdzsók” is mind kulturálisan 
kódolt kellékei ennek az ízlésvilágnak. A külső megjelenés alapján éppen így leírható 
az alternatív, bölcselkedő értelmiség vagy az újgazdag vállalkozói réteg is, hiszen ők 
is rendelkeznek saját vizuális divatjelrendszerrel és testkódrendszerrel. Például a testi 
adottságok prezentálásának tekintetében jól ismert előttünk a kép: a kigyúrt, kopasz, 
szigorú tekintetű legényekről azonnal arra gondolunk, hogy nem tisztességes munká-
val keresik a kenyerüket, vagy a hajukat taréjba fésült, joggingos fiatalok láttán rögtön 
az a kérdés merül fel bennünk, hogy vajon melyik banda tagjai lehetnek. Ez a néhány 
példa is mutatja, hogy hogyan működik a divatkommunikáció: a kulturális jelek leadása 
azonnali asszociáción alapuló visszacsatolást vált ki. Ez a gondolat beleillik abba a sze-
miotikai felfogásba, amely szerint minden, a testen lévő tárgy (ékszer, ruha) kommuni-
kációs célokat is szolgál. Balázs Géza is szemiotikai jelként értelmezi a ruházatot, s azt 
írja, hogy az öltözetre is vonatkozik a kettős értelmezési lehetőség. A ruha egyrészt 
eltakar valamit, másrészt kitakar valamit. A szemiotikai jelek rendszerében, mutat rá 
Balázs Géza, ebben az értelemben véve egy „eltakart jel” és egy „közszemlére tett” jel 
kettőssége tükrözi a leginkább a test és a ruházat viszonyát.536 Ennek a viszonynak egy 
különleges megnyilvánulási formáját adják a ruhafeliratok, amelyeket Balázs Géza elem-
zett. „A ruhafelirat: közszemlére tett szöveg”,537 írja, amelynek kommunikatív funkciója 
sokkal összetettebb, mint maga a ruhadarabon szereplő szöveg vagy kép. Balázs Géza 
csoportosítása szerint a ruhafelirat a használt jeltípus szerint lehet egyetlen betű, egy 
szó, de állhat akár hosszabb, intertextuális vonatkozású szövegből is. A kommunikációs 
folyamat pedig így írható le: „A jelhordozó: a szövet, az anyag és maga az ember. […] 
A jelzés folyamata maga a ruhaviselés, a közszemlére tétel, az elolvasás-befogadás.”538 
Balázs Géza és a ruhafeliratok gyűjtésében a segítségére lévő tanítványa a következő 
tematikus csoportokat állították fel: a ruhafeliratokon közléseket, felszólításokat, rek-

536	 Balázs (2013): i. m.
537	 Balázs Géza: A ruhafeliratok szemiotikai-nyelvészeti kutatásának lehetőségeiről. In Balázs Géza: 
Antroposzemiotika. Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 2015. 145–154.
538	 Balázs (2015): i. m. 152.



301

lámokat, márkaneveket olvashatunk a leggyakrabban, illetve városokat, ismert szemé-
lyeket, szimbólumokat ismerhetünk fel rajtuk. Napjainkban ebben a vonatkozásban is 
hódít a kreativitás és a nyelvi leleményesség: „Édes istenem, hadd fogjak akkora halat, 
hogy ne kelljen hazudnom!” „Akkor aggódnék a korom miatt, ha nem néznék ki ilyen 
őrülten jól.”539

87. ábra: Feliratok és képek kommunikációja
Forrás: http://vicces-polok.hu/kategoria/vicces-feliratu-polok

Barthes a divatkommunikációra vonatkoztatva is vizsgálta a kép és a szöveg összetartó 
erejét.540 Divatlapok elemzésével járt utána, hogy mennyire tekinthető egységesnek vagy 
párhuzamosnak a közvetített tartalom, a divatfotó és a hozzá tartozó szövegrészben 
közölt ruhaleírás kontextusa. Az elemzését szemiotikai alapra helyezte, és a következő 
lényeges megállapításra jutott: a divatkommunikáció az a műfaj, amelyben a verbális 
képleírás nemcsak illusztratív szerepet tölt be, hanem valójában hozzá is tesz a képi 
tartalomhoz. Kifejti, hogy a divatfotó látványos, esztétikus, és éppen az a feladata, hogy 
felkeltse az érdeklődést a részletek iránt, amelyek a szövegben vannak elrejtve. A kép 
szimbolikus jelentést hordoz, a szöveg pedig felfejti (dekódolja) ezeket, azaz konkréttá 
teszi és elmélyíti a vizualizált információkat. Ilyen és ehhez hasonló kérdésekkel foglal-
kozik Horváth Dóra és Móricz Éva tanulmánya541 is, amelyben összehasonlítják a „képi 
ruházatot” és az „írott ruházatot” bemutató vizuális és verbális ábrázolási struktúrákat, 
és megállapítják, hogy bár az eszköztár nagyon különböző, az értelmezési keret mégis 
azonos. E két kódrendszer kétféle eszköztárát Barthes542 alapján plasztikusnak és ver-
bálisnak sorolják be. A két kódoltsági fok összehasonlításával a szerzők a következő 
strukturált eltéréseket állapították meg:

539	 Forrás: http://vicces-polok.hu/kategoria/vicces-feliratu-polok
540	Roland Barthes: A divat mint rendszer. Ford. Mihancsik Zsófia. Budapest, Helikon Kiadó, 1999.
541	 Horváth Dóra – Móricz Éva: XXI. századi marketing hajtóerő: divat és divatkommunikáció. In Magyar 
Marketing Szövetség Marketing Oktatók Klubja 17. országos konferenciája. Pécs, Pécsi Tudományegyetem 
Közgazdaságtudományi Kar, 2011.
542	 Barthes (1999): i. m.

http://vicces-polok.hu/kategoria/vicces-feliratu-polok
http://vicces-polok.hu/kategoria/vicces-feliratu-polok


302

„Még jobban megértjük a képi ruházat és az írott ruházat, az ábrázolt tárgy és a leírt tárgy kapcso-
latát, ha a Saussure óta klasszikussá lett fogalmi oppozícióra utalunk: a nyelv és beszéd oppozíció-
jára. A nyelv intézmény, kényszerekkel teli elvont test; a beszéd ennek az intézménynek az éppen 
adott része, amelyet az egyén leválaszt és a kommunikáció szükségletei szerint aktualizál; a nyelv 
a kibocsátott beszédek tömegének származéka, és mégis minden beszéd maga is a nyelvből vétetik; 
ez a dialektika történelmileg ugyanaz, mint a struktúra és az esemény dialektikája, kommuni-
kációelméletileg pedig ugyanaz, mint a kódé és az üzeneté. (Barthes, 1999, 21) A divatleírásnak 
nem pusztán az a funkciója, hogy egy valóságos modell másolatát kínálja, hanem az, hogy széles 
körben elterjessze a divatot, mint értelmet hozó dolgot, vagyis reklámozza azt. (Barthes, 1999, 15) 
A divat egy különálló jelrendszerként is felfogható (Barthes 1999), mint amilyen jelrendszer például 
a nyelv: a jelegységek valamilyen kombinációja. A nyelv elemei a szavak, a divat és az öltözködés 
nyelvi elmei pedig elsősorban a ruha egésze, a test sziluettje–jelölőegység lehet, nemcsak a ruha, 
de akár egy szabásvonal, egy szín, vagy egy adott kombináció is. Ruházat és a nyelv közt konkrét 
megfeleltetés is található: a ruhák leírása szavakba önthető, megfogalmazható, ahogy azt például 
a divatlapokban olvashatjuk. Barthes erre használja az »írott ruházat« kifejezést, mely a »képi« 
(lefényképezett), és a »valóságos ruházat« mellett létezik.

»A tervezők gyönyörű, virágos szöveteiből, selymeiből szemet gyönyörködtető ruhaköltemények 
születtek. A romantikus angol kertek, a vadul burjánzó dzsungelek és a virágba borult tavaszi rét 
is inspirációt adott…« (Marie Claire, 2011/4 p. 117.)

[…] Feltehető mindezek alapján a kérdés, hogy ez azt jelenti, hogy mindkét struktúra teljesen 
összemosódik azzal az általános rendszerrel, amelyből vétetett, a képi ruházat a fényképezéssel, 
az írott ruházat a nyelvezettel. A divatfényképezés a fotografikus kommunikáción belül sajátos 
nyelvezetet alkot, amelynek minden bizonnyal megvan a maga szótára és szintaxisa, megvannak 
a maga tiltott vagy ajánlott »fordulatai«. »Ez tehát azt jelenti, hogy jelölő és a jelölt relációját 
teljes kiterjedésében kell megfigyelnünk: ruházati jel teljes szintagma, amelyet elemek szintaxisa 
alakot.« (Barthes 1991, 161.) Míg a lingvisztikai, nyelvi jel megalapozása szerződésszerű aktus 
(az egész közösség és a történelem szintjén), addig a divat-jel megalapozása zsarnoki aktus: vannak 
nyelvi tévedések és divat-vétkek. Egyébként a divat éppen önkényessége arányában, a törvényes-
ség és a tényleges egész retorikáját alakítja ki, amely annál inkább parancsoló, mert az önkény, 
amelyet racionalizálni vagy naturalizálnia kell, féktelen. (Barthes 1991, 163.) A divatközlés, mint 
reklám legalább két információs rendszert előfeltételez: egy tisztán lingvisztikai rendszert, ami 
a nyelv, és egy vizuális, képi rendszert, amely szerint a kép vagy a való világot, vagy a divatot 
jelenti. Ahogy a divatlap fogalmaz:

»A tavasz izgalmas aromáit már a levegőben érezni: a gardróbunkat élénk, energikus türkizekkel 
töltjük meg, az arcunkat pedig tüzes pirosakkal tesszük csábítóvá.« (Marie Claire, 2011/3 p. 27.)

»Az energikus piros, az életerős narancs vagy az égkék már a jó időt idézik. A színpompás ruhák 
és kiegészítők viselete terápiás hatású: olyanok, mint egy friss, mély tavaszi lélegzetvétel…« 
(Elle, 2011/3)

»A piros életteli árnyalatait viselve szinte teljesen felforrósodik a hangulat körülöttünk. Válasszunk 
a paprika-, a pipacs- vagy a narancsos piros izzó tónusai közül, a derekunkat pedig feltűnő, elütő 
színű övvel hangsúlyozzuk.« (Marie Claire, 2011/3, p. 118.)”543

543	 Horváth–Móricz (2011): i. m.



303

A leírás alapján nem nehéz elképzelni, hogy egy olyan ruháról van szó, amelyet a mel-
lékelt címlapon is láthatunk.

88. ábra: A Marie Claire címlapja
Forrás: https://marieclaire.hu/sztarok/2013/09/17/martinovics-dorina-az-uj-cimlaplanyunk/

5.5. Vizuális és verbális rekonstrukció

Az előző fejezetekben azt tárgyaltuk, hogyan konstruálódnak meg a verbális és vizuális 
kódok jelentései, és milyen eszközökkel lehet ezeket prezentálni, illetve reprezentálni. 
Egy kérdéssel, a rekonstrukció folyamatával azonban még nem foglalkoztunk részletesen. 
A rekonstrukció fogalma arra utal, hogy valamit megkísérlünk visszajuttatni az eredeti 
állapotába. A verbális és a vizuális kódolvasás vonatkozásában arról a folyamatról van 
szó, amelynek során az alkotó szemével próbáljuk meg nyomon követni az alkotás folya-
matát. Igyekszünk rekonstruálni azokat az érzéseket és tartalmakat, amelyeket például 
egy költő a nyelvi képek segítségével, egy művész pedig a vásznon keresztül szándékozott 
közvetíteni. A rekonstrukció ilyen értelemben véve az értelmezési folyamatok része, 
s az alkotás megszületésének a folyamatát helyezi a mű elemzésének és megértésének 
középpontjába. Ha például elolvassuk egy híres, múlt századi költő versét, és elképzeljük, 
milyen körülmények között született meg a vers lírai mondanivalója, s az milyen viszony-
ban állhat a költő életének eseményeivel, akkor rekonstrukciós folyamatot hajtunk végre. 
A vizuális műalkotások tekintetében David Carrier amerikai filozófus és műkritikus írta 
le részletesen ezt az eljárást. Elismerte ugyan, hogy relatíve individuális folyamatról van 
szó, mert amikor egy kiállításon megnézünk egy képet, nem mindenki gondol azonnal 
és feltétlenül az alkotó kilétére, és nem mindenki kapcsolja össze automatikusan a kép 

https://marieclaire.hu/sztarok/2013/09/17/martinovics-dorina-az-uj-cimlaplanyunk/


304

tartalmát az alkotó életének mozzanataival, noha tudjuk, hogy a műalkotások személyes 
élményekből táplálkoznak. Carrier szerint ennek ellenére a rekonstrukció azért fontos 
műértelmezési folyamat, mert az alkotó életét és személyiségét kapcsolja össze a befogadó 
életével és személyiségével. Ez a kapcsolat, mint ahogyan azt Proust/Warhol: Analyti-
cal Philosophy of Art című könyvében kifejti, úgy is tekinthető, mint a műértelmezés 
egyik legszemélyesebb szegmense, s így éppen az az előnye, hogy individuális, s ezáltal 
közelebb hozza egymáshoz az alkotót és a befogadót.544

Éppen a Covid–19 kiváltotta pandémia során tapasztaltuk meg, hogy eltűnt az éles 
határvonal az alkotó, a befogadó és az alkotás között, és a rekonstrukció lett az egyik 
alapvető befogadási folyamat. Számos olyan alkotás került ki a művészvilágból, amelyen 
az alkotók szájmaszkot varázsoltak híres festmények szereplőire, hogy megmutassák, 
a régi idők emberei is voltak hozzánk hasonlóan nehéz helyzetben, és a humor a legne-
hezebb élethelyzetekben is a művészet egyik legfontosabb kommunikációs eszköze tud 
maradni. A leány a gyöngy fülbevalóval épp a piacra indult maszkban, Mona Lisa pedig 
maszkon át kortyolgatja a limonádét.545 A művészi kommunikációban az üzenetközvetítés 
új divatjaként maszkba öltöztették a régi festmények ismert alakjait. Genevieve Blais 
kanadai művész például összesen 18 ilyen alkotást készített, többek között a csatában 
hadakozó Napóleonra is maszkot adott, és Vénusz is maszkban lép ki a habokból.546 Nem 
kérdéses, hogy ezeknek az alkotásoknak a befogadásához ismernünk kell az eredeti 
műveket, és egy gyors rekonstrukció alapján indul el az az asszociációs lánc, amelyben 
a humor segítségével régi alkotásokat értelmezünk újra.

Ezek a példák azt mutatják, hogy a koronavírus a vizuális kommunikáció és a kultú-
rakommunikáció viszonylagos előretörésének a katalizátora lett, mert az emberek minden 
korábbi formációnál több vizuális elem felhasználásával, s mondhatni, sok esetben csak 
vizuális kifejezőeszközökkel kommunikáltak egymással. Fotókkal, filmekből kivágott 
jelenetekkel, saját videókkal igyekeztek tudatni egymással, hogy a személyes sorsuk 
miként alakul a járvány idején. Emellett a gyorsan zajló információcsere is előtérbe 
hozta a vizuális információcsere új szegmensét: napi szelfiket arról, hogy jól vagyunk, 
vagy éppen hogyan vészeljük át a betegséget. A vizualizált vagy a vizualitásra épülő 
kommunikációs láncolat a Covid–19 idején szerteágazóbbá és látványosabbá vált, aminek 
az az egyszerű oka, hogy az otthonokba való bezártság ingerszegényebb környezetében 
a vizualizáció mint kommunikációs folyamat jutott új szerephez a közösségi kommu-
nikációban, mégpedig azáltal, hogy az érzelemkifejezés legfőbb eszköze lett. Az így 
született vizuális alkotások segítségével egyrészt kialakult a szórakoztatásnak egy új 
közösségi divatjelensége, másrészt egy újszerű kapcsolat fogalmazódott meg a művészet-
hez és a művészi alkotásokhoz. Képletesen szólva: felpattintottuk Pandora szelencéjét, 
hiszen szinte mindenki, aki jelen van a közösségi médiában, képalkotó, képekben beszélő 
hírközlő és természetesen művész is lett egyben. A Covid–19-cel kapcsolatos vizuális 

544	David Carrier: Proust/Warhol. Analytical Philosophy of Art. New York, Peter Lang, 2009.
545	 A képeket megtekintheti: www.morzsafarm.hu 
546	Az alkotásokat megtekintheti: www.life.hu 

http://www.morzsafarm.hu
http://www.life.hu


305

kommunikáció leggyakoribb vizuális eleme minden bizonnyal a vírus képi megjelení-
tése volt, hiszen az interneten, a képkereső profilokban pontosan egy másodperc alatt 
3 530 000 000 vírusfotó vagy vírusrajz töltődik be. Ha a keresést arra szűkítjük le, hogy 
a vírus mellett láthatónak kell lennie a Covid–19 kifejezésnek is, azaz verbalizált for-
mában is meg kell jelennie, hogy a koronavírust látjuk a képen, akkor is 3 millió fölötti 
a találatok száma. Ha tovább szűkítjük a böngésző beállításait azzal a céllal, hogy olyan 
művészi és kreatív megoldásokat keressünk, amelyek a vírust nemcsak képiesíteni szán-
dékoznak, hanem technikájukban vagy tartalmukban hordoznak többletértéket, akkor is 
1 millió feletti adatot kapunk. A vírust ábrázoló képek kiposztolásával, megosztásával 
egy időben terjedt el a közösségi kommunikációban az is, hogy a felhasználók a minél 
különlegesebb maszkalkotásokra hívják fel egymás figyelmét. Egyedi maszktervek, 
készen kapható maszkokra varázsolt grafikai megoldások, humoros rajzok árasztották el 
az internetet. Ezek között szép számban találunk kreatív látásmódról árulkodó verbális 
és vizuális megjelenítéseket. Intermediálisan és intertextuálisan is kiemelkedő példa 
a József Attila-verset felidéző, „Levegőt!” feliratú maszk, vagy az egyedi szájmaszkok 
közül a bohócarcú, illetve a régi pestisdoktorokat idéző csőrös maszkok. E visszatérő 
motívumok mellett az individuális kreativitás egyedi formái is hódítottak a közösségi 
terekben, például a saját arckép maszkra applikált változata éppúgy percek alatt elterjedt 
a világhálón, mint a meghökkentő halálarc-kreációk sokasága. Kreatív álarccá váltak 
a maszkokon a híres emberek portréi is. Ezekből a megoldásokból mutatunk be néhányat.

 
89. ábra: Maszkok és alternatív jelentések
Forrás: www.artist.hu; www.szubkulturablog.hu; www.toochee.reblog.hu

A Covid–19 alapvetően átalakította a művészethez fűződő viszonyunkat is, hiszen séta 
közben felfedezhettük, hogy a köztéri szobrokon is megjelentek a maszkok, s híres fest-

http://www.artist.hu
https://szubkultura.blog.hu/
https://toochee.reblog.hu/


306

mények alakjai is hirtelen maszkban néztek vissza ránk a virtuális múzeum falairól. Ezek 
és az ehhez hasonló transzformációk megváltoztatták a befogadási szokásainkat is. Ami-
kor egy múzeum vagy galéria falain rácsodálkozunk például egy letűnt korban készült 
képre, a hagyományos megközelítést vesszük alapul, és úgy közelítünk a képhez – legyen 
az portré, tájkép, életkép vagy történelmi jelenet –, hogy tisztában vagyunk azzal, hogy 
ez egy megfestett pillanat, egy távoli érzelmi állapot a vásznon, amit a művész a lehető 
leghitelesebben szándékozott közvetíteni. A vizuális értelmezési stratégiánk során a múze-
umban kiállított, ténylegesen látható képen megragadott pillanatot úgy fogjuk fel, hogy 
konstatáljuk: a látottak hatnak ránk, de az ábrázolt világ távol van tőlünk. Az interpretá-
ció mélysége, vagyis az, hogy mennyire engedjük magunkhoz közel a látottakat, erősen 
függ az ábrázolt jelenetről, személyről való tudásunktól, valamint az ábrázolás stílusához 
kapcsolódó ismereteinktől, illetve a kép összhatásától is. Egyszerű szemlélőként minden 
esetben mást és mást jelent a kép. A saját tapasztalatok erősen árnyalják a befogadást, 
ez pedig azt is jelenti, hogy az interpretáció során a saját énünket, a saját szubjektív néző-
pontunkat kombináljuk a látott információkkal, azaz szándékosan csökkentjük a távol-
ságot a művészi kódok és azok ránk gyakorolt hatása között. Az alkotási folyamatok 
modernizációjával bővültek a kódok értelmezési tartományai és az interpretációi lehető-
ségei. Az ismert szobrokon elhelyezett vagy a híres festményekre ráapplikált maszkok azt 
sugallják a befogadónak, hogy az alkotás aktuális, és megszűnt az idő- és térbeli távolság 
az alkotás keletkezési ideje és a szemlélő reális idősíkja között.

A kódfejtés azonban nem mindig ilyen egyszerű feladat, és nagyobb erőfeszítést is 
megkövetelhet a befogadótól. Főként akkor, ha a hagyományos jeleket és a szimboliku-
san használt kódokat más csatornákon is közvetített elemek egészítik ki, mint például 
a hanghatások. A hangos művészi ábrázolásokat zajeffektusok, zenei elemek kísérik, 
amelyek az interpretációt éppúgy befolyásolják, mint az alkotások címei. A szövegnyel-
vészet gyakran hangsúlyozza, hogy egy alkotás a címe alapján azonosítható be, legyen 
szó szépirodalmi vagy művészeti alkotásról.547 A cím a szöveg lelke, mondják szintén 
a szövegnyelvészek, mert a legfőbb mondanivalót adja elő sűrítve, illetve egyértelmű, 
koherens kapcsolatot teremt a szöveg testével. Szerkezetét tekintve lehet teljes mondat, 
hiányos mondat, szószerkezet vagy éppen csak egy szó is.548 Genette tágabb kontextusba 
helyezve foglalkozik a címekkel, és kitér a vizuális alkotások címadási szokásaira is.549 
A címet Genette paratextuális elemként definiálja, amelynek nemcsak az a szerepe, 
hogy kapcsolatot teremtsen az alkotással, hanem az is, hogy besorolja az alkotások nagy 
rendjébe (például csendélet). Genette kiemeli, hogy a képzőművészeti alkotások címa-
dásában a tradíciók nem olyan kötöttek, mint az irodalmi alkotások esetében, aminek 
ékes bizonyítéka, hogy az alkotók a cím helyett gyakran élnek a „Cím nélkül” kitétel 
lehetőségével.550

547	 Tolcsvai Nagy Gábor: A magyar nyelv szövegtana. Budapest, Nemzeti Tankönyvkiadó, 2001.
548	Tolcsvai Nagy (2001): i. m.
549	 Gérard Genette: Seuils. Paris, Seuil, 1987.
550	 Genette (1987): i. m.



307

Michel Butor francia regényíró és műkritikus könyve, amelyben a szerző festmények 
verbális tulajdonságait kutatja, 1986-ban jelent meg magyar nyelven A szavak a festészetben 
címmel.551 A szerzőt nemcsak a címadás technikája érdekli, hanem minden olyan verbális 
jel is, ami egy képben kódolva lehet (például képaláírások, szignók, betűkompozíció, idézet). 
Butor egyértelműen bizonyítja, hogy a művészeti alkotások címei nemcsak orientációs 
pontok a képértelmezésben, hanem jelentésárnyalatot, jelentéstöbbletet adhatnak hozzá 
vagy jelentésmódosítást is előidézhetnek a befogadó szabad asszociációihoz képest. A világ 
leghíresebb festményeit is a kódolt címadás segítségével tudjuk felidézni a leggyakrabban, 
és az is nyelvi tapasztalatunk, hogy a műelemzésekben ugyanolyan gyakran fordul elő 
a „… című festmény/alkotás” szerkezet, mint az irodalmi alkotásokra való hivatkozásokban. 
Narratív szempontból bizonyára azok a legérdekesebb esetek, amikor nem a szerző adja 
a címet, hanem a kritikusok, vagy amikor a mű nem az eredeti címével, hanem egy átke-
reszteléssel válik ismertté. Az első esetre jó példa Rembrandt Éjjeli őrjárat című festménye, 
amely eredetileg cím nélkül szerepelt az első kiállításán, és a festő hagyatékában is a követ-
kező szöveg szerepelt az egyik előtanulmányon: „A Polgárőrség Házának nagytermében 
elhelyezendő festmény vázlata, amely azt ábrázolja, amint az ifjabbik Purmerlandt báró 
(Frans Banning-Cocq), a Polgárőrség kapitánya, parancsot ad hadnagyának, Vlaerdingen 
(Willem van Ruytenburch) lovagnak, hogy vonultassa ki századát.”552 A cím egyes források 
szerint csak 1947-ben, az első restaurálás dátumakor került a kép alá.553

Bizonyára mindenki ismeri Vermeer van Delft Leány gyöngy fülbevalóval című fest-
ményét, amelyet itt a címtípusok másik csoportjába tartozó narráció példájaként említünk. 
Az eddigi kutatások szerint talán maga a festő is ellátta a képet a Turbános nő felirattal, 
de mindössze annyit tudunk, hogy ez a kép az Észak Mona Lisájára átkeresztelve vált 
nagyon ismertté az európai kultúrkörben.554

A művészi kifejezésmód és a címadás technikája azonban alapvetően nem változtat 
azon, hogy a képeket közlésformájuk szerint három egységre bonthatjuk fel, és ezeket 
lépésről lépésre értelmezzük a befogadás folyamatában. Nyilvánvaló, hogy nem szüksé-
ges minden kép értelmezéséhez mind a három egységet külön is elemezni ahhoz, hogy 
az összhatást meg tudjuk magunknak fogalmazni. Az első egységben az úgynevezett 
egyértelmű, látható üzenet interpretálása folyik, a másodikban azt keressük, hogy van-
nak-e a képben olyan zavaró tényezők vagy elemek, amelyek az elsődleges percepciós 
keretünkbe sehogyan sem illenek bele. Utolsóként, azaz a harmadik egységben kezdjük 
el a képet valójában értelmezni, azaz megfejteni, hogy miért azokat az elemeket látjuk, 
amelyeket a kép tartalmaz, és megállapítjuk, hogy azok mit mondanak nekünk, illetve 
megkíséreljük gondolatban rekonstruálni – vagy ha valakivel közösen nézzük az alkotást, 
hangosan ki is mondani –, hogy mi az a képen, ami a második egységben zavaró ténye-

551	 Michel Butor: A szavak a festészetben. Ford. Hoffer János. Budapest, Corvina Kiadó, 1986.
552	 Németh Takács Henrietta: A világ leghíresebb festményei. Körkép.sk, 2015. július 30.
553	 Németh Takács (2015): i. m. 
554	 Németh Takács (2015): i. m.



308

zőként jelent meg. Itt általában azt a kérdést tesszük fel elsősorban, hogy miért éppen 
ezt festette, rajzolta, alkotta meg a művész, azaz mi a kép művészi mondanivalója.

Egy reneszánsz kép egyértelmű a néző számára, s ebben az esetben az első egység, 
a percepciós szakasz meg is hozza a kívánt eredményt: végbemegy a befogadás értelmező 
folyamata, és ez különösen könnyen sikerül, ha a kép címe is megerősíti a feltételezett 
tartalmat. Ezzel szemben egy olyan alkotásnál, amelynek esetében a festmény már nem 
tartalmaz például egyértelműen beazonosítható stiláris elemeket, esetleg a cím is egészen 
elvont komponensek megmutatására utal, vagy az ábrázolási mód is elvont vagy groteszk 
interpretációt sugall, szükségünk van a második és a harmadik értelmező egység bejárá-
sára is ahhoz, hogy a kérdést megválaszolhassuk: mi az, amit a kép a művészi nyelvhaszná-
lata által meg akar mutatni? Itt fontos lépés az, hogy megfogalmazzuk, miben tér el a szo-
kásostól. A második értelmező egység feladata tehát a különbségek felismerése, illetve 
azok párhuzamba állítása a harmadik egység alapkérdésével: mit akart ezzel a művész 
„mondani”? Végül az utolsó egység a befogadással zárul le, amelynek eredményeképpen 
létrejön az absztrakció, azaz meg tudjuk állapítani, hogy a személyes értelmezési keretünk 
találkozik-e a művészivel. Carrier is a fentiekhez hasonlóan értelmezi a vizuális nyelv 
befogadásának rekonstrukciós folyamatát, és úgy véli, hogy a műtárgyaknak nem az a fel-
adata, hogy visszavezessék a befogadót a múltba, és segítsenek neki a múlt történelmi 
és politikai eseményeinek megragadásában, hanem az, hogy a befogadás folyamatában 
eljussunk egy elmélet, egy ítélet megalkotásához arról, hogy milyen okokból született 
meg az alkotás, amelyet éppen szemlélünk, és annak a művészien ábrázolt jelenetnek/
eseménynek/történésnek, amelyet éppen befogadunk, milyen hatása lehetett és van most 
is az emberek életére, illetve megszülessen a hipotézisünk arról, hogy az adott művészi 
mondanivalót miért a választott kifejezőeszközök tudják a legjobban kifejezni.555

Percepciós szakasz
elsődleges vizualizáció

Kontrasztív szakasz
másodlagos vizualizáció

elsődleges rekonstrukciós szakasz

Interpretációs szakasz
másodlagos rekonstrukciós szakasz

Mit 
látok?

Mit látok
mást?

Miért 
látom
ezt?

90. ábra: A befogadás lépcsői
Forrás: Carrier (2010): i. m. alapján a szerzők szerkesztése

555	 David Carrier: Művészettörténet. In Blaskó Ágnes – Margitházi Beja (szerk.): Vizuális kommunikáció. 
Budapest, Typotex Kiadó, 2010. 151–170.



309

A „minden kép üzen valamit” üzenete mellett azért azt is le kell szögeznünk, hogy 
vannak olyan képek is, amelyek ugyan egyértelmű vizuális jelekkel és kódokkal vannak 
ellátva, ám ennek ellenére – talán a rekonstrukciós folyamat biztonságos mederben tartása 
érdekében – a befogadó még verbális segítséget is kap. Carrier is kiemeli, hogy a kettős 
egyértelműsítés azt szolgálja, hogy a befogadó meggyőződjön a rekonstrukciós folyamat 
helyességéről, és a képhez mellékelt nyelvi eszközöket mintegy a vizuális nyelv eleme-
ivel párhuzamosan kapott üzenetekként fogja fel, és a befogadó részéről megtörténjen 
a vizuális-verbális kód egységgé forrasztása.556 Ebben az esetben a verbális üzenet meg-
erősíti a vizuálisat, és fordítva: a vizuális jelek felerősíthetik a verbálisakat. Szemléletes 
és feltűnő hétköznapi példája ennek a Covid–19-maszkok kommunikációs felületként 
való használata is. A cégek azonnal a saját márkás termékeikhez kapcsolták a maszkot 
mint az arculati kommunikáció egyik elemét, és legyártották a saját logójukkal ellátott 
céges maszkokat. Az üzletekben is megkezdődött az alkalomhoz illő maszkok árusítása, 
így beszerezhettünk múzeumlátogatásra, kiállításra, sporthoz, temetésre stb. felvehető 
maszkokat. Sőt, megjelentek a maszkszettek is: a viselt ruha anyagából szájmaszk is 
készült. Üzenetértékűvé vált az is, hogy az országok a zászlóik színében gyártottak 
maszkokat. A közösségek összetartó erejét szimbolizálják az egyenmaszkok (például 
rendőrség, honvédség), az egyéniséget hangsúlyozzák az egyedi maszkok, amelyek akár 
saját véleményünket is kifejezhetik a járvánnyal kapcsolatosan. A félelmetes motívu-
mokat (halálarc, torz mosoly) mutató maszkok üzenete akár a vírustagadás is lehet, míg 
a virágmintás darabok jókedvet sugároznak. A maszk a kommunikáció egyik eszköze 
lett, kifejezheti egyéniségünket, identitásunkat is (szivárványmaszkok), a feliratával 
közölhet egy üzenetet (például összefogás), de csupán az is lehet a célja, hogy mosolyt 
csaljon az embertársak arcára a maszk alatt. Jártunkban-keltünkben majdnem két éve 
részesei vagyunk annak az állandó rekonstrukciós-interpretációs folyamatnak, amelynek 
során – a nonverbális jelek kipótlására – jelentéseket társítunk a szembejövők és a kom-
munikációs partnerek által viselt maszkokhoz. Most már nemcsak a ruházat, a hajviselet 
kommunikál velünk, hanem a maszk is üzenetet hordoz. Még a legegyszerűbb orvosi 
maszk jelentése is átértékelődött: veszélyhelyzet, vészhelyzet, szabályozás és korlátozás, 
ezek a leggyakrabban társított asszociációink.

Mint láttuk, Carrier az alkotó és a befogadó pozícióját próbálta meg közelebb hozni 
egymáshoz az általa leírt rekonstrukciós folyamatok segítségével.557 Carrier a rekonstruk-
ciós folyamatokat a következőképpen csoportosítja: individuális-hétköznapi értelmezések, 
individuális-szakmai és kollektív-szakmai leírások.558 A leírásokon verbalizálási akciókat 
ért, amelyek természetesen egyaránt lehetnek szóbeli (például múzeumi vagy kiállítási 
beszélgetés a látogatók között) és írásbeli (például iskolai fogalmazás vagy műkritika 
egy művészeti folyóiratban) megnyilvánulások. Amikor laikusok és műértő kritikusok 
a műalkotásokat értelmező diskurzusok közepette arról is megnyilatkoznak, hogy mit 

556	 Carrier (2010): i. m.
557	 Carrier (2010): i. m.
558	 Carrier (2009): i. m.



310

jelent, és miért éppen azt jelenti számukra az adott műalkotás – visszacsatolva arra, 
hogy hol helyezik el azt a művész életművében, milyen stílusjegyek alapján végezték 
el a műalkotás besorolását stb. –, akkor verbalizáljuk a rekonstrukciós folyamatot.559

Carrier nyelvi szempontból elemezte a vizuális műalkotásokat leíró, bemutató és érté-
kelő szövegtípust, amelynek különféle változatai jórészt művészeti folyóiratokban vagy 
művészettörténeti könyvekben jelennek meg. Szerinte ez egy művészetírási folyamat, 
amelynek során a szakértő, a szakmai közösség kommunikálja a szakma és a laikus 
műértelmezők számára a műalkotásról alkotott véleményét. Ebben a  folyamatban 
a rekonstrukció egy beszédaktus, amelynek az elemei egyrészt tükrözik a műelemzést 
végző individuális meglátásait, másrészt megalkotják a műértelmezés kollektív keretét 
(az alkotó életrajza, stílusa, a mű megszületésének kontextusa, a bemutatás/fogadtatás 
szituációja stb.). Carrier kiemeli, hogy ugyanazon műalkotások bemutatása nyilvánva-
lóan más-más stiláris eszközök használatát követelte meg a különböző korokban, s így 
megkülönböztethetünk egy preskriptív és egy deskriptív stílusú műelemzési stílust. 
Az első azt közvetíti a kommunikációs aktus során, hogy minden szemlélőnek ugyanazt 
kell átélnie és gondolnia egy műalkotás befogadásakor. Ez azt jelenti, hogy a preskriptív 
stílus előírja, mit és hogyan lássunk. Carrier szerint a 19. század végéig ez volt jellemző 
a művészeti alkotások leírására, mert a híres alkotásokról való diskurzusban való részvé-
tel a művelődés kötelező része volt. Ehhez képest a deskriptív stílusban megfogalmazott 
műértelmezések nyelvezete visszafogottabb, a kijelentések helyett feltételezések szere-
pelnek az előtérben, s nem jellemző a megállapításokat bizonyítani kívánó retorika sem. 
A deskriptív műelemzés inkább csak alátámasztó jellegű kijelentések megfogalmazását 
engedi meg, a leírás, az értelmezés és az értékelés óvatosságának hármas egységében, 
és végső soron biztosítja a műértelmezés szabadságát.560

Saxer, akit már többször idéztünk, ezt a beszédaktust is a kultúrakommunikációhoz 
sorolja be, és azért tulajdonít nagy jelentőséget a szóbeli vagy írásbeli műelemző rekonst-
rukciós eljárásoknak, mert ezekben a kép, az alkotás által közvetített, vizuálisan észlelt 
kulturális tartalmakat verbálisan fogalmazzuk meg. Saxer azonban nem a rekonstrukció 
fogalmát használja, hanem integratív elemzésnek nevezi azt a folyamatot, amelynek 
során egy művészeti alkotást szóban vagy írásban interpretálunk, és utal arra, hogy 
a folyamat eredményeképpen a képleírás mint műfaj jön létre.561 A retorikából ismert 
görög szóval kifejezve az ekphrasziszról van szó, amelynek meghatározása: egy vizuális 
alkotás szavakkal történő ábrázolása.562 Itt alapvetően egy megfeleltetési elvről és annak 
alkalmazásáról, végeredményben a konstrukció ellentettjéről, a dekonstrukcióról van 
szó. A szó és kép alapvető egymásrautaltsága nem megkérdőjelezhető ebben a felfo-
gásban, hiszen abból indulunk ki, hogy nem csalódunk abbéli reményünkben, hogy 
a látvány megfogalmazásához megtaláljuk a megfelelő nyelvi eszközöket is. Mitchell 

559	 Carrier (2009): i. m.
560	Carrier (2009): i. m.
561	 Saxer (1998): i. m.
562	 Carrier (2009): i. m.



311

képelméletében külön is foglalkozik a kép-
leírás (ekphraszisz) beszédaktusának 
lehetőségeivel, illetve lehetetlenségével. 
A dekonstrukcióban, azaz a kép szavakká 
való felbontásában, a „másság” legyőzé-
sének technikáját látja, amely ingadozik 
a szkepszis, a remény és a félelem között. 
A szkepszis arra vonatkozik, hogy képes-e 
a nyelv arra, hogy a maga megfoghatat-
lan teljességében valóban úgy írjon le egy 
műalkotást, hogy az mással összetéveszt-
hetetlen legyen.563 A remény a képleírás 
mint beszédaktus sikerességébe vetett hitre 
támaszkodik, a félelem pedig a műbírálat 
érvényességét kérdőjelezi meg, hiszen erre 
utalt Carrier is a deskripció és a preskrip-
ció fogalmának ez elkülönítésével a műér-
telmezésben.564

Az eddigiekben figyelmünk középpont-
jában a verbális és vizuális kommunikáció 
kódolt jegyei közötti kapcsolat meghatáro-
zása és jellemzése állt. Ez a kapcsolat ter-
mészetét tekintve, mint láttuk is, szintén 
kódolt és kulturálisan meghatározott. Jó 
példa ennek bizonyítására a filmtörténetből 
az a tényező is, hogy a kávéházakban vagy 
cirkuszi sátrakban, ahol az első néhány 
perces ősfilmeket bemutatták, az előadást 
nemcsak zene kísérte, hanem a vászon 
mellett „dolgozott” a „képmutogató” is, 
aki kommentálta, verbalizálta a filmben látottakat. A kommentálás mint beszédese-
mény a filmtörténet hajnalán, az 1920-as években sajátos interpretációs módot jelentett 
a közönség számára, véleményformálási igénnyel. Lényegében tehát ez is egy rekonst-
rukciós folyamatra utal, mert a „képmutogató” egy másik kommunikációs csatorna 
használatával segített értelmezni a vizuális ingerfolyamot, mintegy verbális jelekké 
alakítva át a vizuálisakat, csak éppen nem hangzó formátumban kódoltan. A kommen-
tálás beszédaktusa is kiemelendő ebben a kontextusban, mert a megértésen túl segítette 
a nézőket a véleményalkotásban is, hiszen magyarázatot fűzött a látottakhoz, és arra 

563	 Mitchell, W. J. Thomas: Az ekphraszisz és a másik. In A képek politikája. W. J. T. Mitchell válogatott 
írásai. Szeged, Jatepress Kiadó, 2012. 193–222.
564	Carrier (2009): i. m.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Vajon leírható-e egy műalkotás szavakkal, és vajon 
mindkét úton eljuthatunk-e ugyanahhoz a befogadói 
élményhez? Ebben igazít el Bazsányi Sándor 
„Kép – leírás – szépirodalom” című tanulmánya, 
amely a 2000 Irodalmi és Társadalmi Lapban jelent meg 
2010-ben. Letölthető:

http://www.ketezer.hu/2010/03/bazsanyi-sandor-kep-leir
as-szepirodalom/

 

 

 

 

Olvasnivaló

Felkeltette érdeklődését a verbális és a vizuális 
kommunikáció közötti kölcsönhatás? A film történetén 
keresztül mutatja be ezt a B. Bernáth István szerkesztette 
Média, kultúra, kommunikáció (2012) című kötet 
3. fejezete. Olvasson bele! 
Letölthető: 

https://olvas-bele.com/2012/09/20/b-bernat-istvan-szerk-
media-kultura-kommunikacio-reszletek/

http://www.ketezer.hu/2010/03/bazsanyi-sandor-kep-leiras-szepirodalom/
https://olvassbele.com/2012/09/20/b-bernat-istvan-szerk-media-kultura-kommunikacio-reszletek/


312

buzdította a közönséget, hogy maga is nyilvánítson véleményt. Filmtörténeti feljegyzések 
maradtak fent arról, hogy egy-egy ősfilm bemutatóján a helyi közönség is beleavatkozott 
a rekonstruáló kommunikációs folyamatba, és nonverbális vagy hangzó jelek kíséretében 
fejezte ki véleményét a film által közvetített történetről.

91. ábra: Némafilmfelirat hangulatkeltés céljából
Forrás: https://fejmuves.blog.hu/2016/02/09/nemafilmek_amelyek_ma_is_nezhetoek_es_szorakoztatoak

Az említett filmtörténeti példa azt is mutatja, hogy egy kommunikációs folyamat részt-
vevői az alkalmazott rekonstrukciós eljárások segítségével mindig képesek a kommu-
nikációs szituáció és tartalom befolyásolására vagy módosítására, s gyakran éppen 
ez a legalapvetőbb kommunikációs szándékuk is. A modern kommunikációs csatornák 
is a „kommentelés” beszédaktusára épülnek: véleményt nyilvánítani a kommunikációs 
eseménnyel kapcsolatosan, emotikonnal vagy egyéb jelek használatával lájkolni, befo-
lyásolni, módosítani, átalakítani, egyszóval kifejezni a kommunikációs kontextusra gya-
korolt hatásunkat. Hogy ezt milyen mértékben tehetjük meg egy adott szituáción belül, 
azt elsődlegesen a beszélőközösségek saját kommunikációs kultúrája tudja keretezni.

Azt, hogy megnyilvánulásainkon keresztül nem az  információáramlásra vagy 
az információs tartalomra akarunk igazán hatni, például úgy, hogy helyreigazítjuk azt, 
hanem magára a kontextusra, a szituáció egészére, a benne szereplő személyekre és eze-
ken keresztül a környezeti kommunikációs kultúránk gyakorlatára, többek között Walter 
J. Ong amerikai kultúrtörténész írta le. Ong 1958-ban adta ki azt a könyvét, amelyben 
a dialógus és ezzel együtt az emberi kommunikáció hanyatlását jövendöli meg, mivel 
a modern kommunikációs gyakorlatok eszközei gátolják a hatásgyakorlás kifejtését.565 
Az egyén kommunikációs gyakorlatára, írja Ong ebben a munkájában, nagyobb hatással 
van az, hogy a közösség tagjai miként reagálnak az egyéni gyakorlatra, mint az, hogy 

565	 Vö. Walter J. Ong: Ramus, Method, and the Decay of Dialogue. Cambridge MA, Harvard University 
Press, 1958.

https://fejmuves.blog.hu/2016/02/09/nemafilmek_amelyek_ma_is_nezhetoek_es_szorakoztatoak


313

az egyéni gyakorlat miképpen tudja módosítani a közösség kommunikációs gyakorlatát. 
Ezért, véli Ong, az alapvető szóbeliség elsődlegesnek és közvetlennek tartott befolyásolási 
gyakorlatát felváltotta a szóbeliség másodlagos és közvetettebb ráhatási gyakorlata. Ez azt 
jelenti, hogy közvetve, kommunikációs eszközökön keresztül akarunk befolyással lenni 
a kommunikációra, és nem az elsődleges, úgynevezett face-to-face gyakorlaton keresztül. 
A hatásgyakorlás sikerét, írja Ong, végeredményben abban mérhetjük le, hogy explicit 
vagy implicit diskurzus folyik-e a jelentésekről.566 Ong idézett munkája és egy későbbi 
írása, a The Presence of the Word: Some Prolegomena for Cultural and Religious His-
tory567 is abból a szempontból tárgyalja a megértés folyamatát, hogy milyen hatással van 
ránk az, amit hallunk, látunk. Kijelenti, hogy a megértés alapja valójában nem a szavak 
és mondatok egyszerű szintaktikai vagy a morfológiai viszonyok szerinti felismerésén 
alapszik, hanem azon a közös kulturális tudáson, amellyel a beszélők a szavak jelentését 
egy közös értelemzési keretben elhelyezik, és a diskurzus témája éppen az, hogy mit is 
értenek az egyes szavakon és mondatokon. Ong nagy jelentőséget tulajdonított annak 
a szituációnak, amelyben a beszélők expliciten beszélgetnek arról, hogy mit jelentenek 
az egyes szavak, kifejezések, melyiket, milyen helyzetben, hogyan kell értelmezni, melyik 
számukra a konkrét, és melyik az átvitt értelmű jelentés. Ezt nevezi Ong explicit jelentés-
kialakítási diskurzusnak. Ong szerint nyitott kérdés, hogy a beszélők egyáltalán és tény-
legesen bármikor is elérhetik-e azt az állapotot, amikor a kimondott szavakon ugyanazt 
értik. Ezért Ong alapján úgy is fogalmazhatunk, hogy a kommunikáció lényege a szavak 
és a kifejezések értelméről szóló diskurzus, s a szavak és a mondatok expliciten közös 
meghatározása a döntő lépés a kommunikatív megértés felé.568 Ong másik alapvető gon-
dolata, hogy a beszélgetések valójában nem konkrét szavakban és jelentésekben, hanem 
képekben zajlanak, amelyekre a kommunikációs folyamatban szüntelenül reflektálunk. 
Azt már tudjuk, hogy Ong szerint az a szerencsésebb és egyben eredményesebb eset is, 
ha a beszélgetőtársak explicit diskurzust folytatnak a jelentésről. Kérdés azonban, hogy 
hogyan találják meg a közös nevezőt, a verbális kompromisszumot, ha a látott, hallott 
információk feldolgozása és befogadása alapvetően egyéni módon lezajló kognitiv műve-
letek sorából áll össze. A reflektálás alapját ilyenkor a közös kulturális tudás határozza 
meg, és a jelentésre való explicit reflektálás teszi konkréttá, közösen értelmezhetővé 
az adott kommunikációs szituációban elhangzó szavakat, kifejezéseket, valamint a sza-
vak közötti és mögötti jelentéskapcsolatokat. Kevésbé sikeres kommunikációs eset az, 
ha a szituáció résztvevői reflektálatlanul hagyják az őket körülvevő szemantikai hálót, 
azaz az adott szituációhoz és kontextushoz nem fűznek hozzá olyan verbalizálásokat, 
amelyek aktualizálják és közös nevezőre hozzák a jelentéseket. Ebben az esetben legfel-
jebb implicit módon meghatározott közös jelentésekről beszélhetünk, amelyek a beszéd 
kísérő jegyeiben lesznek esetleg megfigyelhetők (például beszédtempó, hangmagasság).569

566	Ong (1958): i. m.
567	 Walter J. Ong: The Presence of the Word. Some Prolegomena for Cultural and Religious History. New 
Haven, Yale University Press 1967.
568	 Ong (1967): i. m.
569	 Ong (1967): i. m.



314

92. ábra: Walter J. Ong (1912–2003) amerikai teológus, irodalomtudós és műkritikus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Walter_J._Ong

A szójelentések megtárgyalásának, lényegében kialkudásának explicit (reflektált) vagy 
implicit (reflektáltalan) működési elvét Szécsi Gábor a nyelv és a gondolkodás közötti 
kapcsolat tárgykörébe utalja, és így mutatja be: a fogalmi, tehát a grammatikai szabá-
lyokon alapuló gondolkodás helyett

„egy, a reflektálatlan fogalmi tartományok nagy területét átfogó és megjelenítő képi gondolkodás 
határozza meg az ismeret átadásának és elsajátításának módját. Ebből fakadóan az elsődlegesen 
szóbeli kultúrák nyelve is alapvetően képekből táplálkozik s maga is képeket táplál. Ez a sajátos 
képi, metaforikus nyelv reflektálatlan fogalmi egységek rendkívül széles tartományát képes átfogni 
és reprezentálni, s mint ilyen, tökéletesen alkalmasnak bizonyult arra, hogy a fogalmi elemzésre 
még nem képes megismerő számára megjegyezhető módon közvetítsen összetett információkat, 
tudásanyagot. Emellett kiterjedt képzettársítási teret kínálva teszi lehetővé, hogy az egyén az ismeret 
tárgyát a maga teljességében tudja megragadni, nem kiemelve azt a különböző cselekvési szituáci-
ókat megjelenítő fogalmi kapcsolatok hálózatából. Így a nyelvi jelentés mély rétegét meghatározó 
sajátos mentális képekbe rendeződő fogalmi viszonyok montázsszerűen tárják fel az egyén számára 
a bonyolultabb logikai összefüggéseket.”570

Az idézetből kiderül, hogy a  jelentéstulajdonítás verbalizált folyamataiban Szécsi 
a kevésbé szabályozott és a ritkábban felszínre kerülő implicit utalásoknak tulajdonít 
nagyobb jelentőséget, míg Ong az explicit, mondjuk úgy: a kibeszélt, átbeszélt jelenté-
seknek. A reflektáció, azaz a közös jelentések kidolgozása, s ebben Ong és Szécsi hason-
lóan gondolkodnak, kultúrafüggő jelenség, mert tartalmazza azt a tudásunkat is, hogy 
egy adott nyelv és kultúra képviselőjeként tisztában vagyunk azzal, hogy mikor, kivel 
és milyen nyelvi (például udvariassági vagy más tiszteletadási) formák használatával 
beszélgethetünk a jelentésről, azaz a kommunikációs tartalomról.

570	 Szécsi Gábor: Kommunikáció és gondolkodás. Tanulmány a nyelvi kommunikáció és a mentális világ 
kapcsolatáról. Budapest, Áron Kiadó, [2007] 2009. 6.

https://en.wikipedia.org/wiki/Walter_J._Ong 


315

5.6. Tárgyilagos és szimbolikus referenciális viszonyok

A kultúrához – ha Ong és Szécsi rendszerében gondolkodunk – hozzátartozik az az 
aktuális kontextus is, amelyben a kulturális tudás szerveződik és a nyelvi kultúra repre-
zentálódik. A kulturális közléstartalom mennyisége és minősége folyamatosan változó. 
Jól illusztrálja ezt a jelenséget a kommentálás tradicionális jelentése és a modern „kom-
mentelés” kommunikatív funkciójának jelentésváltozása, miközben a kommunikációs 
szándék, vagyis az, hogy a véleményalkotás verbalizálása/vizualizálása megtörténjen, 
aligha változott. Bonyolult összefüggések feltárására épül például egy tudományos dis-
kurzus kerete, ahol a résztvevőknek mindent szót alaposan meg kell fontolniuk, hiszen 
az explicit reflexió minősége a hitelesség záloga is egyben. Ezzel szemben a közösségi 
színterekben a „tetszést vs. nemtetszést” kifejező reakciók esetében nincs szükség indok-
lásra, elegendő csupán utalni valamilyen chat- vagy netkommunikációs jelzéssel (például 
lefelé vs. felfelé mutató hüvelykujj használatával) a kialakított véleményre. Ez pedig 
a szimbólumok használatában való jártasságra enged következtetni, illetve arra, hogy 
a chatelés olyan, folyamatos „verbális” jelenlétet megkövetelő műfaj, amelyben keve-
rednek az írott kommunikációra és a szóbeliségre jellemző elemek. Ezért is nevezik 
a chatelés nyelvhasználatát másodlagos szóbeliségnek,571 szimbolikus írásbeliségnek, 
illetve új beszélt nyelviségnek,572 és legújabban virtuális írásbeliségnek.573

Bartha Dalma szembe is állította a chatkommunikáció írásbeli és szóbeli jellegzetes-
ségeit, és Bódi Zoltán megállapításához574 hasonló következtetésre jutott: „Nem egyér-
telmű, hogy a »posztliterális környezetben« megalkotott magánjellegű számítógépes 
e-mail és chatüzenetek kommunikációs műfaja írott vagy beszélt kommunikáció-e”.575 
Mindenesetre az interakció szimbolikusságára utalhat az, hogy egy chatkommunikációs 
szituációban az írásbeli vagy inkább a szóbeli nyelvhasználat ismérveihez igazodunk-e. 
Ennek jelentőségét Bartha tanulmányának idézésével rögzítjük.

„Az új regiszter egyik legfontosabb jellemzőjének azt tartják, hogy a dialogikus elemek erősödnek 
a nyelvváltozatban. Fogalmazásainkban sűrűsödnek a beszédre jellemző elemek, úgy kezdünk írni, 
mintha beszélnénk, a gyorsaság, az idő fontosabbá kezd válni, mint a minőség, a szép fogalmazás. 
Az internet azon jellemzője, amely másfelől a leghasznosabb tulajdonsága (ti. a gyorsaság), új 
nyelvet, szabályokat és új nyelvi normát eredményez, de az lényegesen eltér a hétköznapi nyelvi 
normától. »Az internetes kommunikáció alakuló szabály- és normarendszere a külső, interneten 
kívüli nyelvközösség és a hagyományos irodalmi írásbeliségre alapuló köznyelvi normarendszer 
szinte teljes kizárásával, az internetes közösség önszerveződésével, belső egyetértésével alakul ki« 
(Bódi, 2004: 17). Susan C. Herring számítógépes kommunikációról szóló kötetében megjegyzi, 
hogy ez a kommunikáció, bár írásos megjelenésű, hiszen billentyűzet segítségével gépelik, mégis 
jobban hasonlít a beszédkommunikációhoz, igen gyors információcserét biztosít, speciális (jórészt 

571	 Balázs Géza: Az informatika hatása a nyelvre. 2007.
572	 Bódi Zoltán: A világháló nyelve. Internetezők és internetes nyelvhasználat a magyar társadalomban. 
Budapest, Gondolat Kiadó, 2004.
573	 Érsok Nikoletta Á.: Szóbeliség és vagy írásbeliség. Magyar Nyelvőr, 130. (2006), 2. 165–176.
574	 Bódi (2004): i. m. 56.
575	 Bartha Dalma: A csetnyelv hatása az általános iskolások megnyilatkozásaira. Kortárs Művészet, 2017.



316

rövidítésekre alapozott) szókincse van, és a képiség is fontos információhordozó. A hagyományos, 
írott szövegekkel ellentétben az internetes szövegekre a szabályozottság, a normativitás és a szer-
kesztettség magasabb szintje kevésbé jellemző.”576

A „csevegő beszédmód” egyik legfontosabb szimbolikus tartalmú eleme az, hogy az írott 
szöveg jelentős része jelekből és kódokból áll. Ezek azonban nemcsak egyszerűen helyet-
tesíteni képesek a szavakat, mondatokat (például micsi? = mit csinálsz?, hv? = hogy 
vagy?), hanem többszintű értelmezést megnyitó, kiegészítő nyelvi funkcióban (például 
nyomatékosítás, érzelmi fokozás) is állhatnak (jó8 = jó éjt, nekem8 = nekem nyolc). Sőt, 
szerepelhetnek önállóan, nonverbális jelképként is (LOL = hangos nevetés). A chatnyelv-
ben az emojik, a gifek használata elengedhetetlen, mivel ezekkel próbáljuk meg a ver-
bális és nonverbális kommunikáció elemeit ötvözve azt közvetíteni, hogy a jelentések 
teljesen azonosak, s a közvetítésükhöz nincs szükség a jelentéseket tisztázó, megbeszélő 
diskurzusokra. Ezért nem írjuk le már azt sem, hogy jó éjt, mondjuk abban a formában, 
hogy jó8, hanem egyszerűen csak beillesztünk egy előregyártott képet, amely a teljes 
kommunikatív szituációt és annak mondanivalóját, érzelmi állapotát pótolni, helyet-
tesíteni tudja. Ezeket szituatív jelképként kell értelmeznünk, amelyek ugyan néhány 
évvel ezelőtt még csak a szupraszegmentális beszédjegyek szerepének átvételére voltak 
képesek, mára azonban a teljes szöveges üzenet helyét vették át.

Ezzel a hely- és szerepcserével kapcsolatosan Bartha Dalma a következőket is meg-
jegyzi:

„Annak, aki korábban nem látott chatszöveget, és nem chatelt, első ránézésre kaotikusnak és átlát-
hatatlannak tűnhet a chatszöveg. Egyesek szerint a chatszövegek szervezetlenek, tartalmilag hiá-
nyosak, hovatovább érthetetlenek. Felmerül azonban a kérdés, hogy milyen mértékben tekinthető 
szervezetlennek, hiányosnak a szöveg, amennyiben segítségével eredményes kommunikációt lehet 
folytatni. Az tény, hogy nyelvezete külön kód, mivel, aki nem jártas a chatszövegek világában, 
az nem biztos, hogy megérti a közölt információt.”577

Nemcsak magának a chatnyelvnek és nyelvi kultúrájának a nem ismerete okozhat félre-
értéseket. Számos félreértés forrása lehet az is, hogy a kommunikatív gyorsaság okán 
a chatelésben elmosódnak a határok a hagyományos párbeszéd kereteihez képest, aminek 
következtében a résztvevők nem is nagyon tudják megkülönböztetni a közlői-befogadói 
szerepet, illetve az adó-vevő kontextust szétválasztani, hiszen a megnyilatkozások pár-
huzamosan következnek be. Lehet, hogy az egyik kommunikáló fél még az előző témára 
vonatkozó, saját kérdését írja be a gépbe, míg a másik fél már teljesen másik témába 
vágott bele, és tette fel a számára fontos kérdést. Ez a párhuzamosság nemcsak szerve-
zetlenebbnek láttatja a chatelés beszédaktusát, hanem a témákat is átrendezi, hiszen fel-
bomlik a kérdés-válasz típusú beszélgetés struktúrája is. A chatbe beírt, az üzenőfalakon 
elhelyezett szöveg nemhogy már nem barokk körmondatokban testesül meg, amelyekben 
az adott történésen kívül az ambiente, azaz a történés körülményei is részletesen szere-

576	 Bartha (2017): i. m.
577	 Bartha (2017): i. m.



317

pelnek, és nemhogy nincsenek olyan beszúrt, mellékes információkat megadó mondatok, 
mint például egy aprólékos leírás a tegnapi ebédről, amelynek közepette egy adott mondat 
elhangzott, hanem csak egy kommunikációs csontváz jelenik meg előttünk. Ez a kifeje-
zés a lerövidített és a tömörsége által „megszűrt”, a pillanatnyiság relevanciájára épülő 
kommunikációs aktusra utal, amelyben nemcsak a megnyilvánulásaink, hanem a kom-
munikációs szerepeink is egybemosódnak. Az azonnali hírek és az azonnali reakciók 
nem nyitnak teret a kommunikációs ambiente megismerésére, az interakció valójában 
beszűkül a chatelés adta térbe. Éppen ezért a szövegek sajátos, Barthes által felvázolt 
többszintű és egymásba fonódó, az értelmezésben fejtörést okozó textualitása megtörik, 
és „szövegtöredékek” monoton halmaza jön létre, amelyek között elvész az összefüggés. 
Ennek következményeképpen az értelmezési lehetőségek csorbulnak, a kódok pedig 
félreérthetővé válnak. Az interperszonális kommunikáció jellege és módja is megvál-
tozott a közösségi térben, hiszen mindenki számít arra, hogy a kommunikációs hibák 
félreértésekhez vezethetnek. A chatnyelv is arra szakosodott, hogy stratégiákat hozzon 
létre a kommunikációs hibák kijavítására, és magát a félreértést is úgy állítsa be, mint 
természetes kommunikációs jelenséget. Azonban az, ha a chatkommunikációban nem 
tulajdonítunk különösebb jelentőséget a félreértéseknek, előbb-utóbb negatív hatással lesz 
a face-to-face kommunikációra is. Az alábbi példa Bartha Dalma cikkéből jól szemlélteti 
a félreértés fogalmáról alkotott, módosult elképzeléseinket:

„-Szia Gyöngyi:)
-szia
mi jót csinálsz?
unatkozok és te micsi?
énis… ViGYÁZZ, Berni kitépi a hajadat! xD
Lehet fordítva
ja xD de gáz xD megsértetted az egóját xD…
szia micsi?
uncsizok… Szereted Deákot? J:P”578

A társas kommunikatív helyzetben a szimbolikus jelentéseket a résztvevők a kommuni-
katív és a kulturális kompetenciáikat együttesen működtetve alakítják ki, és „állítják be” 
úgy, hogy az a résztvevők számára elfogadható legyen. Ebben a folyamatban különösen 
nagy a nyelvi és a vizuális utalások, az úgynevezett referenciák szerepe. A nyelvi eszközök 
referáló funkciójának fontosságát először Ferdinand de Saussure svájci nyelvész, a struk-
turalista nyelvészeti irányzat megteremtője írta le. A Bevezetés az általános nyelvészetbe 
című munkája magyar nyelven először 1967-ben, majd 1997-ben, átdolgozott kiadásban 
jelent meg, de közismert, hogy egy 1916-ban kiadott könyvről van szó, amelyet Saussure 
diákjai szerkesztettek meg kiadásra. Saussure szerint a nyelvi referencia (rámutatás, kije-
lölés, utalás) funkciója abban áll, hogy megteremti a szavak, a mondatok és a szövegek 
jelentésrétegei közötti kapcsolatot. Ez azt jelenti, hogy a nyelvi eszközöknek, a verbális 

578	 Bartha (2017): i. m.



318

és a vizuális jeleknek a jelentésükön kívül van egy, a jelentést konkretizáló és aktualizáló 
többletfunkciója is, hiszen képesek a világ (a valóság) dolgaira úgy utalni, ahogyan mi 
azokat látjuk, értelmezzük és elgondoljuk (konceptuális keret), és úgy is, hogy ki sem 
kell mondanunk azt a referenciatartományt, amelyet a térben, az időben, a szituációban 
és a kontextusban a referáló elemek segítségével megjelölünk ahhoz, hogy a szituatív 
jelentéstartalom világos és egyértelmű legyen (referenciális keret). A referáló elemek 
lehetnek nyelven kívüli vizuális jelek, például saját véleményünk közlésekor rámutat-
hatunk magunkra, de ki is mondhatjuk a verbális (nyelven belüli) referáló elemet, az én 
névmást. Saussure koncepciójában a referencia verbális és vizuális jelei elsődlegesen 
a jelentések létrehozásában működnek közre, másodlagosan pedig a valósághoz való 
viszonyulásokat konstruálják meg a szituáció, a kontextus, a téma és a kommunikációs 
partnerek aspektusából. Ennek a vélekedésnek az alapgondolata már Arisztotelésznél, 
később pedig Wittgensteinnél is felbukkant, de ők úgy vélték, hogy a referenciák funk-
ciója sokkal rejtettebb, mert a segítségükkel jövünk rá arra, hogy melyik információ, 
gondolat vagy közléstartalom igaz, s melyik hamis, illetve hazugság. A referenciát Saus-
sure elődei úgy értelmezték tehát, hogy az pusztán egy logikai kapcsolóelem, amelynek 
az a feladata, hogy úgy kapcsoljon össze két dolgot, hogy annak alapján a kommunikatív 
jelentések elrendezhetők legyenek az igaz és a hamis jelentéstartományokban. A referen-
ciális jelek tehát ebben a korábbi koncepcióban az igazság és a hazugság felismerésének 
a jelzőpontjai, és – akár vizuálisan, akár verbálisan – az egyén és a közösség mindenkori 
viszonyára utalnak a valóság tapasztalatainak kiértékelésében. Saussure ezzel szem-
ben úgy vélte, hogy a referenciális elemek a gondolatok helyes/hibás értelmezésének 
a jelzőpontjai, és a teljes körű megértés alapvető előfeltétele, hogy a kommunikáció 
során a beszélő szerepében helyesen rendezzük el a referenciális elemeket, a hallgató 
szerepében pedig helyesen ismerjük fel azokat. Ha alaposan belegondolunk, Saussure 
valójában azt állította, hogy a kommunikáció csak akkor lehet sikeres, ha helyesen 
alkalmazzuk a referenciális keretet, azaz annak a verbális és/vagy vizuális kijelölését, 
hogy a megnyilatkozásban mi mire vonatkozik, hogy kiről és miről beszélünk, mely 
jelentés mivel azonos. A referenciális elemek közül Saussure kiemelte a szimbolikus 
referenciális elemeket, amelyek olyan összetett utalásokat hordoznak a mögöttes üzenet 
megvalósítására, amelyek csak körülírással volnának kiemelhetők a mondat- vagy szö-
vegbeli pozíciójukból. Ha azt mondjuk, hogy „savanyújóska”, egyértelmű, hogy ma már 
nem konkrétan egy 19. századi, Savanyú Jóska nevű bakonyi betyárra gondolunk vissza, 
hanem egy tulajdonságra referálunk, s egy általában rosszkedvű emberre asszociálunk. 
Mindenesetre a referenciális elem megemlítése elegendő ahhoz, véli Saussure, hogy 
mindazt a kulturális tudást felidézze, amit „tárgynyelvi” (létező, a valóságtartalomnak 
megfelelő referenciatartomány) és „metanyelvi” (asszociált, illetve kulturálisan meghatá-
rozott referenciatartomány) vonatkozásban a referáló elemről tudunk. Az előző példánál 
maradva, ha van ismeretünk arról, hogy Savanyú Jóska egy bakonyi betyár volt, akkor 
számunkra adott egy konkrétan meghatározható, objektív referenciatartománya a „sava-
nyújóska” kifejezésnek. Ha nincs ilyen kulturális tudásunk, akkor abból a metanyelvi 
referenciális tartományból indulunk ki, hogy valaki hajlamos a rosszkedvűségre. Ugyanaz 



319

a referenciális elem, véli Saussure, egyszerre utalhat különböző referenciatartományokra, 
és nagyon sok esetben csak a mögöttes tartalmat rendeljük hozzá a metanyelvi tudásunk 
alapján, mert hiányos a tárgynyelvi tudásunk. A tárgynyelvi referenciális elemek egyéb-
ként is kevésbé szimbolikusak, és inkább tér- és időbeli vonatkozásokat határoznak meg. 
Saussure megkülönbözteti tehát a szimbolikus (metanyelvi) és a konkrét (tárgynyelvi) 
referenciális utalásokat, illetve megemlíti még a következő két típust is: egzisztenci-
ális (létezési) referencia, emocionális (érzelmi) referencia. Ezek segítségével tudunk 
eligazodni a kontextust szervező érzelmi utalások tekintetében, például a fokozó vagy 
hasonlító értelmű érzelmi kitörések beazonításában (Olyan nagyon makacs vagy! Makacs 
vagy, mint egy öszvér! Olyan vagy, mint Makrancos Kata! Makrancos vagy, mint Kata!), 
illetve a referenciális jelek a testi észlelésekre vonatkozó kijelentések értelmezésében is 
segítenek bennünket (Itt fáj!, rámutatva a testrészre). Saussure felosztásában az utolsó 
csoportba az úgynevezett kulturális referenciális elemek kerültek, amelyek az adott 
kultúrában segítenek eligazodni egy adott kijelentés mögöttes tartalmára vonatkozóan, 
például így lehet megkülönböztetni az ironikus véleményt a nem ironikustól a hanglejtés 
alapján (például: Szép kis barát vagy!).579

93. ábra: Ferdinand de Saussure (1857–1913) svájci nyelvész
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_de_Saussure

A referenciális folyamatokkal a szemiotikusok is sokat foglalkoztak, és nagyon leegy-
szerűsítve azt mondhatjuk, hogy kismértékben valamennyi jelformához, de különösen 
a vizuális típusú jelekhez társítottak referenciaértéket. Megkülönböztették a nyelv refe-
renciális és propozicionális funkcióját, hangsúlyozván, hogy a gondolatok kifejezésére 
a logikai egységekként működő, propozicionális struktúrák (például szinonimák, anto-
nimák) szolgálnak, míg a gondolatok valóságnak megfelelő elrendezését a referenciális 
egységek biztosítják, amelyek a gondolatok valósághoz való térbeli és időbeli viszonyu-
lásait fejezik ki.

579	 Ferdinand de Saussure: Bevezetés az általános nyelvészetbe. Ford. B. Lőrinczy Éva. Budapest, Gondolat 
Kiadó, 1967.

https://en.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_de_Saussure


320

Ezt vallotta Charles Sanders Peirce, a szemiotika megalkotója is, aki nyilvánvalóan 
még nem a referencia terminust, hanem a reláció (relation) és a konnexió (connection) 
szavakat használta a különböző jelkapcsolatok (propozicionális és referenciális) megne-
vezésére.580 A relációs kapcsolat azt a viszonyt jelölte meg Peirce logikájában, amelyben 
a jel és jelölt viszonya közvetlen logikai rámutatás/utalás alapján jön létre. A konnexiós 
reláció a jel és a jelölt közötti átvitt értelmű, szimbolikus kapcsolatot nevezte meg. Peirce 
rendszerében a relációk harmadik típusát az interpretációs kapcsolatok alkotják, amelyek 
egyéni tapasztalaton alapuló viszonyt teremtenek a jel és jelölt között. A bevezető pél-
dánkat idézve és Peirce rendszerében gondolkodva megállapíthatjuk, hogy a pályaudvari 
búcsúzkodáskor a kezünkből megformált szív, a szeretet jele relációs kapcsolatot hoz létre 
a szív térben ábrázolt jele és referenciális jelentése között, tehát egylépéses és egyértelmű 
logikai következtetésen alapuló kapcsolatról van szó a jel és a jelölt tartalom között. Peirce 
a konnexiós kapcsolatra, azaz az elképzelt, szimbolikus, nem látható, de odaértendő logikai 
jelkapcsolatra a gyermekjátékok és a paraszti világ felnőtt játékainak példáját hozza fel. 
Elegendő egy-két szó, egy-két mozdulat ahhoz, hogy létrejöjjön a szimbolikus jelkapcsolat 
a játék színhelyére, tartalmára és szövegére vonatkozóan. Ezáltal kijelölhető, hogy a gye-
rekek például babaházban vannak-e, bújócskát, fogócskát játszanak-e, és a szimbolikus 
utalások alapján kioszthatók a kommunikációs szerepek (például hunyó). A felnőttjáté-
kokban hasonló funkciót tölt be a szerelmespár, a bíró vagy a földesúr alakítása. A szerep 
szimbolikus utalásokkal történő megértése visszaköszön a gyermekjátékok, a mondókák, 
a népdalok dialógusaiban, s a párbeszédekből világosan beazonosíthatók a szerepek is. 
A szerepre tett utalások már az interpretációs jelkapcsolat példái.

94. ábra: Charles Sanders Peirce (1839–1914) amerikai matematikus, filozófus és szemiotikus
Forrás: https://psychology.fandom.com/wiki/Charles_Peirce

580	 Peirce szemiotikai írásainak válogatott gyűjteményét használtuk: Prolegomena to a Science of Reaso-
ning. Phaneroscopy, Semeiotic, Logic. Szerk. Elize Bisanz. Berlin, Peter Lang Verlag, 2015. Tudvalevő, 
hogy Peirce legtöbb írása csak halála után jelent meg, tematikus csoportosításban, hat kötetben. Az általunk 
használt kötetbe a szemiotika és a logika közötti összefüggéseket tárgyaló írások kerültek be.

https://psychology.fandom.com/wiki/Charles_Peirce


321

A referenciális keret megtartása a kommunikáló felek közös feladata. Ezzel gondoskod-
nak a közös jelentéstartalmi háttér felépítéséről, a közös kulturális kontextus kialakítá-
sáról, a közös referenciatartományok létrehozásáról. A mindennapi kapcsolattartásban 
ez a gyakorlat látszólag automatikusan működik, de minden valószínűség szerint csak 
a nem szimbolikus referenciakapcsolatok esetében. A szimbolikus/kulturális referenciális 
jelek (kódok) felismerése nehezebb feladat, és ez az oka annak, hogy kommunikációs 
tevékenységeink során gyakran nem ismerjük fel a szimbolikus szövegösszefüggéseket, 
amelyeket a szimbolikus referenciális kódok sugalmaznak. Esetenként azért nem értjük 
meg a közlések mélyebb értelmét, mert leragadunk a temporális és lokális viszonyon 
alapuló referenciális jelkapcsolatok értelmezésénél, Peirce rendszerében a konkrét, egy-
lépéses logikán alapuló jelkapcsolatok megértésénél, Saussure felfogásában a tárgynyelvi 
utalásoknál. Ezért adódhatnak kommunikációs problémáink a „szavak szintjén” még 
olyan hétköznapi szituációkban is, mint például egy banki vagy bírósági ügyintézés. 
A szimbolikus referenciális szintre való továbblépés, amit Saussure metanyelvinek nevez, 
azt követeli meg, hogy ismerjük a kontextusra jellemző, referenciálisan kötött kulturális 
kódokat, azaz szimbolikus szinten is értelmezni tudjuk a jel és a jelölt közötti kapcsolatot.

5.7.A kulturális és társadalmi interakciók szimbolikussága

Saussure és Peirce jelfelfogása abban is hasonlít egymásra, hogy mindketten konkrét 
és szimbolikus kapcsolatot tételeznek fel a jelek és a jelek által közvetített jelentéstarta-
lom között, s voltaképpen megelőlegezik azt a gondolatot, hogy a kommunikációs tevé-
kenységeinknek van egy konkrét és egy szimbolikus referenciális viszonyok kifejezésén 
alapuló keretrendszere. A kommunikációs aktusok szimbolikussága a leghatározottabban 
azonban George Herbert Mead szimbolikus interakcionizmus elméletében kerül előtérbe. 
Ez a megközelítés is egységben kezeli a kommunikáció vizuális és verbális referenci-
ális rendszereit, besorolva azt egy nagyobb szemiotikai egységbe, a kulturális kódok 
rendszerébe. Itt nem arról van szó, hogy a szó, a hang és a kép kölcsönösen kiegészíti 
egymást, hanem arról, hogy ezek közös jelentéstartományokat hoznak létre. A vizuális 
és a verbális referenciális egységek együttesen alkotják meg a szituáció, a kontextus 
szimbolikus jelentését. A szimbolikus jelentések alapján szerveződnek a kulturális tar-
talmak, amelyek szerves részét alkotják a referenciális tartományoknak. A kultúra egyik 
feladata tehát az, hogy működtesse és folyamatos áramlásban tartsa a kulturális refe-
renciális jelentéseket, valamint ezek összessége által megformálja „a kulturális identitás 
kifejeződésének legfontosabb eszközeit”,581 a nyelvi és vizuális kódokat.

A kulturális identitás fogalmát Stuart Hall582 dolgozta ki részletesen. Hall amellett 
foglalt állást, hogy a kulturális identitásban egyszerre reprezentálódik a „kint” és a „bent”, 

581	 Erving Goffman: Strategische Interaktion. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001. 23.
582	 Stuart Hall: The Question of Cultural Identity. In Stuart Hall – David Held – Tony McGrew (szerk.): 
Modernity and Its Futures. Cambridge, Polity Press – Open University, [1972] 2012. 274–316. Magyarul: 



322

a „régi” és az „új”, valamint a „kicsi” és a „nagy” dichotómiája. Ebben a három dimenzióban 
működnek a kulturális referenciális jelek, amelyek alapján a kulturális identitás kifejeződik. 
A „kint” és a „bent”, a „régi” és az „új”, valamint a „kicsi” és a „nagy” önmagukban is 
szimbolikus referenciális jelek, amelyek egyesítik a téri, az időbeli és a minőséget kifejező 
vonatkozások szimbolikáját, valamint referenciapontokként szolgálnak az identitás vizuális 
és verbális kifejezőeszközeinek megválasztásában. Egészen leegyszerűsítve: az individuális 
és a kollektív identitások megfogalmazásához ezek adnak viszonyítási pontokat. Az ezt 
a hármas egységet (idő, tér, minőség) alkotó referenciális rendszert szokás az identitás 
három teljesen különböző megközelítésének is tartani, de Hall szubjektumfogalmának 
éppen az a lényege, hogy a fenti dichotómiák alapján egységesítette a szubjektum fejlődé-
sének szakaszait. Erre azért volt és van szükség, mert a jelen idő szubjektuma nem létezhet 
a múlt idők szubjektumai nélkül. Ezért Hall – hogy eljusson a kulturális identitás fogalmá-
hoz – úgy járt el, hogy a múlt szubjektumfogalmaira (a felvilágosodás kori szubjektum, 
a szociológiai nézőpontú szubjektum) ráemelte a jelenkor posztmodern szubjektumának 
identitáskoncepcióját. Az első, múltat idéző koncepciót így ragadja meg:

„A felvilágosodás szubjektumának alapja az ember fogalma, a biztos középponttal rendelkező, 
egységes individuum, értelmes, tudatos és cselekvőképes lény. »Középpontja« olyan belső mag, 
amely már az egyén születésekor megvan, és vele együtt bontakozik ki, miközben lényegileg válto-
zatlan marad – kontinuus vagy azonos önmagával – az egyén létezése folyamán. Az én középpontja 
az egyéni identitás.”583

Ez a felfogás, képletesen szólva, a „kint” és a „bent” kulturális-referenciális metaforájának 
felel meg. Az egyén „kifelé”, mások felé közvetíti saját identitását, de a „befelé” irányában 
magába fordultan szemléli a külső változások hatására is formálódó énjét. Hall leírása 
szerint ebben a fejlődési szakaszban a szubjektum az „én” és a „más énjének” az interak-
ciójában fejeződik ki. A múlt második fontos szubjektumfelfogását szintén Hall szavait 
idézve mutatjuk be. A szociológiai szempontok alapján meghatározott én így definiálható:

„A szociológiai szubjektum fogalma a modern világ egyre növekvő komplexitását, valamint azt 
a belátást tükrözi, hogy a szubjektum belső magja nem autonóm és önálló, hanem azokkal a »szig-
nifikáns másokkal« fenntartott viszony során formálódik, akik a szubjektum által lakott világok 
értékeit, jelentéseit és szimbólumait – kultúráját – közvetítik a szubjektum felé.”584

Ebben a megközelítésben a „régi” és az „új” metaforáját mint referenciapontokat ismer-
hetjük fel, hiszen az egyén identitásának szerves alkotóeleme a „régi” énje is, amely 
magában hordozza a kulturálisan átörökítettet, a sok-sok múltbéli szubjektum tudását, 
tapasztalását, másrészt a hagyományok révén aktuálisan újraértelmezett önmagát, tehát 

Stuart Hall: A kulturális identitásról. Ford. Farkas Krisztina és John Éva. In Feischmidt Margit (szerk.): 
Multikulturalizmus. Budapest, Osiris Kiadó – Láthatatlan Kollégium, 1997. 60–85.
583	 Forrás: www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/
pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
584	 Forrás: www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/
pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm.

http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm


323

az „új”, aktuális énjét is. Ebben a körforgás jelleggel, folytonosan zajló interakcióban 
az én és a társadalom áll kölcsönhatásban egymással. Az énközpontú, önmegvalósításra 
törekvő én, a „valódi én” és a „társadalmi én” azonban vissza is kanyarodik a „kinti” 
és a „benti” lét problematikájához. Ezt Hall ekképpen fogalmazza meg: „A szubjektum 
még ekkor is rendelkezik egyfajta belső maggal vagy lényeggel, azaz »valódi énnel«, 
ez azonban a »kinti« kulturális világokkal és az általuk felkínált identitásmintákkal foly-
tatott állandó párbeszéd során formálódik és változik.”585 A belső identitás és a kívülről 
kapott, hozott minták belsővé válásának folyamatában azonban gyakran kerül sor ellen-
tétes irányú mozgásokra is. A kulturálisan társas szubjektum és a „valódi” identitásunk 
közötti szakadékot Hall így értelmezi:

„Az a tény, hogy belevetítjük »magunkat« ezekbe a kulturális világokba, miközben belsővé tesszük 
jelentéseiket és értékeiket, »részünkké tesszük őket«, segít hozzáigazítani szubjektív érzéseinket 
azokhoz az objektív szerepekhez, melyeket a társadalmi és a kulturális világban elfoglalunk. 
Így az identitás belehelyezi (vagy, hogy orvosi metaforával éljünk, »bevarrja«) a szubjektumot 
a struktúrába. Stabilizálja mind a szubjektumokat, mind azokat a kulturális világokat, melyeket 
benépesítenek, és így kölcsönösen egységesebbé és megjósolhatóbbá teszi őket egymás számára.”586

A szakadék felismerésével érkezünk el a harmadik koncepcióhoz, a posztmodern identi-
tások megértésének elvéhez, amely a „kicsi” és a „nagy” referenciális metaforájára épül. 
Hall magyarázatában a következőket értjük alatta:

„Az a szubjektum, melyet előzőleg egységes és stabil identitásként tapasztaltak meg, széttöre-
dezik; nem egyetlen, hanem több, néha ellentmondásos és határozatlan identitásból áll össze. 
Ennek megfelelően azok az identitások, amelyek a »kinti« társadalmi tájakat alkották, és amelyek 
biztosították a szubjektum összhangját a kultúra objektív »szükségleteivel«, a szerkezeti és intéz-
ményi változás következtében felbomlanak. Az identifikáció folyamata, melynek során a kulturális 
identitásunkat kialakítjuk, végtelenné, változékonnyá és problematikussá vált. Ennek eredménye 
a posztmodern szubjektum, mely nem rendelkezik rögzült, lényegi vagy folytonos identitással. 
Az identitás »mozgatható ünnep« lesz: aszerint formálódik és alakul, ahogyan a minket körülvevő 
kulturális rendszerek reprezentálnak és megszólítanak bennünket (Hall 1987). Történetileg, és nem 
biológiailag határozható meg. A szubjektum különböző alkalmakkor különböző identitásokat ölt 
magára, melyek nem gyűlnek egy koherens »én« köré. Ellentmondásos identitások élnek bennünk, 
melyek különböző irányokba tartanak, így identifikációink is állandóan elmozdulnak. Ha úgy 
érezzük, hogy születésünktől halálunkig egységes identitással rendelkezünk, az csak azért van, 
mert egy vigasztaló történetet, vagyis »az én narratíváját« szőjük magunk köré (Hall 1990). A tel-
jesen egységes, befejezett, biztonságos és összefüggő identitás csak káprázat. Ehelyett a jelentés 
és a kulturális reprezentáció rendszereinek megsokszorozódása folytán a lehetséges identitások 
megdöbbentő és tünékeny sokaságával találjuk szembe magunkat, melyek közül – legalábbis átme-
netileg – bármelyikkel azonosulhatunk.”587

585	 Forrás: www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/
pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm 
586	 Forrás: www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/
pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm.
587	 Forrás: www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/
pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm

https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm


324

A „kicsi” és a „nagy” referenciapontként az egyén identitásokkal való azonosulásának 
mértékét próbálja meg leírni, például ha egy irodalmi figurával éppen csak egy kicsit 
tudunk azonosulni, akkor ez a kis azonosulás értéktartományában fog jelentkezni, míg 
ha egy avatar valamelyik számítógépes játékban kiváltja belőlünk az azonosulás nagyobb 
mértékét (Hall szóhasználatában léptékét), s a kiválasztott avatar akár önmagunk altere-
gója is lehet, akkor egy magasabb azonosulási tartományba került át az én.

Hall kísérletet tett tehát arra, hogy a fenti három koncepció eltérő szubjektumfogalmait 
összekösse egymással, mégpedig az „elképzelt vs. valós” énidentitás és az „elképzelt vs. 
valós” közösségi identitás közötti viszonyulás alapján. Az „elképzelt” én identitásában 
az reprezentálódik, amilyennek magunkat elgondoljuk, az „elképzelt” közösségi iden-
titásunkban pedig az, hogy milyen mértékben akarunk megfelelni a közösség elvárása-
inak, illetve az, hogy „elképzelt” énünk ellenáll-e a közösségi lét szabályainak. Az így 
megvalósult kettős kötésben létező szubjektumra erős hatást gyakorolnak az individuális 
és a kollektív kultúrák. A kulturális identitás végeredményben tehát azt mutatja meg 
verbális és/vagy vizuális kifejezőeszközök segítségével, hogy hogyan viszonyul egy-
máshoz az individuális és a közöségi identitás kultúrája, és hogy ezek hogyan reprezen-
tálódnak a valós énünkben. Az egyik lehetséges konstellációban találkozhat egymással 
az „elképzelt” én és az „elképzelt” közösségi identitás, míg a másikban ellentét feszül 
a kettő között, és az is elképzelhető, hogy a reprezentálási arányok sem egyformák.

Hall szerint a kulturális identitásban végül is nagyobb arány jut a közösségi identi-
tások reprezentációjának, mint az egyéni sajátosságokénak. Ezért a kulturális identitás 
egy tanult, „felvett” identitási forma, amely végeredményben olyan nyelvi és nem nyelvi 
cselekedetek összességéből áll, amelyben egyéni mértékben reprezentálódnak a közös 
kulturális alapok, a szociokulturálisan elsajátított közösségi értékek és normák. A nem-
zeti identitás például a kulturális identitás egyik szegmense, a „világpolgárság-tudat”, 
vagy az az érzés, hogy egy globalizált kultúra részesei vagyunk, szintén a kulturális 
identitás része. A „megosztott” identitás, vagyis az, hogy félig ide, féig oda tartozunk, 

a „bizonytalan” identitás, hogy se ide, se 
oda nem tartozunk, sajátos példái a szét-
töredező, posztmodern identitásoknak. 
Beletartozhatunk egy alternatív szubkul-
túrába, amely esetleg bomlasztja a nemzeti 
kultúránkat, de ettől még dönthetünk úgy, 
hogy bizonyos fölérendelt kontextusokban 
a nemzeti kultúrát fogjuk képviselni, pél-
dául egy külföldivel való kommunikáció 
során. A globálisan és a lokálisan szerve-
ződő közösségi identitások bizonyos fokig 
el is várják az egyéntől a megosztottságot, 
s éppen azt teszik a közösséghez tartozás 
mércéjévé, hogy az egyének egyformán jól 
mozogjanak mindkét kultúrában. Az iden-

 

 

 

 

Olvasnivaló

Felkeltette érdeklődését Hall első ránézésre bonyolultnak 
tűnő gondolatmenete? Ismerje meg a cikk teljes érvelését 
a nemzeti kulturális identitás fogalmán keresztül! 
A cikk elérhető:

https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_
nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_k
ulturalis_identitasrol.htm

https://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm


325

titások között versengő, dinamikus viszonyok vannak, melyek között az átjárhatóságot 
a kulturális híd biztosítja, írja Hall, amelynek pillérjei azok a szimbolikus reprezentációk, 
amelyek a különböző identitásokat kifejezik.588

Stuart Hall fentebb tárgyalt gondolatmenetének két sarkalatos pontja van: a kultúra 
és a szimbólum, illetve az a híd, amelyet a kettő között verbális és vizuális úton felépítünk. 
Tulajdonképpen a hídépítésben születik meg az egyének identitása, az énkommunkáció 
minősége és az azonosulási szándék különböző csoportokkal, azaz kialakulnak azok 
a szimbolikus referenciapontok, amelyeknek segítségével megvalósul az énkommuniká-
ció és a csoportkommunikáció közötti szimbolikus viszony. Ezért is nevezték el mások 
ezt a viszonyulást szimbolikus interakciónak, amely egyrészt az individuális és a kol-
lektív identitások (például csoportidentitás, nemzeti identitás), az ismert, a megfigyelt, 
a vágyott, a begyakorolt és az elsajátított identitásminták között zajlik, másrészt pedig 
azokban az interakciókban érhető tetten, amelyekben szociális szerepeinket fejezzük ki. 
Mindkét interakciós közegben meghatározó szerep jut az identitásjelölő kulturális szim-
bólumoknak, és ennek okán a kulturális identitást kifejező verbális és vizuális kódok-
nak is.

Ezek megformáltságával foglalkozott George Herbert Mead amerikai filozófus és szo-
ciálpszichológus a szimbolikus interakcionizmus elméletében, amelyet egy, csak a szerző 
halála után, 1934-ben megjelent könyvből ismerhetett meg a világ teljes mélységében, 
de mégiscsak olyan formában, ahogyan a tanítványa, Charles W. Morris rekonstruálta 
és rendszerezte.589 A magyar fordítás 1973-ban készült el.590 Mead elméletének alapjait 
megtaláljuk az 1913-ban publikált „The social self” című rövid tanulmányában, de még 
korántsem abban a kiforrott formában, ahogyan Morris közreadta.591 Mead úgy vélte, 
hogy az identitás szimbolikus kifejezésében a nyelv és a kép egy egységes és egymásra 
reflektáló eszközrendszert alkotnak, amelynek segítségével identitásunk sokféle elemét 
(szociális identitás, szexuális orientáció, családi szerepek stb.) szimbólumokba tömörítet-
ten kommunikáljuk az ismerősök, a barátok, ismeretlenek vagy akár a társadalom összes 
tagja számára a kommunikáció legkülönfélébb csatornáin keresztül. Ők a kibocsátott 
verbális, nonverbális és vizuális jeleink alapján interpretálják a reprezentált identitásun-
kat, és véleményt formálnak róla.

A kulturális identitás Mead alapján az az entitás, amelynek alapján megszervezzük 
a társadalmi (társas) kommunikatív cselekedeteinket. Ennek két módját különbözteti 
meg: interakció-reakció, amikor egy másik egyén identitást közvetítő jeleire a saját iden-

588	 Hall (1997): i. m.
589	 Arról a kérdésről, hogy a Morris által kiadott szöveg milyen fogadtatásra talált, és hogy megváltozott-e 
általa Mead eredeti koncepciója, hosszan értekezik Grathoff, vö. Richard Grathoff: Zur gegenwärtigen 
Rezeption von George Herbert Mead. Philosophische Rundschau, 34. (1987). 131–145. 
590	 George Herbert Mead: Mind, Self and Society. Chicago–London, University of Chicago Press, 
1934. Magyar nyelven: George Herbert Mead: A pszichikum, az én és a társadalom. Ford. Félix Pál. 
Budapest, Gondolat Kiadó, 1973.
591	 George Herbert Mead: The Social Self. Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods, 
10. (1913). 374–380. 

https://brocku.ca/MeadProject/Mead/pubs/Mead_1913.html
https://brocku.ca/MeadProject/Mead/pubs/Mead_1913.html


326

titásunkat felfedő jelekkel reagálunk, és interakció-akció, amikor a saját identitásunkat 
kifejező jeleket küldünk a beszédpartnernek, és várjuk a rá adott reakciókat. Alapvetően 
két eszköz szolgál e célok realizálására: az egyik a mozdulatok, a gesztusnyelv, a test-
nyelv szimbólumai által megvalósuló interakció, a másik pedig a szavak, a verbális 
nyelv szimbólumai által megvalósuló interakció. Mindkét eszköztár központi elemei 
a szimbólumok, amelyek – Mead értelmezésében – külön-külön, de egymással össze-
hangoltan is betölthetik identitásjelölő funkciójukat. Mead annak érdekében, hogy minél 
teljesebben megismerjük a két rendszert, külön-külön vizsgálja a verbális és a nonverbális 
kommunikáció kulturális identitást kifejező szimbólumait, és arra a következtetésre 
jut, hogy az identitás közvetítésében a verbálisakénál nagyobb szereppel rendelkeznek 
a nonverbális szimbólumok.

95. ábra: George Herbert Mead (1863–1931) amerikai szociológus, pszichológus és filozófus
Forrás: https://en.wikipedia.org/wiki/George_Herbert_Mead

A nonverbális kommunikáció Mead koncepciójában identitást közvetítő cselekedeteket 
szimbolizál, s magában foglalja a tervezett vagy végrehajtott identitásjelölő cselekedetek 
teljes eszköztárát, azaz a kommunikációs partner számára fel tudja idézni az adott identi-
táshoz tartózó tekintet, gesztus, mozdulat stb. szimbolikáját. Ha ezeket a kommunikációs 
partner a megnyilatkozásaival koherens módon közvetíti, szimbolikus interakció jön létre 
az identitás és annak reprezentációja között. Ebben az értelemben véve a nonverbális 
kommunikáció szimbolikus interakciós funkciója tehát az, hogy biztosítsa az identitást 
reprezentáló cselekedeteink közötti koherenciát, és egységesítse a különböző kontextu-
sokban használt identitásjelölőket. Dramaturgiai tekintetben egy pantomimhoz hasonló 
mozdulatsorral sok mindent elárulhatunk magunkról, hiszen ez tökéletesen szimbolizálja 
a teljes szituációt: tartalmat közöl, érzelmet ad át, történetet mesél el. Mead felfogásában 
ezek a mozdulatsorok, gesztusok, tekintetek alkotják a szimbolikus interakció lényegét, 
mert sokkal „objektívebben” (láthatóan) tudják közvetíteni a kommunikációs partner 
identitását, míg a verbálisan közölt identitásjelölőket a kommunikációs partner gyakran 

https://en.wikipedia.org/wiki/George_Herbert_Mead


327

félreértelmezi, mivel azok „szubjektívebb” (rejtettebb, burkoltabb) kifejezőeszközök. 
Emellett Mead kiemeli azt is, hogy a vokális „gesztusok” (beszédtempó, kiejtés, hang-
magasság) a testnyelvhez hasonlóan szimbolikus módon betölthetik az identitásjelölők 
feladatát, hiszen ezek is teljes értékűen tudnak utalni a beszélő identitására. A szimbo-
likus interakcionizmus működését a következő három alapelv határozza meg: a kommu-
nikációs partnerek ismerik az identitásjelölők szimbolikus jelentését, az interakcióban 
kommunikációs célként valósul meg az identitás verbális/nonverbális kifejezésének 
szándéka, és a közölt, identitásra tett utalásokat a kommunikációs partner a válaszaiban 
megerősíti/visszautasítja/ignorálja. E három tényező szervezi azokat az interakciókat, 
amelyekben lényeges szempont a kommunikációs partnerek identitása.592 Az ilyen típusú 
interakciók szerveződését Mead koncepciója alapján Velics Gabriella így írja le:

„Jelentéshordozó gesztusokról, jelentéshordozó szimbólumokról ír, ez utóbbi lényegében nyelvi 
kifejezésekre vonatkozik és a szókincset fedi. Az emberi viselkedést szimbolikusan közvetített 
interakcióként fogja fel, ebből a folyamatból magyarázza a tudat, az egyén és a társadalom kelet-
kezését is. A szimbolikus interakcionizmus három alapelvet fogalmaz meg: melyek a jelentés-
sel, a nyelvvel és a gondolattal foglalkoznak. A jelentés a társadalmi valóság konstrukciójaként, 
a nyelv a jelentés forrásaként, és a gondolat a másik szerepének képzeletbeli átvételeként használt 
fogalmak. A társadalmi viselkedésnek két formáját különbözteti meg: a mozdulatokkal vagy gesz-
tusokkal közvetített és a szimbolikusan közvetített interakciót (ezen belül értelmezi a jelentés-
hordozó szimbólumokat). A tudat Mead szerint jelentéshordozó szimbólumok formájában, nyelvi 
formában szerveződik. A gondolkodást úgy fogja fel, mint jelentéshordozó »mozdulatok játékát« 
az egyénen belül (= belülre) helyezett beszélgetést. Megkülönböztet reaktív én-t és felépített én-t. 
Az identitás állandó folyamat, melyben a felépített én és a reaktív én állandó kölcsönhatásban 
állnak egymással. Az identitás e két részének súlya nem egyforma minden emberben, egyeseknél 
a hagyományosan felépített én, másoknál a személyiség eredeti reaktív én része van túlsúlyban. 
E kettő kölcsönhatásával megy végbe a közvetítés egyén és társadalom között, ösztönstruktúra 
és társadalom, emberi természet és kultúra között is közvetít. Az emberi viselkedés szimbolikusan 
közvetített, nyelvi kommunikáció által vezérelt. Mead szerint a viselkedés társas-kommunikatív 
önprogramozására való ezen képességek fiziológiai alapjait az emberi agy fejlődése, és az emberi 
hangképző és hallószervek kommunikációra alkalmas kialakítása alkotják. Mead kiemeli, hogy 
az emberiség evolúciós alkalmazkodása az alkalmazkodási problémákra adott megoldások célszerű 
kitalálásán ás módszeres kipróbálásán alapul. Ezt a tudatos alkalmazkodást a szimbólumalkalmazás 
képességére vezeti vissza, a közösségi teljesítmény mellett elismeri az egyéni teljesítményt az új 
viselkedésminták és értelmezések szimbolizálását, ezzel együtt vallja, hogy az emberiség fejlődése 
szempontjából lényegbevágó az egyén és a társadalom közötti kölcsönhatás.”593

Mead az identitás kifejezésében erősebb kifejező erőt tulajdonít a nonverbális és a vizuális 
kifejezőeszközöknek, de összességében mégis fontosabb szerepet rendel hozzá a hangzó 
nyelvhez, amelynek a segítségével megbeszéljük és egyértelműsítjük a szimbolikus 
interakcióban használt nonverbális és vizuális kódok jelentését. A verbalizáció általi 

592	 Mead (1973): i. m.
593	 A szövegkihagyásokat is tartalmazó idézet Velics Gabriellától származik, a teljes szöveg megtekinthető: 
http://communicatio.hu/doktoriprogramok/kommunikacio/belso/bevhumankomm/20041/meadghvelicsg.
htm 

http://communicatio.hu/doktoriprogramok/kommunikacio/belso/bevhumankomm/20041/meadghvelicsg.htm
http://communicatio.hu/doktoriprogramok/kommunikacio/belso/bevhumankomm/20041/meadghvelicsg.htm


328

kódkidolgozásnak tehát abban van jelentősége, hogy kulturális és társadalmi vonatko-
zásban kialakítsa az identitásjelölő vizuális és nonverbális kódok formáját és tartalmát. 
A testnyelv, a nonverbális és a vizuális jelek szimbolikája általában egyértelmű üzenetet 
közvetít, és gyorsabban is alkalmazható kódrendszerről van szó, mintha csak a hangzó 
beszéd komplex struktúráinak a segítségével beszélnénk az identitásunkról. Emellett 
az is igaz, hogy a vizuális jelek és a nonverbális kommunikációs eszközök azt a szerepet 
is be tudják tölteni, hogy mintegy az interakció mögöttes üzeneteként adnak informá-
ciót a kommunikációs partnerek identitásáról. Ugyanakkor a nonverbális és a vizuális 
eszköztár segítségével kifejezett identitás mindössze jelzésértékű, és a kommunikációs 
partnerek döntésén múlik, hogy a szimbolikus interakciót átvezetik-e egy, az identitást 
tematizáló diskurzusba. A „felépített én” tehát jelentéshordozó szimbólumok formá-
jában ölt testet, képletesen szólva elsődlegesen „testnyelven” közvetít információkat 
magáról, s ezt követően, másodlagosan nyelvi szimbólumok segítségével verbalizálja is 
az identitásjelzőket. Ezért Mead a szimbolikus interakciót úgy modellálja, hogy előbb 
bekövetkezik a szimbolikus jelentésátadás a „mozdulatok játékaként”, amikor a kom-
munikációs partner azonosítja az identitásjelölőket, s ezt követi a „szavak játéka”, ami-
kor kimondják a „mozdulatok játékának” a jelentését. A „felépített” én identitásának 
mélyebb kifejezésére nyilvánvalóan alkalmasabbak a verbális szimbólumok, de Mead 
elképzelésében a „mozdulatok játékának” van ebben alapvető funkciója. Az identitás 
verbalizálásában a „testet öltő” én teljesebb „felépítése” zajlik. A vizuális, a nonverbális 
és a verbális kódok komplex és koherens egységbe rendezetten képesek kifejezni az iden-
titást, és a kommunikációs partner számára éppen az a jelzésértékű, ha nem tapasztalja 
meg az interakcióban ezek szimbolikus egységét.

Azt szoktuk mondani, hogy Mead a szimbolikus interakcionizmus elméletének 
a kitalálója, míg Charles Horton Cooley amerikai szociológus a legfőbb teoretikusa, 
mert kísérletet tett a szimbolikus interakcionizmus elméletének a mindennapi életbe 
és hétköznapi kommunikációba való olyan szintű beágyazására, ami kezelni tudja 
az identitás és annak kifejezése közötti ellentmondásokat is. Ehhez Cooley abból indul 
ki, hogy az identitásnak különböző komponensei vannak, amelyek között nincs mindig 
koherens viszony, s ezért az sem feltétlenül igaz, hogy a társadalmi szocializáció során 
„elsajátított” identitásunk megegyezik a „valós” identitásunkkal.594 Mead alapvetéseit 
tehát abba az irányba mozdította el,595 hogy az „elképzelt/felépített” én kommunikatív 
reprezentációjának a minősége és a mélysége nemcsak az adott kommunikációs helyzet 
szereplőitől, a velük való viszonytól függ, hanem az egyén abbéli szándékától is, hogy 
az adott pillanatban melyik identitáskomponensét kívánja jobban az előtérbe helyezni 
(például hatalomvágy, alárendelődés, szexuális orientáció), s hogyan éli meg az egyén 
adott esetben az identitása és az elvárások között feszülő ellentétet. Ez döntő tényező 

594	 Charles H. Cooley: Human Nature and the Social Order. London, Routledge, [1902, 1922] 1983. Mi 
az 1983-ban megjelent kiadást használtuk. 
595	 Mead és Cooley baráti viszonyban voltak egymással, ami megmagyarázza gondolatmenetük részbeni 
hasonlóságát, illetve azt a szándékot, hogy Cooley kiküszöbölje Mead elméletének az ellentmondásait, 
és egyben tovább is fejlessze azt.



329

abban, hogy a kommunikációs partner felé milyen identitásjelzőket küldünk, véli Cooley, 
aki úgy gondolta, hogy az identitás kifejezése egyrészt a „felépített én” által irányított 
folyamat, másrészt a társadalmi kultúrától való függés sajátos módon való kifejeződése.596 
Az eredmény mindkét esetben a szimbolikus interakció lesz, amelyben néha az egyik, 
néha a másik tényező kommunikációra gyakorolt hatása az ersőebb. Ezek egymásnak 
feszülésével jön létre az úgynevezett „nézőüveges én” reprezentációja. Cooley könyve, 
amelyben ezt a fogalmat részletesen kifejtette, 1902-ben jelent meg New Yorkban Human 
Nature and the Social Order címmel, és igen hamar ismertté vált tudományos körökben.597 
Cooley ebben azt is kifejtette, hogy a társadalmi (társas) viselkedés legjellegzetesebb 
formáit tényleg a másokkal való interakciókban tanuljuk meg, mégpedig azáltal, hogy 
meg akarjuk ismerni mások identitását, és megfigyelhetjük, hogyan közlik ezt velünk. 
Ezért Cooley szerint már a szocializáció is szimbolikusan szerveződő interakciók sorából 
áll, mert az interakciók szereplői a saját szubjektív értelmezési gyakorlatainkon keresztül 
szeretnék megérteni az objektív társadalmi folyamatokat, amelyek mások identitását 
alakítják. Csakhogy az interakciókban az objektívnek vélt társadalmi folyamatok is 
szubjektívvé válnak, hangzik Cooley megállapítása, mégpedig a „nézőüveges én” interak-
cióban való megjelenése által. A „nézőüveges én” a tudatunk révén jön létre, és azokat 
az elképzeléseket reprezentálja, ahogyan az én mások szemével látja önmagát. Cooley 
ezt három nagyobb dimenzió köré rendezte el: vannak elgondolásaink arról, hogy mások 
hogyan látnak minket, fel tudjuk mérni, hogy mások hogyan értékelik részvételünket 
a szimbolikus (társadalmi) interakciókban, és ebből le tudjuk vonni a következtetést, 
hogy hogyan kell a szerepek közül választani annak érdekében, hogy mások pozití-
van ítéljenek meg minket.598 A szimbolikus (társadalmi) interakcióban a „nézőüveges 
én” vesz részt, amit a legerősebben azok a társadalmi keretek formálnak, amelyekben 
az interakciók végbemennek. Cooley szerint a befolyásoló tényezők között szerepel 
a társadalmi rendszer felépítése, ideológiai háttere, nevelési kultúrája, de leginkább az, 
hogy a „nézőüveges én” mit tanul meg az egyes szimbolikus interakciókból a mások 
és saját maga identitásáról. Mead és Cooley is az interakciók társadalmi kötöttségét 
hangsúlyozzák, de Cooley kiemeli, hogy kettős kötöttséggel állunk szemben: a társadalmi 
objektivitással és a társadalmi szubjektivitással. A társadalmi objektivitás azokat a mód-
szereket foglalja magában, ahogyan a társadalom kívülről, objektíven hat a társadalom 
tagjaira a „nézőüveges én” megszületésének érdekében; a társadalmi szubjektivitás 
pedig azt jelenti, hogy a „nézőüveges ének” is képesek befolyással lenni a társadalomra, 
azaz a társadalmi objektivitásra. Mindkét forma a szimbolikus interakcionizmus ter-
méke, mint ahogyan a mindkét formában interakciókat végrehajtó „nézőüveges én” is. 
A szimbolikus interakcionizmusnak tehát nemcsak az a szerep jut, amit Mead megjelölt, 

596	 Cooley (1983): i. m. 
597	 Cooley (1983): i. m. 
598	 Cooley (1983): i. m. 



330

hogy közvetítse az identitást, hanem az is, hogy létrehozza a társadalmi identitást, azaz 
a „nézőüveges ént”.599

A társadalomban, a kultúrában szimbolikus mozdulat- és hangsorok segítségével 
kommunikáló résztvevők folytonosan újraértelmezik önmagukat, s tudatában vannak 
annak, hogy verbális és vizuális szimbólumokkal fejezhetik ki az „elképzelt én”-t (Hall), 
a „felépített én”-t (Mead) vagy a „nézőüveges én”-t (Cooley).600 A különböző énkom-
ponensekre és arra, hogy miként prezentáljuk a jellemző vonásait, a társadalmi kultúra 
gyakorolja a legnagyobb hatást. Ebben teljesen összecsengenek Hall, Mead és Coo-
ley gondolatai. Ha például a nyugati kultúra, keleti kultúra stb. kifejezéseket halljuk, 
ezekhez az ismerős fogalmakhoz azonnal hozzá tudjuk rendelni a kifejezésmódokat, 
a szimbolikus tartalmakat. Ezeket összevetjük azokkal a tapasztalatainkkal, amelyeket 
az ezekből a kultúrákból érkezőkkel való interakciók során gyűjtöttünk. Ennek eredmé-
nyeként megismerjük és elsajátítjuk a különböző kultúrákra jellemző kulturális jeleket, 
és egy újabb interakcióban összevetjük azokkal a kulturális jelekkel és jelentésekkel, 
amelyek a mi társadalmunkban elfogadottak a kulturális és társadalmi identitás kifeje-
zésére. Majd az interakciók egy újabb, következő szakaszában már módosított jeleket 
és módosított képeket fogunk közvetíteni identitásunkról, hiszen hatnak ránk a másokkal 
történő interakciók, így például a más kultúrkörből számazókkal való találkozások is. 
Ezeknek a találkozásoknak többféle következménye is van. Egyrészt hatnak az indivi-
duális kommunikációs szokásaink alakulására, másrészt közösségi szinten is meg tudják 
változtatni a szimbólumok jelentését, sőt: a kultúrák találkozásával új szimbólumok is 
keletkezhetnek.

96. ábra: Charles Horton Cooley (1864–1929) amerikai szociológus
Forrás: www.britannica.com/biography/Charles-Horton-Cooley

599	 Charles H. Cooley: Human Nature and the Social Order. London, Routledge, [1902, 1922] 1983.
600	Hall (1997): i. m.; Mead (1973): i. m.; Cooley (1983): i. m. 

http://www.britannica.com/biography/Charles-Horton-Cooley


331

A szimbolikus interakcionizmus koncepciója szerint az egyének és a közösségek 
kulturális és társadalmi identitása párhuzamosan épül ki. Az identitáskommunikációban 
az „üzenet” az identitásunkról szól, és a környezetünkből érkező „válaszreakciók” for-
málják egyrészt az identitást, másrészt annak kifejezési gyakorlatát.601 Így létrejön az „új 
üzenet”, ami megint csak rólunk szól, mert a módosult identitásra is kérjük a válaszreak-
ciókat. Mead ennek a logikának az alapján szimbolikusnak nevezi az összes megvalósuló 
nyelvi és képi interakciót, amelyben a kulturális és a társadalmi identitás kifejeződik, 
legyen az hivatalos vagy személyes jellegű, egyéni vagy társas típusú. Cooley ezt azzal 
egészítette ki, hogy a társadalmi-kulturális szabályok szervezik meg az identitást kifejező 
interakciókat, és az identitással rendelkező én kifejezési szabadsága nem olyan erős, 
amilyennek Mead azt feltételezte. Erősebb, ha az interakció egyértelmű célja az identitás 
kifejezése, és erősebb, ha a nyelvi kultúra kevésbé szabályozza azt, hogy az identitás 
kifejezésére szolgáló verbális és vizuális szimbólumok közül melyeknek a használata 
megengedett és elvárt, és melyeké tiltott. A korlátozó nyelvi kultúrában az identitás 
kifejezése általában nem központi célja a kommunikációs aktusnak, s a rendelkezésre 
álló eszközök is korlátozottabbak. A „nézőüveges én” ennek figyelembevételével értékeli 
az identitását kifejező akciókat. Cooley modelljében a szimbolikus interakció ezért úgy 
zajlik, hogy az identitásközlés kiindulópontja az „előírt” és a „fenntartott” jel és jelentés, 
és az interakció során általában – attól függően, milyen kommunikatív szerepet tölt be 
az identitás kifejezése az interakció egészében – megvalósul egy fokozatos átmenet egy 
másik jelentésrétegbe, amelyben a „nézőüveges én” leteszi a szemüveget.602

A fenti elméletek alapján azt feltételezhetjük tehát, hogy mind az egyéni, mind 
a közösségi identitások kifejezési formáinak van egy saját szimbolikus kultúrája. Mead 
az „én szimbolikus reprezentáltságának” nevez minden olyan önkifejezési formát, amely-
ben a kommunikáció során tudatosan vagy kevésbé tudatosan alkalmazzuk az én bemu-
tatására a verbális és a vizuális jeleket, legyenek azok konvencionálisak vagy sem.603

Az előző fejezetben tárgyalt szelfkultúra mellett számos olyan műfaj létezik, amely 
a kultúrakommunikáció elemeit használja fel az egyéni és a közösségi identitás szimbo-
likus reprezentációjára. Ezek közé sorolhatjuk be például a közösségi imázsképeket is 
(fesztiválok, szórakozóhelyek és parkinstallációk művészi világa, Facebook-csoportok 
arculata, országimázs stb.). Ezeket a kifejezési formákat a közösségi kulturális identitás 
elemeinek tartjuk, amelyek megjelenítéséhez a modern kommunikációs eszközökkel 
megvalósítható performance-ok teljesen új teret és keretet tudnak biztosítani. Ezek nyo-
mán van napjainkban kialakulóban egy új szimbolikus és ikonikus identitáskifejező 
rendszer, amelyben ötvöződik az egyéni és a közösségi identitás szimbolikus megjele-
nítése (például falfirkák, kirakati installációk, tegek és dekorok).

601	 Mead (1913): i. m. 
602	Cooley (1983): i. m. 
603	Mead (1973): i. m. 



332

A fejezetben azt mutattuk be, hogy a nyelvet értelmezhetjük úgy, mint a kommu-
nikációhoz használt jelrendszerek összességét (vö. Saussure604), illetve úgy is, mint 
az identitás kifejezésére szolgáló szimbólumok jelrendszerét (Mead). Minden egyén 
és közösség úgy használja a nyelvet, hogy ötvözi a két alapvető funkcióját: az informá-
ciócserét és az egyéni, illetve a csoportidentitás kommunikatív reprezentálását. A feje-
zetben kitértünk Hall identitáskoncepciójára és azokra a – kommunikáció szempontjából 
fontos – szemiotikai, pragmatikai és interakcionista elgondolásokra, amelyek a nyelv 
identitásjelző szerepét tárgyalják. Foglalkoztunk a kulturális identitás (Hall) és a társa-
dalmi identitás (Cooley) fogalmával, valamint azzal, hogy ebben milyen szerepet töltenek 
be a verbális és a vizuális jelek. Megpróbáltuk több szempontból is körüljárni a nyelv 
és az identitás kifejeződésében feszülő ellentéteket. Ezekre Peter Stachel német kultúr-
történész 2005-ben megjelent tanulmányában – amelynek magyar fordítása 2007-ben 
látott napvilágot – külön is felhívja a figyelmet.605

Adott ugyanis, hogy Saussure606 és Peirce607 nyomán kézenfekvőnek vesszük, hogy 
a nyelvi elemek referenciális funkcióját kivetítsük az identitásra is, és azt feltételezzük, 
hogy a kommunikáció elődleges célját, az információcserét megvalósító idő- és tér-
beli vonatkozású utalások mellett létezik egy másodlagos referenciális szint is, ame-
lyet Saussure egzisztenciálisnak nevez, és amelynek az a feladata, hogy a szituációnak 
és a kontextusnak megfelelően lehetővé tegye az énre vonatkozó referálást a kommu-
nikáció minden szintjén. Ez a koncepció az önkifejezést a kommunikáció hátterében 
folyó tevékenységként definiálja, de kiemeli az önkifejezési eszközök megválasztásában 
az egyén szabadságát.

A másik nyomvonal, a szimbolikus interakcionizmus pedig Mead és Cooley mun-
káira alapozva alakult ki. Ez a koncepció éppen fordítva jár el: az információcsere kerül 
a kommunikáció hátterébe, míg az önkifejezés az előterébe. Ugyanakkor a társadalmi-
lag elfogadott szimbólumrendszer erősen behatárolja az önkifejezés eszköztárát. Ezért 
ez az elméleti keret is számos problémát vet fel. Ezeket Stachel így foglalja össze:

„»Szimbólumnak« értendő a legtágabb értelemben véve minden, ami »jelentéssel« bír, illetve 
bírhat, a legfontosabb szimbólumrendszer a beszélt nyelv. A szimbólumrendszerek lehetővé teszik 
az individuumnak, hogy felbecsülje, miként reagál a környezete a cselekvésére, s azt e reakciók 
alapján igazítsa, mintegy illeszkedjék a társadalmi interakció konvencióihoz. Gleason608 szerint 
a szimbolikus interakcionizmus egyik legfontosabb kérdésfeltevése az a probléma, hogy a társa-
dalmi interakció miként befolyásolja az individuum önértékelését. Tehát a személyes identitást 

604	Ferdinand de Saussure: Bevezetés az általános nyelvészetbe. Ford. B. Lőrinczy Éva. Budapest, Gondolat 
Kiadó, 1967.
605	Peter Stachel: Identitás. A kortárs társadalom- és kultúratudományok egy központi fogalmának genezise, 
inflálódása és problémái. Ford. Mesés Péter – Erdősi Péter. Regio, 18. (2007), 4. 3–33.
606	Saussure (1967): i. m. 
607	Charles S. Peirce: Prolegomena to a Science of Reasoning. Phaneroscopy, Semeiotic, Logic. Szerk. 
Elize Bisanz. Berlin, Peter Lang Verlag, 2015.
608	Philip Gleason: Identifying Identity: A Semantic History. In Werner Sollors (szerk.): Theories of Eth-
nicity. A Classical Reader. New York, 1996. 460–487. (az idézett szöveg ezt a forrást használja). Eredeti 
megjelenés: Journal of American History, 69. (1983), 4. 910–931.



333

mind a referenciacsoport-elméletben, mind 
pedig a szimbolikus interakcionizmusban 
konstruktivista módon, a kollektívum által 
formálva, változónak és kontextusfüggőnek 
értelmezik […].”609

A harmadik probléma pedig a szóhasználat-
ból adódik. Ezt azért tartjuk fontosnak meg-
említeni, mert mi arra törekedtünk, hogy 
az egyéni és a közösségi identitás fogalmá-
nak használatával a bemutatott elméleteket 
tegyük érthetőbbé, és ne a fogalmak közötti 
eltéréseket értelmezzük. Az ebből adódó 
problémát Stachel alapján körvonalazzuk, aki 
Brubaker és Cooper610 megállapításával indít:

„Az »identitás« nyelvezete sokkal inkább akadályozza, mint elősegíti, hogy feltegyük e kérdé-
seket, mivel összemossa azt, amit el kellene különíteni: a külső kategorizálást és az önértelme-
zést, az objektív azonosságot [commonality] és a szubjektív összetartozás-érzést [groupness] 
(Brubaker és Cooper 2000: 27). Tehát terminológiailag meg kell különböztetni egyrészt a külső 
odarendeléseket a szubjektív önértelmezéstől, másrészt az objektív azonosságokat a szubjektív 
összetartozás-érzéstől, miközben a szerzők természetesen elismerik, hogy e különböző szintek 
között vannak összefüggések.”611

Az a kompetencia, ahogyan a szóképeket, metaforákat, vizuális impulzusokat értel-
mezzük, erősen kulturálisan kódolt. Tapasztalataink szerint a modern kor kommuni-
kációs interakcióiban egyre nagyobb szerephez jutnak a kulturális metaforák, pon-
tosabban az általuk kiváltott asszociációk és érzelmek, amelyek szintén kulturálisan 
meghatározott többletjelentést hordoznak. A nyelvi fordulat és az ikonikus fordulat 
e gondolat mentén egyformán fontos jelentést társít az egymással összefonódott, egy 
értelmezési egységet alkotó verbális és vizuális képzeteknek, melyeket a „nézőüve-
ges” én az identitásán keresztül értelmez.

609	Stachel (2007): i. m. 12.
610	 Rogers Brubaker – Frederick Cooper: Beyond „Identity”. Theory and Society, 29. (2000). 1–47.
611	 Stachel (2007): i. m. 31.

 

 

 

 

Olvasnivaló

Stachel (2005/2007) tanulmánya kimerítő alapossággal 
tárgyalja a kérdéses fogalmakat, és éleslátással 
mutatja be az általunk is tárgyalt elméletek hibáit. 
Ajánljuk figyelmébe a cikket! 
Letölthető:

http://www.efolyoirat.oszk.hu/00000/00036/00068/pdf

http://efolyoirat.oszk.hu/00000/00036/00068/pdf/003-033.pdf


Vákát



Összegzés

Könyvünk végén tesszük fel a kérdést, hogy miért feltételeztük azt, hogy a kultúrakom-
munikáció egy új paradigma, és képes leírni azokat a változásokat, amelyeket napjaink 
kulturális jeleinek használatában tapasztalunk. Ebben a munkában a modern kommu-
nikációs eszközökre jellemző verbális és vizuális nyelvi formákat a kultúra fogalmán 
keresztül szemléltük, és arra a kérdésre kerestük a választ, hogy az ismert kultúramodel-
lek milyen jelentőséget tulajdonítanak a verbális és a vizuális kommunikációnak a kultúra 
létrehozásában és fenntartásában. A kommunikáció egyik legfontosabb feladata a kultúra 
kommunikációja, a kulturális tartalmak közvetítése, valamint az individuális és kollektív 
kulturális identitás megalkotása, amelynek kifejezőkészlete szintén verbális és vizuális 
meghatározottságú. Így nézve elmélyítettük a paradigmatikus kapcsolatot a kultúra 
és a kulturális jelek, tartalmak közvetítése között, mivel az ismert kulturális model-
lek is abban határozzák meg a kommunikációnak a kultúrában játszott szerepét, hogy 
szimbolikus interakciókban közvetíti az egyéni és a közösségi kulturális tartalmakat.

A kérdést fordítva is feltettük: Milyen szerepet szánnak az ismert kommunikációs 
modellek a kultúrának? Hol helyezik el a kultúrát mint kódrendszert a kommunikáció 
és a kommunikációs eszközök folyamatában? E kérdés megválaszolásában szintagma-
tikus viszonyokat fedeztünk fel az ismert kommunikációs modellek tanulmányozása 
nyomán. Ez azt jelenti, hogy az egyének és a közösségek a saját kultúrájuk kifejezésére 
vizuális és verbális kódokat hoznak létre, és itt a hangsúly a kódoláson és a dekódoláson, 
azaz a kulturális tartalmak kommunikáció segítségével történő létrehozásán és megér-
tésén van.

A 21. században erős paradigmaváltás zajlott le a kommunikációs eszközök és formák 
használatában, ami alapjaiban változtatta meg a verbális és a vizuális nyelvi kultúrát, 
azaz egyszerre ad teret a paradigmatikus és a szintagmatikus viszonyok összefonódá-
sának. A kultúrakommunikáció új kommunikációs kultúrákat hozott létre, amelyek 
az individuális és a közösségi identitás, az összetartozás és az elhatárolódás kifejező-
eszközeivé váltak. Az új kommunikációs csatornák (rádió, televízió, mobilkészülékek, 
internet stb.) hatására teljesen megváltozott a véleményünk a kommunikációról, a más 
lett ezért a kommunikáció fogalmához való hozzáállásunk is. Ezek következményeként 
átértékeltük a kommunikációs célokat; az én prezentálása és közösségi szintű reprezen-
tálása sokkal nagyobb teret kap a kommunikációban, mint eddig bármikor, és a hír mint 
információs tartalmú entitás materiális értéke egyértelműen csökkenni látszik. Az új 
kommunikációs terek és az új verbális és vizuális kommunikációs kultúrák (például 
szelfikultúra, profilképkultúra, énkommunikáció) konfliktusokat gerjesztettek, hiszen 
ezek használatának minőségéről és mennyiségéről, pozitív és negatív hatásairól átfogó 
társadalmi viták indultak el; nem is beszélve az új kommunikációs terek használata 
által kiváltott pszichológiai és szociokulturális hatások egyénre és közösségre gyakorolt 
formáló erejéről.



336

A paradigmaváltásokkal mindig együtt járó jelenség, hogy a korábbi modellek sza-
vatossága lejár, és megkezdődnek a kísérletek az újak megalkotására. Ezt Thomas Kuhn 
jövőkutató már az 1960-ban, The Structure of Scientific Revolutions címmel publikált 
könyvében is megemlíti. Alapvetően arra irányította rá a kutatók figyelmét, hogy van-
nak tudományos paradigmák, és van a közmegegyezésen alapuló, elfogadott tudásunk, 
s a kettő közötti transzfer biztosítja azt, hogy a változásokat felismerjük, megértsük 
és megítéljük. Ehhez azonban az is kell, mutat rá Kuhn, hogy az új paradigma megha-
tározásához mindig tanulmányozzuk a korábbiakat, amelyek már a „köztudás” részeivé 
váltak.612 Ezt a módszert követtük mi is, amikor a múlt századtól kezdve napjainkig 
részletesen elemeztük az ismert kulturális és kommunikációs modelleket.

Ezeket mint paradigmákat szemléltük, amelyek a saját koruk kommunikációs kultú-
rájának ismeretében képezték le azokat a mintákat és mintázatokat, ahogyan a kultúráról 
és a kommunikációról, illetve a kettő közötti összefüggésekről eddig gondolkodtunk, 
vélekedtünk. A korábbi kommunikációs és kulturális modellek paradigmái tehát eliga-
zítottak bennünket abban, hogy egy adott társadalomban, egy adott időszakban mit 
értettek a kultúra és a kommunikáció fogalma alatt. Ezek után próbáltuk meg napjaink 
kommunikációs kultúrájáról való megfigyeléseinket elhelyezni a korábbi paradigmák 
mentén. Véleményünk szerint ez a módszer segített abban, hogy feltárjuk a kultúra 
és a kommunikáció közötti összefüggések új aspektusait, amelyek nyomán a kultúra-
kommunikáció fogalma a mi értelmezésünkben megszületett.

A kultúrakommunikáció paradigmája, mint láttuk, az interdiszciplinaritás jegyében 
jött létre. Alapvetők a kapcsolódási pontok a kommunikációtudománnyal, a kultúratudo-
mánnyal és a nyelvtudománnyal, speciális értelemben véve a szemiotikával, a vizuális/
művészi/művészeti kommunikációval és a kulturális antropológiával is. A kultúrakom-
munikáció ezért sem helyezhető el csak a kommunikációtudomány és a kultúratudomány 
metszéspontjában, és nem azonos a Kuße613 által preferált „kulturális nyelvészet” fogal-
mával sem. Vizsgálati területei kiterjednek az új kommunikációs kultúrákra (például 
Facebook, graffiti, élőképek és téri installációk), azaz arra, hogy a kultúra területein 
hogyan használjuk a verbális és a vizuális csatornákon küldött üzeneteket, s az ezek-
ben a kulturális terekben létrejött alkotások milyen szerveződést mutatnak a verbá-
lis és a vizuális kifejezőeszközök tekintetében. A kultúrakommunikáció paradigmája 
egységben szemléli a vizuális és a verbális kommunikációs elemek használatát, azaz 
megszünteti a szó és a kép között a korábbi képelméletekből ismert alá-, fölé- és mel-
lérendelő viszonyokat, s a kettőt együtt tekinti egységes üzenet- és kultúrahordozónak.

Ahhoz, hogy ezt a megállapítást megtehessük, vizsgálat alá kellett vetnünk a kép 
és a szó egymáshoz való viszonyát, a nyelviesült és a képiesült szimbólumainkat, ame-
lyeknek nagy szerep jut a kultúrakommunikációban. Abból indultunk ki, hogy a vizuális 
képrendszerek magukban hordozzák a nyelviséget is, még akkor is, ha az csupán egy 
kimondatlan gondolatban vagy egy elgondolt kritikában fogalmazódik meg, és nem 

612	 Thomas S. Kuhn: The Structure of Scientific Revolutions. London, Macat, 1960.
613	 Kuße (2012): i. m.



337

öntjük valóságos szóbeli és írásbeli megnyilatkozási formákba. A nyelviség is magában 
hordozza a képiséget: egy irodalmi elbeszélés, egy költői leírás képeit gyakran még 
az olvasási élmény után is sokáig fel tudjuk idézni gondolatban is, de el tudjuk mondani 
a nyelvi kép tartalmát a saját szavainkkal, sőt: akár le is tudjuk rajzolni. A kép és a szó 
közötti viszonyban eltolódhatnak a térre, az időre és természetesen a formátumra való 
utalások is, azaz nem ezek kontinuitásában jelenik meg a kép és a szó, hanem más-
hol, máskor és máshogyan. De számos olyan példa is van, hogy a kettő párhuzamosan 
működik, és együtt tekinthető „textusnak”, mint ahogyan ezt Barthes is kifejtette. A kép 
hordozza és meghosszabbítja a szöveget, a tollforgató képekben meséli el a történetet, nar-
ratívát teremtve a képi gondolatok köré, egy tudós az okfejtésében olyan nyelvi képekre 
támaszkodik, mint a hasonlat vagy a metafora, s az olvasó, a befogadó egy műalkotás 
értékelésekor gyakran beszél szemléletes képekben. A művészi gondolatok vizuálisan 
megkomponáltan, absztrakt módon jelenítődnek meg az alkotásban, s a néző, a befogadó 
az alkotás befogadásának folyamatával párhuzamosan „elbeszéli” magának és/vagy 
másoknak azt, hogy mit is lát. Ebben a formában a belső szöveg verbalitása hordozza 
a képet. A kép testében megjelenhet valamilyen szövegre utaló elem, például egy betű, 
és a szöveg testében megjelenhet egy kép, például egy fotó. Ezek újabb kép-szöveg 
konstellációkat alkotnak, és megelőlegezik, hogy a kép szöveggé, a szöveg pedig képpé 
transzformálható.

A médiakommunikációval, a tömegkommunikáció bizonyos formáinak elemzésével 
foglalkozó kutatók – például Saxer – használták először a kultúrakommunikáció fogal-
mát, abban az értelemben, hogy a kultúrát terjesztő eszközök átalakulásával kitágult 
a kultúra kommunikációs tere, hatásosabb lett a kulturális vonatkozású hírek terjesz-
tése. Mi ezt a fogalmat terjesztettük ki úgy, hogy korunk kommunikációjában minden 
közvetített mondanivalót kulturális kódokba csomagoltan küldünk és kapunk, s egészí-
tettük ki azzal, hogy kommunikációs stílusunkkal kifejezzük kulturális és társadalmi 
hovatartozásunkat is, illetve képviseljük a modern kommunikációs eszközök kialakította 
kommunikációs kultúrát. A kultúrakommunikáció fogalma tehát ebben a meghatáro-
zásban gyűjtőszó, s idesorolhatunk minden kommunikációs formát, amelynek feladata 
a kultúra terjesztése, közvetítése, a verbális és vizuális kultúra formálása, de ideértjük 
a művészi kommunikációt vagy a populáris kultúra kommunikatív megnyilvánulásait is. 
Számos kommunikációelmélet bemutatásával vizsgáltuk meg a kultúrakommunikáció 
folyamatait, kifejlődését, működési mechanizmusait és hatásait.

Úgy véljük, hogy a kultúrakommunikáció a maga szimbolikus és ikonikus kifejezési 
formáival valójában nemcsak arra képes, hogy kultúrát közvetítsen, hanem arra is, hogy 
kulturális tartalmakat hozzon létre, amelyeknek az egyik legfontosabb jellemzője, hogy 
elválaszthatatlanul összekapcsolják a bennünket körülvevő vizuális és textuális világot, 
s ebben a szoros kölcsönhatásban lehetővé teszik, hogy új vizuális és textuális formák 
és tartalmak szülessenek, amelyek értelmezése szintén a kultúrakommunikáció feladata.

E könyv fejezeteiben mi magunk is vállalkoztunk kultúrakommunikáció-szempontú 
értelmezésekre, s azt vizsgáltuk, hogy a kultúrakommunikációnak milyen formái van-
nak, hol jelennek meg, és ebben a folyamatban milyen kölcsönhatások zajlanak a nyelvi 



338

és a képi kommunikáció között. A kultúrakommunikáció lehet napjaink új kutatási iránya, 
amelynek az a feladata, hogy elsődlegesen azokat a nyelvi és képi interakciókat vizsgálja 
meg, amelyek kontextusában jelenleg élünk: a szlengben, a közösségi kommunikációban, 
a profilképektől kezdve a színes, művészien megtervezett flyereken át az óriásplakátokig 
és az élőképes installációkig.

Ez a könyv tehát egy új szakkifejezés meghatározását és egyben egy új lehetséges 
kommunikációs modell kidolgozását tűzte ki célul, és szerzői arra törekedtek, hogy 
a kultúrakommunikáció területeit számos aktuális példa bemutatásával és elemzésével 
interdiszciplináris megközelítésben világítsák meg.

Több okból fogtunk bele ebbe a kutatásba. Először is a kultúra kommunikációjáról 
akartunk többet megtudni, mert a 21. század beköszöntével egyre nehezebbé vált szá-
munkra a kultúrát definiálni. Másodszor azért, mert észrevettük, hogy a mindennapi 
kultúránk részét képező új kommunikációs formákat és eszközöket, illetve ezek műkö-
dését olyan hagyományos fogalmak segítségével, mint például „ismeretközlés” és „infor-
mációátadás”, lényegében már nem tudjuk megragadni. Erre a problémára kerestünk 
megoldást.

Az új kommunikációs eszközök teljesen átalakították az emberi kommunikációról 
kialakult véleményünket, átformálták a kommunikációs szokásainkat. Az új műfajok 
– például a mobil- és a digitális kommunikáció – mentén új kommunikációs kultúrák 
szerveződtek, amelyeket a hagyományos kommunikációs modellek alkalmazásával 
már szintén nem tudunk megfelelően leírni, hiszen alapvetően megváltozott az üzenet, 
a „küldők” és „vevők” közötti kapcsolatok minősége, és már korántsem olyan egyszerű 
és átlátható folyamatról van szó, mint azt Shannon és Weaver a múlt század közepén 
még hitték, s a zajt még csak a kommunikációs csatorna technikai mellékhatásaként 
értelmezték.

Információs
forrás CsatornaAdó Vevő CímzettÜzenet ÜzenetJel Vett jel

Zajforrás

97. ábra: Shannon és Weaver lineáris és egyirányú kommunikációs modellje
Forrás: Shannon és Weaver (1986): i. m. alapján a szerzők szerkesztése



339

Az igaz, hogy a kommunikáció nem más, mint maga a közvetítés, amelynek megvan 
az ideje, időintervalluma, módja, megvannak a szereplői, akik bizonyos attitűdökkel, 
szociológiai jellemzőkkel és kulturális háttérrel rendelkeznek, valamint a közlésnek van 
tartalma, irányultsága és nem utolsósorban módja és eszköze. A kommunikáció ebben 
a sematikus keretben leírva kapcsolat az üzenet küldője és fogadója között; az üzenetet 
mindig valamilyen irányban és valamilyen csatornán bocsátják ki, és mindig egyfajta kód 
segítségével működik, áthaladva valamilyen közegen (személyen, eszközön), s nemritkán 
zajforrástól megzavarva ér célba. Emiatt közvetett vagy közvetlen szűrőn keresztül, újra-
kódolással jut el az üzenet a vevőhöz (befogadó, átvevő). Ez az egyenes vonalú folyamat 
néhány kérdésben is leírható: ki-kinek-mikor-mit-hogyan, milyen módon (kódok, jelek, 
irányok) és milyen eszközzel továbbít – ez a kommunikáció. Az alábbi ábra azt mutatja 
meg, hogy hol szakadozott fel a kommunikáció egyenes vonala.

Feladó

Társadalmi helyzet
(státusz, 

iskolázottság)
Kulturális közeg

Pszichológiai 
attitűdök

(mentális állapot) 
Szociológiai helyzet
Gazdasági helyzet

Kód

Szándék

Irányultság

Közvetítési 
mód

Eszköz

Kommunikációs sík
Háttér

Egyirányú (egylépcsős)
Közvetlen (vertikális, horizontális)

Csatorna

(verbális, nem 
verbális )

üzenet
(kongruens, 

inkongruens )

Többirányú / többlépcsős
Közvetett (tartós,

nem tartós, időt áthidaló)

Zaj

Dekód

Szándék

Irányultság

Befogadási 
mód

Eszköz

Vevő

Társadalmi helyzet
(státusz, iskolázottság)

Kulturális közeg
Pszichológiai 

attitűdök
(mentális állapot) 

Szociológiai helyzet
Gazdasági helyzet

2. Vevő,
hallgatóság

Tv, rádió, futár, 
levél, követ, 
tolmács…

98. ábra: A lineáris kommunikációs vonal megszűnése
Forrás: a szerzők szerkesztése

Úgy véljük, hogy a kultúrakommunikáció fogalma és modellje lehet az a tudományos 
megközelítési mód, amely képes egységben szemlélni az új kommunikációs kultúrák lét-
rehozásának és közvetítésének folyamatait, és szisztematikusan összekapcsolni az ezeket 
összekötő nyelvi és képi kifejezési folyamatokat. A kultúrakommunikáció fogalma tehát 
legelőször is azt mondja ki, hogy a kultúra maga is egy kommunikációs modell, mert 
egyrészt (modern kommunikációs eszközökkel) egy adott kultúrába beágyazottan hozzuk 
létre, formáljuk és közvetítjük az aktuális kommunikációs tartalmakat, másrészt a szá-
munkra közvetített kulturális tartalmakat csak úgy tudjuk értelmezni és elhelyezni a saját 
kommunikációs világunkban, ha a hagyományos információfeldolgozási folyamatokkal 
párhuzamosan kulturális feldolgozási folyamatokat is működtetünk.

Mégpedig egy újszerű működési formában: valamennyi kommunikációs tevékenysé-
günk által, amelyeket a nap 24 órájában a legkülönbözőbb csatornákon való jelenlétünkkel 



340

bonyolítunk le, azonnali hatást gyakorlunk a környezetünkben zajló kommunikációs 
folyamatok alakulására, és közvetlenül befolyásolni is tudjuk azokat a kulturálisan kötött 
értelmezési tartományokat, amelyekben a kommunikációs tevékenységet végezzük, 
hiszen így hozzuk létre kommunikációs tereink kultúráját. Túlzás nélkül mondhatjuk, 
hogy a kommunikáció, a kapcsolattartás, az üzenetek azonnali továbbítása és az azokra 
adott azonnali válaszok elküldése, a világhálón és a globális kommunikációs térben való 
állandó jelenlétünk határozza meg mindennapi életünk ritmusát. A kommunikációs 
tevékenységeink befolyásolják minden más tevékenységünket: kiléptünk a korábbi inter-
perszonális, egycsatornás rendszerek számunkra jól ismert világából, és beléptünk egy 
olyan kommunikációs világba, amely nemcsak többcsatornás (social web formátumok) 
rendszer, hanem egyszerre működik szöveges és képi kulturális térként is, ahol az adott 
kommunikációs közösségek szabályai szerint kell kommunikálnunk.

Ebből pedig az következik, hogy átalakultak a kommunikációs attitűdök, mert meg-
változott körülöttünk a kommunikációs és a gazdasági környezet, és ezekkel egy időben 
társadalmi szerkezetváltozások zajlottak le, amelyek általánosan más szerepet szánnak 
a kommunikációnak. A változás legfőképpen a perszonális kommunikációs viszonyok 
átalakulásában érzékelhető, aminek csak egyfelől magyarázata a civilizációs és tech-
nikai fejlődés. Vitathatatlan, hogy az egyetlenegy eszközbe (okostelefon, számítógép) 
tömörödött kommunikációs csatorna kezelése másfajta technikai kompetenciát követel 
meg, de talán ennél is lényegesebb az, hogy a személyközi kommunikáció is „közössé-
givé” lépett elő. A korábbi, magánjellegű és általában egyirányú diskurzusok a közösségi 
platformokon zajlanak, a küldő egyszerre lép kapcsolatba sok ismerőssel és ismeretlennel, 
s azt feltételezi, hogy az állandó és a potenciális „vevőket” folyamatosan benn kell tarta-
nia az ismeretségi hálójában, s ehhez pedig szüntelenül új kommunikációs tartalmakat 
kell gyártania. Ezzel a döntéssel a „küldő” szinte kizárta magát és a kommunikációs 
partnereit a hagyományos interperszonális kommunikációs térből. A kommunikáció 
résztvevői jóformán átmenet nélkül és egyszerre mozognak az üzenetet küldő és befo-
gadó szerepében, és állandóan és párhuzamosan kódolnak és dekódolnak, konvertálnak 
a verbális és vizuális üzenetek között. Ezzel végeredményben egybemosódik az adó 
és a vevő szerepe; a befogadott tartalmak pedig egy egységes, se nem verbális, se nem 
vizuális textúrává érnek össze a napi kommunikációs tevékenységek eredményeképpen. 
Ezt a változást a 99. ábrán modelláltuk.

A korábbi kommunikációs modellek, amelyek a kommunikációtudomány hajnalán 
születtek, még nem a kommunikáló embert helyezték a középpontba, hanem a közve-
tített információt, azaz a kommunikációs tartalmat. Ezek a modellek még nem tudták 
azt ábrázolni, hogy a kommunikációs folyamatokban a főszereplő mégiscsak az ember, 
vagyis az információt közvetítő személy, aki nemcsak irányítja és befolyásolja egy kom-
munikációs esemény alakulását, hanem arra is képes, hogy hihetetlenül gyorsan váltson 
az üzeneteket kibocsátó és befogadó kommunikációs üzemmódok között, és pillanatokon 
belül váltson az interperszonális és a digitális kommunikáció kulturális világa között. 
Sőt, bizton állíthatjuk, hogy a 21. század médiakommunikációs átalakulásai megszün-
tették a hagyományos küldő és befogadó szerepek közötti különbségeket, elmosódottá 



341

téve ezáltal a különböző kommunikációs csatornák és eszközök közötti kommunikáci-
ós-kulturális különbségeket is. Ennek az lett a következménye, hogy már nem csupán 
egy zárt kommunikációs térben kommunikálunk, ahol a kommunikációs események 
elsődleges célja az információk átadása volt, hanem egy kulturálisan meghatározott, 
nyitott kommunikációs térben mozgunk. Ebben folyamatosan újra kell értelmeznünk 
az egyes kulturális dimenziókból felénk küldött jeleket, és villámgyorsan kell mérle-
gelnünk, milyen hatást gyakorolnak ezek a saját kommunikációs tevékenységeinkre, 
illetve milyen befolyással lesznek a mi akcióink mások kommunikációs cselekedeteire. 
Ezért a befogadott verbális és nem verbális jelek által megértett üzenetekben valójában 
nem is a tartalom vagy az üzenet küldőjének a személye a fontos számunkra, hanem 
az a kulturális közeg, amelyben a kommunikáció zajlik, aminek alapján a kommunikáció 
a hatást kiváltja. Ha ezt a közeget kulturálisan helyesen tudjuk értelmezni, megértjük 
az ebből a közegből származó információkat is.

 

Feladó 
közlő
adó

Zaj – háttér

Nyelv Nyelvi
kép Kép

Kódolás

Átvevő
befogadó

Ko
nv

er
tá

ci
ó

Texturalizáció

99. ábra: Az adói és vevői szerepek működése a közösségi térben
Forrás: a szerzők szerkesztése

Az egyes kommunikációs egységekre és lépésekre fordított idő lecsökkent, az információ 
átadása felgyorsult, és ezért maga az üzenet gyakran már csak kódból vagy jelből áll. 
Az üzenetet fogadótól elvárjuk az azonnali reakciót, s már csak egy lájk vagy kód, eset-
leg egy rövid komment formájában jön válasz. Az alapvető személyes kommunikációs 
attitűd a saját magunkról való kommunikálás felértékelődése felé mozdult el, s immár 
az a fontos, hogy az információt – akár ismerősökkel, akár ismerősök egy csoport-
jával – megosszuk, és eközben folyamatosan tudósítsunk magunkról is. A közösségi 
médiában ezért teljesen összemosódik a direkt és az indirekt kommunikáció formája, 
és az ismeretlenekkel is hasonlóan kommunikálunk, mint az ismerősökkel, a követőink-
kel. A kommunikatív aktivitás és a nyilvánosság előtti véleménycsere a mérce. Hangsú-
lyozzuk, hogy véleménycsere, és nem információcsere.



342

Milyen messzire jutottunk el attól a valamikori igényünktől, hogy a meglévő tudásun-
kat valamely módon megpróbáljuk megvédeni a nemkívánatos személyektől, az ellen-
ségtől! Szövegek születtek rejtjelezve, a titkosírások fontos információkat rejtettek. 
Egyértelmű, hogy ez azt szolgálta, hogy ne osszunk meg mindent mindenkivel, hogy 
ne tudhassa meg mindenki a titkosírásban rejlő titkokat. Leonardo da Vinci és társai eleve 
titkos megoldásokkal kódolták szövegeiket, s akár még az utókor számára is nehézségbe 
ütközött ezek megértése. Korunk új generációja is kódfejtő, de nem a klasszikus értelem-
ben vett kódolás művelőiként. A kódolás egy új ága bontakozott ki, ahol nem a titkosítás 
a cél, hanem az idő legyőzése az információ átadásában. Ebben a folyamatban a hangzó 
és az írott nyelv alakul át kóddá, azaz nyelvi töredékké, ikonná, piktogrammá.

A mai kor kódrendszere nyilvánvalóan különbözik a világ számos nyelvéből ismert 
kalligrafikus képi formáktól, amelyek többféle értelmezést is meg tudnak jeleníteni 
egyszerre. A képi kódolás a kommunikáció állandó kísérőjelensége, legyen szó egy 
kép információt vagy emóciót közvetítő hatásáról, egy feltűnő tipográfiai megoldásról 
vagy akár egy betű feldíszítéséről. Ez mindig több információt hordoz, mint ha csak 
egy betűként vagy egy illusztrációt szolgáló képként aposztrofálnánk. A mai kommu-
nikáció eszköztára végeredményben túllépett a „hangos” kommunikáción, és a képi 
világ teljes spektrumát a kommunikáció szolgálatába állította. A videótól a fotón át 
egészen a saját gyártású mozgóképekig, filmekig minden lehetséges. Ezek a kommuni-
kációs eszközök ma már mindenki számára elérhetők, megalkothatók, és a képi kódolás 
alapját képezik. A ma használatos, sűrített kódok értelmezése már nem csupán egy 
szubkultúra vagy kisebb közösség kommunikációs munkájába tartozik bele, hanem 
az egész társadalomra kiterjedő foglalatosság, hiszen mindenfelől áramlanak felénk 
a vizuális tartalmak.

A kommunikáció klasszikus formái a ránk zúduló információözön miatt is átalakul-
tak. Az átláthatatlan információmennyiség automatikusan beindította a torzulási folyama-
tokat, és átstrukturálta a kommunikációs zaj szerepét. A zaj a kommunikációs folyamat 
központi elemévé lépett elő, és érdekes, hogy ma már nem is mindig érzékeljük zajnak 
a zajt. A kommunikációs zaj okozta torzulást látjuk a nyelvi és képi kommunikációban 
is. Épp a zaj megváltozott szerepe nyitotta meg az utat ahhoz, hogy a verbális közvetítés 
háttérbe szoruljon a képivel szemben. Egy analógiát vélhetünk ebben a folyamatban fel-
fedezni: a középkori stációképek és üzenetük juthat az eszünkbe. Az olvasás csak szűk 
közeg számára volt adott tudás, így a minden társadalmi rétegnek szóló mondanivalót 
a képek közvetítették. Sajnálatos, de hasonló jelenséget figyelhetünk meg manapság 
gyermekeink olvasási kultúráját illetően is: azt látjuk, hogy a hagyományos szövegvi-
lág helyett a mozgó képek világában vannak otthon. Hatalmas mennyiségű információ 
éri őket, a feldolgozási idő lerövidült, ezért a gyerekek abból építkeznek, amilyen képi 
impulzusokat kapnak, és kommunikációs zajban élnek. Természetesen a fejlődésük 
szempontjából több szakaszban is a képi kommunikáció az elsődleges számukra, ezt 
követi a nyelv megismerése, a betűvetés megtanulása és a mondanivaló hosszabb és sza-
batosabb szövegekben való megfogalmazása. De ez utóbbi két jelző tartalma vált éppen 
kétségessé. Ahelyett, hogy a verbális megnyilatkozásaik hosszabbodnának, inkább azt 



343

látjuk, hogy nyelvképekkel vagy csak képekkel, kódokkal kommunikálnak. A kódok 
és a kódrendszer változásait szemlélteti a következő ábra.

 

  

Azonos 
nyelv:

Jól vagyok

Kódolás  1.
nyelvi törés:

Jvok

Kódolás 2. 
nyelvi törés

V

Kódolás 3.
képi jel:

Kódolás 4.
képi jel:

Közlő

Kódolás:

V

Vevő

100. ábra: A kódolási folyamat átalakulása
Forrás: a szerzők szerkesztése

Hipotézisünk alapján feltételeztük, hogy a régebbi modellek a zaj szerepét sem tudták 
megfelelően beazonosítani, hiszen úgy vélték, hogy a zaj a kommunikációs csatorna 
mellett fejti ki hatását, s legfeljebb kiküszöbölendő hanghatást alkot. A mai generációk 
azonban összességében „zajban” kommunikálnak. A zaj a kommunikációban ma már 
nem pusztán mellék-, hanem főszereplő. Eddig is tisztában voltunk azzal, hogy a zaj 
negatívan befolyásolja az üzenet értékét, minőségét és a kommunikáció fenntartását. 
Ma azonban a zaj azt jelenti, hogy elválaszthatatlanul összefolynak az interakciók, min-
den típusban és minden eszközön egyszerre és párhuzamosan kommunikálunk, mert 
a kommunikáció maga a jelenlét a kommunikációs folyamatban.

A jelenlét pedig csakis a feed-back üzenetek folyamatos küldésével és fogadásá-
val tartható fenn. Ez eleve egy olyan helyzetet feltételez, amelyben az egyenes vonalú 
szövegépítkezés, a texturalizáltság nem tud törések nélkül megmaradni, előidézve azt, 
hogy szükségesnek érezzük a képi „megfogalmazásokat”. Habár a kép értelmezése is 
sok esetben magyarázatot, verbalizációt kíván, üzenete (tartalma) egy megadott kód 
alapján gyorsan és könnyen értelmezhető, s tegyük hozzá, hogy a képi elem gyakran 
kiegészül egy rövid szöveges elemmel is.614 A képek így a kommunikációs folyamat 
állandó szereplőivé válnak, helyettesítik a szöveges üzenetet, kiváltják a verbális reak-
ciót, a visszacsatolást, a feed-backet. A korábbi kommunikációs modellek elhanyagolták 
a visszacsatolást, az pusztán másodlagos üzenetként került be a modellekbe. Ma a feed-
back egyértelműen napjaink kommunikációs igényét szimbolizálja. Az új interperszonális 
és közösségi kommunikációs stratégia a feed-back lett. A média világa is ezt az igényt 
fokozza: mindenki az alapján tervezi meg a kommunikációját, hogy milyen és mennyi 

614	 Erre példa: www.emojimeaning.com/hu/emoji

http://www.emojimeaning.com/hu/emoji


344

visszajelzést, lájkot, kommentet kapott. Közvetetten, de a kommunikációs folyamat maga 
a feed-back. Ezt a változást a következő ábra emeli ki.

Za
j/ 

há
tt

ér

Küldő Elsődleges 
vevő

2.
vevő

3. 4...
vevő

Egyirányú üzenet

Zaj / háttér
Azonos 
csatorna

kód

Válasz 2. / Like

Válasz

Válasz 3. 4…

101. ábra: Feed-back kommunikáció
Forrás: a szerzők szerkesztése

Úgy véljük, hogy az általunk használt kultúrakommunikáció fogalma pontosan ezeket 
a változásokat képes a kommunikációs folyamatok középpontjába állítani, és ezzel rámu-
tatni arra, hogy napjainkban a kommunikáció kultúrát közvetítő és kultúrát létrehozó sze-
repe mindennél jobban felértékelődött. Az általunk kidolgozott, a kommunikáció kultúrát 
létrehozó és közvetítő szerepét kiemelő modell képes megragadni a képi és a nyelvi világ 
kölcsönhatásának kultúrateremtő erejét, és leírni az ezek metszéspontjában elhelyezkedő 
modern kultúrakommunikációs formák (például a street art és urban art, performance-ok 
és happeningek, flashmobok) közösség-, identitás- és kultúraformáló hatását.

Miért tartottuk fontosnak, hogy megtegyük az első lépéseket a kultúrakommunikáció 
szimbolikus megjelenési formáinak megismerése felé? Erre a kérdésre szakterületeink 
egy-egy alapvetésének felidézésével szeretnénk válaszolni. A kultúrával kapcsolatban 
Nicholas Mirzoeff615 híres megállapítása volt, hogy a kultúra nem egyszerűen megha-
tározó része mindennapjainknak, hanem maga a hétköznapi, a látható élet. A kommu-
nikációval kapcsolatosan pedig Watzlawick616 fogalmazta meg azt, hogy egyszerűen 
nem tudunk nem kommunikálni. A két terület összefonódása tehát ekképpen szemlélve 

615	 Mirzoeff (2019): i. m.
616	 Watzlawick (2009): i. m. 



345

kézenfekvő, s összekapcsolt kutatásuk új egységbe tudja rendezni a vizuális és a verbális 
kommunikáció jellemzőit.

Angol és német nyelvterületen már számos példát találunk e sajátosan kettős elem-
zési és látásmód alkalmazására, amely magával hozta a hagyományos lingvisztikai 
és kulturális paradigmák átértelmezését. Például annak a feltételezését, hogy a tradici-
onális nemzeti nyelvi kultúrák – a globalizáció hatására – lassabban vagy gyorsabban, 
de megkopnak, veszítenek sajátos szimbolikus reprezentáltságukból, s a helyükre lépő 
globalizált nyelvrendszer egyre kevésbé fókuszál az egyedi nyelvi tradíciók megtartására. 
A nemzeti nyelvek így végeredményben csak szimbolikusan tartják meg hagyományőrző, 
valamint identitásképző és -megtartó szerepüket, mert a kommunikáció globalizáltsága 
egyfajta uniformizáltságot teremt a nyelvi és a kulturális kifejezőeszközök terén. Kérdés, 
hogy számolnunk kell-e azzal a vízióval, hogy az egyes nyelvek unikalitása fog vala-
miféle titkos kommunikációs csatorna gyanánt működni a közeli vagy távoli jövőben, 
s a mesterséges intelligenciák feltörik minden individuális és közösségi identitás nyelvi 
kódrendszerét, s megfejtik minden természetes és mesterséges nyelv szimbólumait, mert 
egyszerűen csak kódokról van szó.

A kultúrakommunikáció azt is magában foglalja tehát, ahogyan a kultúráról kommu-
nikálunk. A kultúrakommunikáció ezért egy olyan terület, ahol a kultúra és a kommu-
nikáció közvetlen hatást gyakorol egymásra: a kultúra hatással van a kommunikációs 
kultúrára, a kommunikációs kultúra változása pedig a kulturális tartalmak és formák 
alakulására. Ez a folyamat fordítva is működhet: a közösségi kultúrák új, sajátosan 
meghatározott kommunikációs formákat hoznak létre, amelyekben magukat kulturálisan 
elhelyezik, például a magaskultúrához és a tömegkultúrához való viszonyulásukban. 
A közösség tagjai kultúrakommunikációs jeleikkel kommunikálni tudják a rájuk jel-
lemző kulturális kommunikációs szokásokat, például saját jelekkel, szimbólumokkal, 
vizuális üzenetekkel lépnek kapcsolatba egymással. Ezekkel azonban hatást tudnak 
gyakorolni más gyakorlatokat követő közösségekre, más kultúrkörökre – vagy akár 
a kultúra egészére is.

A kultúrakommunikáció igyekszik megragadni a kapcsolatot a kulturális hagyo-
mányőrzés és a kulturális aktualitások között is, illetve a kulturális tradíciókban 
és az individuális aktualitásokban szerveződő identitáskommunikációra is kitekinteni. 
A kommunikációs és a kulturális rendszerek közös hagyományokon nyugszanak, de teret 
adnak az individuális megoldásoknak, illetve a hagyománytörésnek is. A leglátványosabb 
és egyben legfeltűnőbb példa erre a divat és a divatjelenségre adott válaszreakcióink. 
A divat kor- és csoportfüggő üzenetet hordoz, elemei önkifejező funkciót látnak el és/
vagy csoportidentitást határoznak meg, de úgy, hogy egyszerre értékelik a különcséget 
és a közösségbe való beolvadást. Ezek pedig az érzelmi kommunikáció és a kultúra 
közötti kölcsönhatásra mutatnak rá.

A kultúrakommunikáció modellje képes arra is, hogy jobban megvilágítsa a kom-
munikáció által kiváltott érzelmi hatásokat. Különösen fontos az olyan diskurzusok 
érzelmi hatásainak feltárása, amelyek eleve emocionálisan vagy identitásalapon kódol-
tak (például országimázs, zöldmozgalmak, negatív kampányok). Meglátásunk szerint 



346

a kommunikációs tartalmakban és közlésükben „elrejtett” emocionális elemek is kultu-
rálisan meghatározott módon szerveződnek, éppúgy, mint a különböző kommunikációs 
közösségekre jellemző beszéd- és diskurzusmódok. Tapasztalatunk szerint napjaink 
kommunikációs tereiben minden eddiginél nagyobb szerepe van az információkat emoci-
onálisan közvetítő kommunikációs formáknak, amelyekben kifejezésre jut a közösségi 
interakciókra jellemző emocionális-kulturális kódok teljes jelkészlete. Ennek követ-
keztében a megértési és a befogadási folyamatokat is egyre nagyobb mértékben képes 
irányítani a kommunikatív emocionalitás, ami egyértelműen kulturális beágyazottságú 
információ- és érzelemfeldolgozási stratégiák alkalmazását követeli meg.

Feltételeztük, hogy az információk és érzelmek kulturálisan kötött közvetítésének 
és befogadásának folyamata nem egyezik meg teljesen Shannon és Weaver,617 illetve 
Jakobson és Halle618 felfogásával. Már csak azért sem, mert a kultúrakommunikáció 
általunk kidolgozott modelljében a kultúra fogalmát sem hagyományosan értelmeztük, 
hanem abból indultunk ki, hogy a kultúra az a rendszer, az a háttér-információs bázis, 
amely segít a vizuálisan és verbálisan kódolt információk értelmezésében, a bennünket 
körülvevő kulturális és emocionális impulzusok feldolgozásában. Kommunikatív tudá-
sunk alapján vagyunk képesek rendszerezni az információkat, és kulturális ismereteink 
révén tudunk reagálni azokra, hiszen van fogalmunk arról, hogy mikor, milyen stílusban 
vitatkozhatunk, mondhatunk ellenvéleményt stb. Így a válaszunkat automatikusan elhe-
lyezzük a kulturális értékek mentén. A megértés során ezért, ellentétben több korábbi 
kommunikációs modell elgondolásával, először tehát nem a szavak, a mondatok vagy 
a vizuális információ konkrét tartalmára figyelünk a szöveges üzenetek vagy a képi infor-
mációk feldolgozásakor, hanem arra, hogy gyorsan megtaláljuk azt a kulturálisan helyes 
értelmezési tartományt – vagy azt a kulturálisan behatárolt tartományt –, amelyben 
az üzenetet vagy a képet interpretálni fogjuk. Ezzel a megértést egy sokkal bonyolultabb 
keretben helyezzük el, és egy sokkal komplexebb formában tudjuk a látott, hallott vagy 
olvasott információkat befogadni, mint ha a szavakat vagy a mondatokat, a képeket vagy 
más vizuális impulzusokat kiragadnánk a kulturálisan rögzített helyzetükből.

Napjaink felgyorsult dinamikájú kommunikációs üzemmódjaiban az aprólékos elem-
zésekre biztosan nincs is időnk. Ezért is valószínűbb az, hogy az értelmezést a kulturális 
tudásunk alapján kezdjük meg. Ennek a tudásnak számos közös – tehát más ember tudá-
sával megegyező – és számos egyéni – tehát más emberek tudásától különböző – eleme 
van. Ettől függetlenül a kulturális tudás orientációs modellként szolgál ahhoz, hogy a ben-
nünket elérő üzeneteket a benyomásaink kontextusában kezdjük el értelmezni. Ennek 
a műveletnek a során felidézünk mindent, amit az üzenetek küldőihez társítunk, amit 
róluk személyesen vagy másoktól tudunk, behívjuk emlékezetünkbe azokat a jellemzőket 
is, amelyeket az üzenetet küldők kommunikációs kultúrájáról tudunk, és válaszunkat 
alapvetően ehhez fogjuk igazítani.

617	 Claude E. Shannon – Warren Weaver: The Mathematical Theory of Communication. Illinois, University 
of Illinois Press, 1949.
618	 Jakobson Roman – Morris Halle: Grundlagen der Sprache. Berlin, Akademie Verlag, 1960.



347

A fentiek alapján egyértelmű, hogy a kommunikációs kultúra része ugyan a kultúra-
kommunikációnak, de nem azonos vele, hanem egy sokkal tágabb fogalom. A kommuni-
kációs kultúra magában foglalja mindazokat a kommunikációs cselekvéseket és módokat, 
ahogyan egy beszélőközösség tagjai a hétköznapi és a hivatalos kommunikáció legkülön-
bözőbb műfajaiban és a legkülönfélébb eszközeivel egymással érintkeznek. Ez részben 
szabályokat is tartalmaz, és olyan kommunikációs mintázatokat mutat fel, amelyek 
alapján a közösség tagjainak kommunikációs kultúrája beazonosítható. Ezzel szemben 
a kultúrakommunikáció azt is magában foglalja, amilyen módon a kultúra (tehát a kom-
munikációs kultúra, a vizuális kultúra, a tömegkultúra, a popkultúra, a politikai kultúra, 
a gazdasági kultúra, téri kultúra stb.) hat a közösségek kommunikációs kultúrájára.

A kultúra modern, globalizált megjelenési formái és eszközei (művészi installá-
ciók, flashmobok, Facebook, Instagram, óriásplakátok stb.) olyan új kommunikációs 
dimenziókat nyitottak meg, amelyeknek a terjedése, tervezése és szervezése dinamikus 
és végtelen kommunikációs folyamatot tételez fel. Ennek következtében gyakorta kont-
rollálhatatlan kommunikatív kontextusok jönnek létre, azaz a kommunikációs aktusok, 
az akciók és a reakciók már nem előre tervezhetők és kiszámíthatók. A pillanatnyiság 
elve is újfajta kommunikációs kultúrákat generál, amelyekben összefonódnak a közösségi 
lét kulturális, emocionális és informatív tartalmai.

Munkánk célja az volt, hogy feltárjuk a kommunikáció és a kultúra közötti kölcsönha-
tásban létrejövő kultúrakommunikáció sajátosságait, meghatározzuk azokat a területeket, 
ahol ez a kölcsönhatás a leghatározottabb érvényesül. Ahhoz, hogy ezeket megismerjük, 
Saxer619 munkájának hatására ötvöztük a nyelv- és kultúratudományi vizsgálati mód-
szereket.

Így került figyelmünk középpontjába a kultúrakommunikáció nyelvi és kulturális 
jegyeinek meghatározása, aminek eredményeképpen felállítottunk egy új kommunikációs 
modellt, a kultúrakommunikáció modelljét. Ennek megalkotásában erősen támaszko-
dunk a szimbolikus interakcionizmus elméletére, amely az identitás kifejezésében nagy 
szerepet tulajdonít a kommunikáció vizuális és verbális elemeinek, és ezeket sajátos 
egységbe rendezetten szemléli. Mead a kultúrát egyrészt mint az „információcsere alap-
vető fórumát” értelmezi, amelynek hatására az identitások is folyamatos áramlásban 
vannak, másrészt pedig a kultúrát úgy határozza meg, mint az identitás kifejeződésének 
legfontosabb eszközét.620

Az összes verbális és vizuális interakciónk célja az „én szimbolikus reprezentáltsá-
gának” megvalósítása. A jövőben a nyelv- és kultúratudományi vizsgálódások abban is 
összekapcsolódhatnak, hogy minél jobban megismerhessük az új önkifejezési módok 
verbális és vizuális nyelvi, illetve kulturális sajátosságait, például a közösségi imázsar-
culatok vagy az országimázs esetében.

Ebben – és az ehhez hasonló kontextusokban – kapnak egyre nagyobb szerepet 
az úgynevezett kommunikációs transzformációk, ahol a kommunikációs folyamatban 

619	 Saxer (1998): i. m.
620	 Mead (1934): i. m.



348

már nemcsak az üzenet küldője és befogadója, az üzenet tartalma és csatornája van 
jelen a valóságos vagy a virtuális kommunikációs térben, hanem azok az intertextuális 
és intermediális erők is, amelyek a szöveget képpé alakítják. Ezek az erők azonban 
már felsejlenek Roman Jakobson 1960-ban kidolgozott kommunikációs modelljében is, 
csak ő ezt még úgy írta le, mint a kommunikációs funkciók és kódrendszerek közötti 
üzemmódváltást.

Mindkét tudományterület (a nyelv- és a kultúratudomány) egyetért abban, hogy 
a nyelv és a kultúra egyaránt eszköz- és kódrendszer is egyben, amivel az identitások 
szimbolikusan kifejeződnek. Ezekhez kínálnak új teret a performance-ok, amelyek-
ben kialakulóban van egy új szimbolikus és ikonikus rendszer. Ez ötvözi az egyéni 
és a közösségi identitás megjelenítésére szolgáló eszközöket (például falfirkák, kirakati 
installációk, tegek és dekorok).

Mint már említettük, a kultúra nem egyszerűen meghatározó része mindennapja-
inknak, hanem maga a hétköznapi élet, és az a tény, hogy egyszerűen nem tudunk nem 
kommunikálni, azaz minden verbális és vizuális jel üzenetet közvetít rólunk, arra sarkallt 
minket, hogy kipróbáljunk valami újat. A két terület összekapcsolódása kézenfekvő volt 
tehát, de sok nehézségbe is ütközött az, hogy a két terület elemzési módszereit egységbe 
rendezzük.

Ahogyan mi látjuk, és ahogyan mi elemezzük a kultúrakommunikáció egyes terüle-
teit ebben a könyvben, arra véleményünk szerint Magyarországon még nem volt példa. 
Angol és német nyelvterületen már számos példát találtunk e sajátos elemzési mód 
alkalmazására; ezekre a munkákra hivatkoztunk is könyvünkben. Reméljük, hogy kez-
deményezésünk hozzájárul ahhoz, hogy a kultúrakommunikáció kultúrát és kommuni-
kációt egyaránt befolyásoló mintázatai alaposabb megismerésének igénye hazánkban is 
kialakuljon. Munkánkkal ezen az úton tettük meg az első lépést.



349

Bibliográfia

Hivatkozott irodalom

A legérdekesebb Facebook statisztikák (2021) [frissítve!]. ROIHacks, 2021. március 27. Online: 
https://roihacks.hu/facebook-statisztikak/

Ambrus Laura: Egy pipa ezer élete. René Magritte Ez nem pipa című festményének néhány 
értelmezési lehetősége. E-nyelv Magazin, 2013. december 4. Online: http://e-nyelvmagazin.
hu/2013/12/04/egy-pipa-ezer-elete/

Angelusz Róbert: Kommunikáló társadalom. Budapest, Gondolat Kiadó, 1983.
Arnheim, Rudolf: A vizuális élmény. Az alkotó látás pszichológiája. Ford. Szili József – Tellér 

Gyula. Budapest, Aldus Kiadó, 2004.
Arnold, Matthew: Culture and Anarchy. An Essay in Political and Social Criticism. Cambridge, 

Cambridge University Press, 1960. Online: https://archive.org/details/cultureanarchyes00arno
Atkinson, Richard C.: The Pursuit of Knowledge. Berkeley, University of California Press, 2007.
B. Bernáth István – Pais Károlyné – Rétfalvi Györgyi – Szilágyi Erzsébet – Turi László (szerk.): 

Média, kultúra, kommunikáció. Budapest, Libri, 2012.
Bachmann-Medick, Doris: Iconic Turn. In Doris Bachmann-Medick: Cultural Turns. 

Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften. Reinbeck, Rowohlt, 2009.
Bahtyin, Mihail Mihajlovics: A beszéd és a valóság. Filozófiai és beszédelméleti írások. Ford. 

Orosz István. Budapest, Gondolat Kiadó, 1986.
Bakos Áron: A kultúra fogalma Franz Boas munkásságában. Erdélyi Múzeum, 77. (2015). 

2. 128–138. Online: https://eda.eme.ro/bitstream/handle/10598/29554/EME_EM_2015-2_009_
BakosAron_KulturaFogalmaFranzBoasMunkassagaban.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Balázs Géza – Bódi Zoltán (szerk.): Az internetkorszak kommunikációja. Budapest, Gondolat 
Kiadó – Infonia Alapítvány, 2005.

Balázs Géza: „Minden házfalat cseréljetek sms-falra”. Sms-fal mint elektronikus graffiti. Magyar 
Nyelvőr, 127. (2003), 2. 144–158. Online: http://c3.hu/~nyelvor/period/1272/127202.pdf

Balázs Géza: Az informatika hatása a nyelvre. 2007. Online: http://szgnye.vmmi.org/balazs2007.htm 
Balázs Géza: Az emberi test mint jelhordozó. In Balázs Géza (szerk.): A test szemiotikája. 

Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 2013. 59–74.
Balázs Géza: A ruhafeliratok szemiotikai-nyelvészeti kutatásának lehetőségeiről. In Balázs Géza: 

Antroposzemiotika. Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 2015. 145–154.
Balogh Gábor: Egy túlterhelt fogalom. Információs társadalom, 6. (2006), 1. 22–29. Online: 

https://epa.oszk.hu/01900/01963/00016/pdf/infotars_2006_06_01_022-029.pdf
Bańczerowski, Janusz: A szavak kapcsolódási mechanizmusa a világ nyelvi képének tükrében. 

Magyar Nyelvőr, 124. (2000), 3. 349–352.
Bańczerowski, Janusz: A kommunikációs tér fogalma és szerepe a nyelvhasználatban. Magyar 

Nyelvőr, 133. (2009a), 1. 43–47. Online: www.c3.hu/~nyelvor/period/1331/133104.pdf
Bańczerowski, Janusz: A világ nyelvi képe. Budapest, Tinta Könyvkiadó, 2009b.
Banksy: Wall and Piece. A fal adja a másikat. Ford. Simon Bence. Budapest, Gabo Könyvkiadó, 

2018.

https://roihacks.hu/facebook-statisztikak/
http://e-nyelvmagazin.hu/2013/12/04/egy-pipa-ezer-elete/
http://e-nyelvmagazin.hu/2013/12/04/egy-pipa-ezer-elete/
https://archive.org/details/cultureanarchyes00arno
https://eda.eme.ro/bitstream/handle/10598/29554/EME_EM_2015-2_009_BakosAron_KulturaFogalmaFranzBoasMunkassagaban.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://eda.eme.ro/bitstream/handle/10598/29554/EME_EM_2015-2_009_BakosAron_KulturaFogalmaFranzBoasMunkassagaban.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://c3.hu/~nyelvor/period/1272/127202.pdf
http://szgnye.vmmi.org/balazs2007.htm
https://epa.oszk.hu/01900/01963/00016/pdf/infotars_2006_06_01_022-029.pdf
http://www.c3.hu/~nyelvor/period/1331/133104.pdf


350

Barnlund, Dean C: A Transactional Model of Communication. In Kenneth K. Sereno – C. David 
Mortensen: Foundations of Communication Theory. Nev York – Evanston – London, Harper 
and Row, 1970. 83–102.

Barnlund, Dean C.: A  kommunikáció tranzakciós modellje. In Horányi Özséb (szerk.): 
Kommunikáció. Válogatott tanulmányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 
1977. 17–36.

Barnlund, Dean C.: A kommunikáció tranzakciós modellje. In Horányi Özséb (szerk.): Oktatási 
segédanyagok. Online: http://communicatio.hu/oktatasisegedanyagok/szerkesztett/horanyi_
kommunikacio1_2/Barnlund.htm

Barnlund, Dean C.: A Transactional Model of Communication. In C. David Mortensen 
(szerk.): Communication Theory. 2. kiadás. London, Routledge, [1970] 2008. 356–366.

Baross Júlia – Király Ildikó: A természetes pedagógiáról dióhéjban. A kulturális tudás hálójában. 
Opus et Educatio, 4. (2017), 1. 18–28. Online: https://doi.org/10.3311/ope.177

Bartha Dalma: A csetnyelv hatása az általános iskolások megnyilatkozásaira. Kortárs Művészet, 
2017. Online: www.kortarsmuveszet.com/bartha-dalma-a-chatnyelv-hatasa-az-altalanos-isko-
lasok-megnyilatkozasaira.html

Barthes, Roland: Le plaisir du texte. Paris, Editions du Seuil, 1973.
Barthes, Roland: Das semiologische Abenteuer. Ford. Dieter Hornig. Frankfurt am Main, 

Suhrkamp, 1988.
Barthes, Roland: A kép retorikája. Ford. Angyalosi Gergely. Filmkultúra, 26. (1990), 5. 64–72.
Barthes, Roland: A szöveg öröme. Irodalomelméleti írások. Ford. Babarczy Eszter – Mihancsik 

Zsófia – Romhányi Török Gábor – Kovács Sándor. Budapest, Osiris Kiadó, 1996.
Barthes, Roland: A divat mint rendszer. Ford. Mihancsik Zsófia. Budapest, Helikon Kiadó, 1999.
Barthes, Roland: Das Rauschen der Sprache. Ford. Dieter Hornig. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 

2006.
Batár Levente: A beszólás mint beszédaktus. Magyar Nyelvőr, 131. (2007), 4. 451–464. Online: 

http://epa.oszk.hu/00100/00188/00049/pdf/131405.pdf
Bateson, Gregory: Steps to an Ecology of Mind: Collected Essays in Anthropology, Psychiatry, 

Evolution, and Epistemology. Chicago, University of Chicago Press, [1982] 2000.
Bátky Zoltán: Megvan, mennyit lóg az átlagos magyar Facebookon. 24.hu, 2016. február 17. 

Online: https://24.hu/tech/2016/02/17/megvan-mennyit-log-az-atlagos-magyar-facebookon/
Bauman, Zygmunt: Culture as Praxis. London, Sage Publications, 1997.
Bazsányi Sándor: Kép – leírás – szépirodalom. 2000 Irodalmi és Társadalmi Lap, 22. (2010), 3. 

73–76. Online: http://ketezer.hu/2010/03/bazsanyi-sandor-kep-leiras-szepirodalom/
Beaty, Bart: Comics Versus Art. Toronto, University of Toronto Press, 2012. Online: https://doi.

org/10.3138/9781442696266
Bell, Daniel: The Cultural Contradictions of Capitalism. New York, Basic Books, 1976.
Bell, Daniel: Az információs társadalom keretrendszere. Információs társadalom, 1. (2001), 1. 

1–33. Online: http://real.mtak.hu/147116/1/inftars.I.2001.1.1.pdf
Belting, Hans: Kép és kultusz. A kép története a művészet korszaka előtt. Ford. Schulcz 

Katalin – Sajó Tamás. Budapest, Balassi Kiadó, 2000.
Berger, John: Mindennapi képeink. Ford. Berger András. Budapest, Corvina Kiadó, 1990.
Berger, Peter L. – Thomas Luckmann: A valóság társadalmi felépítése. Tudásszociológiai 

értekezés. Budapest, Jószöveg Műhely Kiadó, 1998.
Berger, Peter L.: A globális kultúra négy arca. Ford. Szabó Dávid. 2000 Irodalmi és Társadalmi 

Havi Lap, 10. (1998), 7–8. 16–20. Online: http://ketezer.hu/download/PDF/1998/2000_
FOLYOIRAT_1998_07-08.pdf

http://communicatio.hu/oktatasisegedanyagok/szerkesztett/horanyi_kommunikacio1_2/Barnlund.htm
http://communicatio.hu/oktatasisegedanyagok/szerkesztett/horanyi_kommunikacio1_2/Barnlund.htm
https://doi.org/10.3311/ope.177
http://www.kortarsmuveszet.com/bartha-dalma-a-chatnyelv-hatasa-az-altalanos-iskolasok-megnyilatkozasaira.html
http://www.kortarsmuveszet.com/bartha-dalma-a-chatnyelv-hatasa-az-altalanos-iskolasok-megnyilatkozasaira.html
http://epa.oszk.hu/00100/00188/00049/pdf/131405.pdf
http://ketezer.hu/2010/03/bazsanyi-sandor-kep-leiras-szepirodalom/
https://doi.org/10.3138/9781442696266
https://doi.org/10.3138/9781442696266
http://real.mtak.hu/147116/1/inftars.I.2001.1.1.pdf
http://ketezer.hu/download/PDF/1998/2000_FOLYOIRAT_1998_07-08.pdf
http://ketezer.hu/download/PDF/1998/2000_FOLYOIRAT_1998_07-08.pdf


351

Berger, Peter L.: Einladung zur Soziologie. Eine humanistische Perspektive. Berlin, UTB, 2011.
Bergström, Bo: Effektiv visuell kommunikation. Stockholm, Carlsson Bokförlag, 2009.
Berndt, Frauke – Lily Tonger-Erk: Intertextualität. Eine Einführung. Berlin, Erich Schmidt 

Verlag, 2013.
Berne, Eric: The Structure and Dynamics of Organizations and Groups. London, Pitman Medical, 

1963.
Berne, Eric: Transactional Analysis in Psychotherapy. New York, Ballantine Books London, 

[1961] 1973. Online: https://archive.org/details/transactionalana00bern/page/n3/mode/2up
Berne, Eric: Emberi játszmák. Ford. Hankiss Ágnes. Budapest, Háttér Kiadó, 1984.
Bihari Dániel: UFO-pánik Amerikában – rossz vicc volt. 24.hu, 2013. október 30. Online: 

https://24.hu/tudomany/2013/10/30/ufo-panik-amerikaban-rossz-vicc-volt/
Blunden, Alice: Antropológia: A tetoválás mint a társadalmi identitás és a kultúra szimbóluma. 

Yoair Blog, 2021.  június 11. Online: www.yoair.com/hu/blog/anthropology-tattoos-as- 
a-symbol-of-social-identity-and-culture/

Boas, Franz: Race, Language, and Culture. Chicago, University of Chicago Press, 1940.
Boas, Franz: Népek, nyelvek, kultúrák. Válogatott írások. Ford. Bónis György – Sárkány Mihály. 

Budapest, Gondolat Kiadó, 1975.
Bódi Zoltán – Veszelszki Ágnes: Emotikonok. Érzelemkifejezés az internetes kommunikációban. 

Budapest, Magyar Szemiotikai Társaság, 2006.
Bódi Zoltán: A világháló nyelve. Internetezők és internetes nyelvhasználat a magyar társadalom-

ban. Budapest, Gondolat Kiadó, 2004.
Bódi Zoltán: Szimbolikus írásbeliség az internetes interakcióban. In Balázs Géza – Bódi Zoltán 

(szerk.): Az internetkorszak kommunikációja. Budapest, Gondolat Kiadó – Infonia Alapítvány, 
2005. 195–212.

Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen – Die Macht des Zeigens. Berlin, Berlin University 
Press, 2007.

Bourdieu, Pierre: A társadalmi egyenlőtlenségek újratermelődése. Tanulmányok. Ford. Ádám 
Péter – Ferge Zsuzsa – Léderer Pál. Budapest, Gondolat Kiadó, 1978.

Bourdieu, Pierre: Language and Symbolic Power. Cambridge, Harvard University Press, 1991.
Bourdieu, Pierre: A társadalmi egyenlőtlenségek újratermelődése. Tanulmányok. Ford. Ádám 

Péter – Ferge Zsuzsa – Léderer Pál. Budapest, General Press Kiadó, 2008.
Brosius, Hans-Bernd: Alltagsrationalität in der Nachrichtenrezeption. Ein Modell zur 

Wahrnehmung und Verarbeitung von Nachrichteninhalten. Opladen, Westdeutscher Verlag, 
1995.

Brubaker, Rogers – Frederick Cooper: Beyond „Identity”. Theory and Society, 29. (2000), 1. 1–47.
Buda Béla  –  László János: Beszéd a  szavak mögött. Budapest, Tömegkommunikációs 

Kutatóközpont, 1981.
Buda Béla: A közvetlen emberi kommunikáció szabályszerűségei. Budapest, Animula Kiadó, 

1994.
Burgoon, Judee K. – Valerie Manusov – Laura K. Guerrero: Nonverbal Communication. New 

York, Routledge, 2021. Online: https://doi.org/10.4324/9781003095552
Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1991.
Butor, Michel: A szavak a festészetben. Ford. Hoffer János. Budapest, Corvina Kiadó, 1986.
Bühler, Karl: Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache Stuttgart, Fischer, [1934] 

1999.
Bühler, Karl: Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache. Jena, Gustav Fischer Verlag, 

1934.

https://archive.org/details/transactionalana00bern/page/n3/mode/2up
https://24.hu/tudomany/2013/10/30/ufo-panik-amerikaban-rossz-vicc-volt/
http://www.yoair.com/hu/blog/anthropology-tattoos-as-a-symbol-of-social-identity-and-culture/
http://www.yoair.com/hu/blog/anthropology-tattoos-as-a-symbol-of-social-identity-and-culture/
https://doi.org/10.4324/9781003095552


352

Büky László: „A szív idézete: líra”. A szív főnév használata Füst Milán és Karinthy Frigyes költői 
nyelvében. Acta Universitatis Szegediensis: Sectio ethnographica et linguistica = Néprajz 
és nyelvtudomány, 24–25. (1980). 205–236.

Carrier, David: Művészettörténet. In Blaskó Ágnes – Margitházi Beja (szerk.): Vizuális kommu-
nikáció. Budapest, Typotex Kiadó, 2010. 151–170.

Carrier, David: Proust/Warhol. Analytical Philosophy of Art. New York, Peter Lang, 2009.
Carrière, Jean-Claude – Umberto Eco: Ne remélje, hogy megszabadul a könyvektől. Ford. Sajó 

Tamás. Budapest, Európa Könyvkiadó, 2010.
Castells, Manuel: The Internet Galaxy. Reflections on the Internet, Business, and Society. Oxford, 

Oxford University Press, 2001.
Castells, Manuel: Az Internet-galaxis. Gondolatok az internetről, üzletről és társadalomról. 

Ford. Komáromyné Várady Ágnes. Budapest, Network TwentyOne, 2002.
Castells, Manuel: Az információ kora. Gazdaság, társadalom és kultúra. Budapest, Gondolat 

Kiadó – Infonia Alapítvány, 2005–2007. 1. kötet: A hálózati társadalom kialakulása. Ford. 
Rohonyi András. 2005. 2. kötet: Az identitás hatalma. Ford. Berényi Gábor – Rohonyi András. 
2006. 3. kötet: Az évezred vége. Ford. Berényi Gábor – Rohonyi András. 2007.

Castells, Manuel: A valóság virtuális kultúrája. In Halácsy Péter – Vályi Gábor – Barry Wellman 
(szerk.): Hatalom a mobiltömegek kezében. Ford. Fűköh Borbála – Roszík Linda. Budapest, 
Typotex Kiadó, 2007.

Cohen, Anthony P.: The Symbolic Construction of Community. London, Routledge, 1989.
Cohen, Stanley: Visions of Social Control. Crime, Punishment and Classification. New York, 

Polity Press, 1985.
Cooley, Charles Horton: Human Nature and the Social Order. London, Routledge, [1902, 1922] 

1983.
Csák Viktor: A vizuális történetmesélés 6 eleme. Kreatív Kontroll, 2018. Online: https://krea-

tivkontroll.hu/trendelemzes/a-vizualis-tortenetmeseles-6-eleme/
Csibra, Gergely – György Gergely: Natural Pedagogy. Trends in Cognitive Sciences, 13. (2009), 

4. 148–153. Online: https://doi.org/10.1016/j.tics.2009.01.005
Davies, Margery: Women Clerical Workers and the Typewriter: The Writing Machine. 

In Cheris Kramarae (szerk.): Technology and Women’s Voices. Keeping in Touch. New 
York, Routledge, 2009. 29–40.

Davitz, Joel R.: Az érzelmi jelentés. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. Válogatott tanul-
mányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 139–152.

Dewar, James A.: The Information Age and the Printing Press. Looking Backward to See Ahead. 
RAND Corporation, (1988). 1–30.

Diekmannshenke, Hajo – Michael Klemm – Hartmut Stöckl (szerk.): Bildlinguistik. Theorien 
– Methoden – Fallbeispiele. Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2011.

Dornseiff, Franz: Der deutsche Wortschatz nach Sachgruppen. Leipzig, VEB, [1934] 1992.
Dossi, Piroschka: Hype! Kunst und Geld. München, Dtv Verlag, 2007.
Dossi, Piroschka: Hype! Művészet és pénz. Ford. Schulcz Katalin. Budapest, Corvina Kiadó, 2008.
Ekman, Paul – Wallace V. Friesen: Das Gesicht entlarven. München, Malor Books, 2003.
Ekman, Paul – Wallace V. Friesen: Facial Sign of Emocional Experience. Journal of Personality 

and Social Psychology, 39. (1980), 6. 1125–1134.
Érsok Nikoletta Á.: Szóbeliség és vagy írásbeliség. Magyar Nyelvőr, 130. (2006), 2. 165–176.
Erdélyi Z. Ágnes: A 45 éves nő szindróma. Melanie Gideon: Mindörökre behálózva. 

Olvass bele, 2012. szeptember 8. Online: https://olvassbele.com/2012/09/08/a-45-eves 
-no-szindroma-melanie-gideon-mindorokre-behalozva/

https://kreativkontroll.hu/trendelemzes/a-vizualis-tortenetmeseles-6-eleme/
https://kreativkontroll.hu/trendelemzes/a-vizualis-tortenetmeseles-6-eleme/
https://doi.org/10.1016/j.tics.2009.01.005
https://olvassbele.com/2012/09/08/a-45-eves-no-szindroma-melanie-gideon-mindorokre-behalozva/
https://olvassbele.com/2012/09/08/a-45-eves-no-szindroma-melanie-gideon-mindorokre-behalozva/


353

Facebook: Felhasználási feltételek (2022. július 26.). Online: https://hu-hu.facebook.com/legal/
terms

Farkas Attila Márton: A  képi gondolkodás jövője múltbeli tanulságokkal. In Kapitány 
Ágnes – Kapitány Gábor (szerk.): Vizuális üzenetek tervezése és alkalmazása. Budapest, 
Magyar Iparművészeti Egyetem, 2005. 5–29. Online: http://real.mtak.hu/125016/1/FarkasAM_
Akepigondolkodasjovoje.pdf

Faulstich, Werner: Medienästhetik und Mediengeschichte. Heidelberg, Winter, 1982.
Faulstich, Werner: Medienkultur: Vom Begriff zur Geschichte. Werte- und Funktionenwandel 

am Beispiel der Menschmedien. München, Dtv Verlag, 1999.
Faulstich, Werner: Medientheorie; Medienkultur. In Werner Faulstich (szerk.): Grundwissen 

Medien. München, Dtv Verlag, 1998. 21–28.; 99–108.
Fehér Katalin: Kép, nyelv, nyelvi kép. Médiakutató, (2005). Online: www.mediakutato.hu/

cikk/2005_04_tel/06_kep
Festinger, Leon: A kognitív disszonancia elmélete. Ford. Berkics Mihály – Hunyady András. 

Budapest, Osiris Kiadó, 2000.
Fiehler, Reinhard: Emotionale Kommunikation. Leverkusen, Budrich, 1990.
Fiske, Susan T.: Társas alapmotívumok. Ford. Berkics Mihály – Gősiné Greguss Csilla – Vörös 

Anna. Budapest, Osiris Kiadó, 2006.
Flusser, Vilém: A fotográfia filozófiája. Ford. Veress Panka – Sebesi István. Budapest, Belvedere 

Kiadó – ELTE BTK, 1990.
Flusser, Vilém: Für eine Philosophie der Fotografie. Göttingen, European Photography, 1988.
Flusser, Vilém: Kommunikologie. Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag, 1998.
Foucault, Michel: Dispositive der Macht. Michel Foucault über Sexualität, Wissen und Wahrheit. 

Berlin, Merve Verlag, 1978.
Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. Frankfurt am Main, Fischer, [1978] 1997.
Foucault, Michel: Die Malerei von Manet. Berlin, Merve Verlag, 1999.
Foucault, Michel: A tudás archeológiája. Ford. Perczel István. Budapest, Atlantisz Könyvkiadó, 

[1969] 2001.
Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit. I. kötet. Der Wille zum Wissen. Frankfurt am Main, 

Suhrkamp Verlag, [1977] 2003.
Freytag, Julia – Alexandra Tacke: City Girls. Bubiköpfe & Blaustrümpfe in den 1920er Jahren. 

Köln, Böhlau, 2011.
Forgó Sándor: A kommunikációelmélet alapjai. Eger, Eszterházy Károly Főiskola, 2011.
Galántai Orsolya: Profilkép: többet mond minden szónál. Médiakutató, 16. (2015), 3. 67–79. Online: 

https://mediakutato.hu/cikk/2015_03_osz/04_facebook_profilkep.pdf
Gáll Anna: Tagelés: vandalizmus vagy művészet? Index, 2021. október 11. Online: https://index.

hu/kultur/2021/10/11/tegeles-vandalizmus-vagy-muveszet-/
Gallo, Carmine: Storytelling. A történetmesélés ereje. Ford. Gaál-Smith Katalin. Budapest, 

HVG Könyvek, 2016.
Gans, Herbert J.: Népszerű kultúra és magaskultúra. In Wessely Anna (szerk.): A kultúra szoci-

ológiája. Budapest, Osiris Kiadó, 2003. 114–149.
Gans, Herbert J.: Popular Culture and High Culture. An Analysis and Evaluation of Taste. 

London, Basic Books, 1988.
Gaudreault, André – Philippe Marion: Un média nait toujours deux fois. Sociétés & Représentations, 

(2000), 2. 21–36. Online: https://doi.org/10.3917/sr.009.0021
Geertz, Clifford: Az értelmezés hatalma. Antropológiai írások. Budapest, Századvég, 1994.

https://hu-hu.facebook.com/legal/terms
https://hu-hu.facebook.com/legal/terms
http://real.mtak.hu/125016/1/FarkasAM_Akepigondolkodasjovoje.pdf
http://real.mtak.hu/125016/1/FarkasAM_Akepigondolkodasjovoje.pdf
http://www.mediakutato.hu/cikk/2005_04_tel/06_kep
http://www.mediakutato.hu/cikk/2005_04_tel/06_kep
https://mediakutato.hu/cikk/2015_03_osz/04_facebook_profilkep.pdf
https://index.hu/kultur/2021/10/11/tegeles-vandalizmus-vagy-muveszet-/
https://index.hu/kultur/2021/10/11/tegeles-vandalizmus-vagy-muveszet-/
https://doi.org/10.3917/sr.009.0021


354

Genette, Gérard: Fiction et diction. Paris, Editions du Seuil, 1990.
Genette, Gérard: Seuils. Paris, Seuil, 1987.
Genette, Gerard: Fiktion und Diktion. München, Fink, 1992.
Gerbner, George: Auf dem Weg zu einem allgemeinen Kommunikationsmodell. Audiovisuale 

Kommunikation, 4. (1956), 3. 171–199.
Gideon, Melanie: Mindörökre behálózva. Ford. Sóvágó Katalin. Budapest, Athenaeum, 2012.
Gleason, Philip: Identifying Identity: A Semantic History. In Werner Sollors (szerk.): Theories of 

Ethnicity. A Classical Reader. New York, New York University Press, 1996. 460–487. (Eredeti: 
The Journal of American History, 60. [1983], 4, 910–931.)

Goffman, Erving: The Presentation of Self in Everyday Life. New York, Doubleday Anchor 
Books, 1959.

Goffman, Erving: Stigma. Notes on the Management of Spoiled Identity. Englewood-Cliffs, N.J., 
Prentice-Hall, 1963.

Goffman, Erving: Interaction Ritual: Essays on Face-to-Face Behavior. Chicago, Aldine Pub. Co. 
1967.

Goffman, Erving: Frame Analysis. An Essay on the Organization of Experience. Cambridge, 
Harvard University Press, 1974.

Goffman, Erving: Rahmen-Analyse. München, Dtv Verlag, 1977.
Goffman, Erving: A hétköznapi élet szociálpszichológiája. Ford. Habermann M. Gusztáv. 

Budapest, Gondolat Kiadó, 1981.
Goffman, Erving: A homlokzatról. In Síklaki István (szerk.): A szóbeli befolyásolás alapjai. 

Budapest, Tankönyvkiadó, 1990. 3–30.
Goffman, Erving: Az én bemutatása a mindennapi életben. Budapest, Thalassa Alapítvány Pólya 

Kiadó, [1959] 2000.
Goffman, Erving: Redestatus. In Hubert Knoblauch – Christine Leuenberger – Bernt Schnettler 

(szerk.): Rede-Weisen. Formen der Kommunikation in sozialen Situationen. Konstanz, UVK, 
2005. 37–72.

Goffman, Erving: Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. Frankfurt 
am Main, Suhrkamp Verlag, 2010.

Goodman, Nelson: Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols. Indianapolis, Bobbs-
Merrill Company, 1968.

Goodman, Nelson: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Frankfurt am Main, 
Suhrkamp Verlag, 1995.

Grampp, Sven: Marshall McLuhan: eine Einführung. Konstanz, UVK-Verlagsgesellschaft, 2011.
Grathoff, Richard: Zur gegenwärtigen Rezeption von George Herbert Mead. Philosophische 

Rundschau, 34, (1987). 131–145.
Gregory, Christopher A.: Gifts and Commodities. Chicago, University of Chicago Press, 1982.
Grice, H. Paul: A társalgás logikája. In Pléh Csaba – Síklaki István – Terestyéni Tamás (szerk.): 

Nyelv – kommunikáció – cselekvés. Budapest, Osiris Kiadó, 1997. 213–227.
Grice, Herbert P.: Logic and Conversation. Syntax and Semantics, 3. (1975). 41–58.
Grice, Herbert P.: Tanulmányok a szavak életéről. Ford. Bárány Tibor et al. Budapest, Gondolat 

Kiadó, 2011.
Große, Franziska: Bild-Linguistik. Grundbegriffe und Methoden der linguistischen Bildanalyse 

in Text- und Diskursumgebungen. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2011.



355

Grossmass, Ruth – Christiane Schmerl: Leitbilder, Vexierbilder und Bildstörungen. Über die 
Orientierungsleistung von Bildern in der feministischen Geschlechterdebatte. Frankfurt, 
Campus Verlag, 2002.

Gyuricza Katalin: Mit ért a nyelvészet az intertextualitás fogalmán? In Haindrich Helga – Drávucz 
Fanni – Horváth Krisztina (szerk.): Doktoranduszok a nyelvtudomány útjain. Az ELTE BTK 
Nyelvtudományi Doktori Iskolája „Félúton 9.” Konferenciájának kiadványa. Budapest, ELTE 
BTK Nyelvtudományi Doktori Iskola, 2014. 155–170. Online: https://edit.elte.hu/xmlui/bit-
stream/handle/10831/11853/fuk13_kotet.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Habermas, Jürgen: A kommunikatív cselekvés elmélete. Ford. Király Edit – Berényi Gábor – Felkai 
Gábor – Ábrahám Zoltán. Budapest, Gondolat Kiadó, 2011.

Hall, Edward T.: The Silent Language. Garden City, Doubleday & Company, 1959. 
Hall, Edward T.: Rejtett dimenziók. Ford. Falvay Mihály. Budapest, Gondolat Kiadó, 1975.
Hall, Edward T.: Beyond Culture. Garden City, Doubleday & Company, 1976.
Hall, Edward T.: Rejtett dimenziók. Ford. Falvay Mihály. Budapest, Gondolat Kiadó, 1987.
Hall, Edward T. – Mildred R. Hall: Understanding Cultural Differences. Yarmouth, Maine, 

Intercultural Press, 1990.
Hall, Edward T.: Rejtett dimenziók. Ford. Falvay Mihály. Budapest, Háttér Kiadó, 1996.
Hall, Stuart: A kulturális identitásról. Ford. Farkas Krisztina és John Éva. In Feischmidt 

Margit (szerk.): Multikulturalizmus. Budapest, Osiris Kiadó – Láthatatlan Kollégium, 
1997. 60–85. Online: www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/
multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm

Hall, Stuart: The Question of Cultural Identity. In Stuart Hall – David Held – Anthony McGrew 
(szerk.): Modernity and Its Futures. Cambridge, Polity Press – Open University, 1972. 274–316.

Hall, Stuart: The Question of Cultural Identity. In Stuart Hall – David Held – Tony McGrew 
(szerk.): Modernity and Its Futures. Cambridge, Polity Press – Open University, [1972] 
2012. 274–316.

Hall, Stuart – Dorothy Hobson – Andrew Lowe – Paul Willis (szerk.): Culture, Media, Language. 
Working Papers in Cultural Studies, 1972–79. London, Routledge, 1980.

Hardaker, Claire: Trolling in Asynchronous Computer-Mediate Communication. From User 
Discussions to Academic Definitions. Journal of Politeness Research, (2010), 6. 215–
242. Online: https://clok.uclan.ac.uk/4980/2/Hardaker,%20C.%202010.%20Trolling%20
in%20ACMC.pdf

Hendlein Teréz – Prazsák Gergő: A hálózati társadalom receptje. Gondolatok Manuel Castells 
„A hálózati társadalom kialakulása” című könyvéről. Információs Társadalom, 5. (2005), 4. 130–
138. Online: http://epa.oszk.hu/01900/01963/00015/pdf/infotars_2005_05_04_130-138.pdf

Herring, Susan C.: Gender and Power in Online Communication. In Janet Holmes – Miriam 
Meyerhoff (szerk.): The Handbook of Language and Gender. New York, Blackwell 
Publishers, 1997. 79–107.

Herring, Susan C.: Gender és hatalom az online kommunikációban. In Juhász Valéria – Kegyes 
Erika (szerk.): Társadalmi nem és nyelvhasználat. Válogatott tanulmányok az angol és német 
szakirodalomból. Szeged, Szegedi Egyetemi Kiadó, 2013. 219–242.

Hervé-Lóránth Ervin: Kulturális-művészeti struktúrák paradigmaváltásai a koronavírus idején. In 
Kovács László (szerk.): Globális kihívás – lokális válaszok. A koronavírus (Covid19) gazdasági 
és társadalmi összefüggései és hatásai. Szombathely, Savaria University Press, 2020. 163–186. 
Online: https://sek.elte.hu/media/70/47/c802cf2cc0bce93003bbffe53500e3620d0b64d-
2f5694a45a5f27b80d648/kl_globalis_lokalis_20200919.pdf

https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/11853/fuk13_kotet.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/handle/10831/11853/fuk13_kotet.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
https://archive.org/details/modernityitsfutu0000unse/page/274
https://archive.org/details/modernityitsfutu0000unse/page/274
https://clok.uclan.ac.uk/4980/2/Hardaker, C. 2010. Trolling in ACMC.pdf
https://clok.uclan.ac.uk/4980/2/Hardaker, C. 2010. Trolling in ACMC.pdf
http://epa.oszk.hu/01900/01963/00015/pdf/infotars_2005_05_04_130-138.pdf
https://sek.elte.hu/media/70/47/c802cf2cc0bce93003bbffe53500e3620d0b64d2f5694a45a5f27b80d648/kl_globalis_lokalis_20200919.pdf
https://sek.elte.hu/media/70/47/c802cf2cc0bce93003bbffe53500e3620d0b64d2f5694a45a5f27b80d648/kl_globalis_lokalis_20200919.pdf


356

Híres műalkotások rejtett üzenetei. Múlt-kor, 2011. november 21. Online: https://multkor.
hu/20111118_hires_mualkotasok_rejtett_uzeneteit_keresik

Hofstede, Geert – Gert J. Hofstede: Kultúrák és szervezetek. Az elme szoftvere. Ford. Oláhné 
Szentessy Éva. Pécs, VHE Kft., 2008.

Hofstede, Geert: Culture’s Consequences. International Differences in Work-Related Values. 
Beverly Hills, Sage, 1997.

Hofstede, Geert: Lokales Denken, globales Handeln. 6. kiad. München, Verlag C. H. Beck, 2017.
Hoggart, Richard: Mass Media in a Mass Society. Myth and Reality. London, London Academic 

Publishing, 2004.
Horányi Attila: A képekről. In Horányi Özséb – Béres István (szerk.): Társadalmi kommunikáció. 

Budapest, Osiris Kiadó, 1999. 178–188.
Horányi Özséb – Béres István (szerk.): Társadalmi kommunikáció. Budapest, Osiris Kiadó, 1999.
Horányi Özséb (szerk.): A sokarcú kép. Válogatott tanulmányok. Budapest, Tömegkommunikációs 

Kutatóközpont, 1982.
Hornyik Sándor: A képi fordulatról. Exindex, 2002. szeptember 16. Online: http://exindex.hu/

index.php?l=hu&page=3&id=417
Horváth Dóra – Móricz Éva: XXI. századi marketing hajtóerő: divat és divatkommunikáció. 

In Magyar Marketing Szövetség Marketing Oktatók Klubja 17. országos konferenciája. Pécs, 
Pécsi Tudományegyetem Közgazdaságtudományi Kar, 2011. Online: http://unipub.lib.uni-cor-
vinus.hu/1502/1/mok_2011_Horvath_Moricz.pdf

Hugger, Kai-Uwe (szerk.): Digitale Jugendkulturen. Wiesbaden: VS. 2010.
Iványi Márton: Megtévesztés, színlelt attitűd és a közösségi média. Médiakutató, 16. (2015), 

2. 15–24. Online: https://mediakutato.hu/cikk/2015_02_nyar/02_megtevesztes_szinlelt_atti-
tud_social_media.pdf

Jakobson, Roman – Morris Halle: Fundamentals of Language. The Hague, Mouton Publishers, 
1956.

Jakobson, Roman – Morris Halle: Grundlagen der Sprache. Berlin, Akademie Verlag, 1960.
Jakobson, Roman: Hang – jel – vers. Ford. Barczán Endre – Éder Zoltán. 2. bőv. kiad. Budapest, 

Gondolat Kiadó, 1969.
Jakobson, Roman: A költészet grammatikája. Ford. Albert Sándor. Budapest, Gondolat Kiadó, 

1972.
Jakobson, Roman: A nyelv működésben. In Roman Jakobson: A költészet grammatikája. Ford. 

Albert Sándor. Budapest, Gondolat Kiadó, 1982. 142–148. Online: https://adoc.pub/roman-
jakobson-a-nyelv-mkdesben.html

Janich, Nina – Albrecht Greule (szerk.): Sprachkulturen in Europa. Ein internationales Handbuch. 
Tübingen, Narr Francke Attempo, 2002.

Janich, Nina: Sprachidentität. Identität durch Sprache. Tübingen, Gunter Narr Verlag, 2015.
Józsa Péter: Kód–kultúra–kommunikáció. Budapest, Népművelési Propaganda Iroda, 1976.
Kállai Barbara – Kegyes Erika: Az önreprezentáció formái és tartalma nyomtatott és online 

partnerkereső hirdetésekben. In Nőképek kisebbségben. IV. kötet. Szerk. Bolemant Lilla. 
Pozsony, Phoenix PT, 2017. 54–59. Online: http://phoenixngo.sk/wpcontent/uploads/2018/01/
Nokepek_kisebbsegben_web.pdf

Kaplan, Andrea M. – Michael Haenlein: Users of the World, Unite! The Challenges and 
Opportunities of Social Media. Business Horizons, 53. (2010), 1. 59–68. Online: https://doi.
org/10.1016/j.bushor.2009.09.003

Kardos Lajos (szerk.): Behaviorizmus. Budapest, Gondolat Kiadó, 1970.

https://mult-kor.hu/20111118_hires_mualkotasok_rejtett_uzeneteit_keresik
https://mult-kor.hu/20111118_hires_mualkotasok_rejtett_uzeneteit_keresik
http://exindex.hu/index.php?l=hu&page=3&id=417
http://exindex.hu/index.php?l=hu&page=3&id=417
http://unipub.lib.uni-corvinus.hu/1502/1/mok_2011_Horvath_Moricz.pdf
http://unipub.lib.uni-corvinus.hu/1502/1/mok_2011_Horvath_Moricz.pdf
https://mediakutato.hu/cikk/2015_02_nyar/02_megtevesztes_szinlelt_attitud_social_media.pdf
https://mediakutato.hu/cikk/2015_02_nyar/02_megtevesztes_szinlelt_attitud_social_media.pdf
https://adoc.pub/roman-jakobson-a-nyelv-mkdesben.html
https://adoc.pub/roman-jakobson-a-nyelv-mkdesben.html
http://phoenixngo.sk/wpcontent/uploads/2018/01/Nokepek_kisebbsegben_web.pdf
http://phoenixngo.sk/wpcontent/uploads/2018/01/Nokepek_kisebbsegben_web.pdf
https://doi.org/10.1016/j.bushor.2009.09.003
https://doi.org/10.1016/j.bushor.2009.09.003


357

Kemény Gábor: Bevezetés a nyelvi kép stilisztikájába. Budapest, Tinta Könyvkiadó, 2002.
Kiss Judit: Képi kultúrára kéne nevelni a képek uralta világban. Interjúval búcsúzunk az ápri-

lis 7-én elhunyt Fám Erika filmesztétától. Krónika Online, 2021. április 8. Online: https://
kronikaonline.ro/kultura/kepi-kulturara-kene-nevelni-a-kepek-uralta-vilagban-n-interju-
val-bucsuzunk-az-aprilis-7-en-elhunyt-fam-erika-sepsiszentgyorgyi-f

Klein, Joseph: Intertextualität, Geltungsmodus, Texthandlungsmuster. Drei vernachlässigte 
Kategorien der Textsortenforschung – exemplifiziert an politischen und medialen Textsorten. 
In Kirsten Adamzik (szerk.): Textsorten. Reflexionen und Analysen. Tübingen, Stauffenburg 
Verlag, 2000. 31–44.

Kleinsteuber, Hans J. – Magnus-Sebastian Kutz: Vorreiter auf neuem Kurs? Die Zukunft der 
elektronischen Medien in den USA. Berlin, FES, 2008.

Klemm, Michael  –  Hartmut Stöckl: Bildlinguistik  –  Standortbestimmung, Überblick, 
Forschungsdesiderate. In Hajo Diekmannshenke – Michael Klemm – Hartmut Stöckl (szerk.): 
Bildlinguistik. Theorien – Methoden – Fallbeispiele. Berlin, Erich Schmidt Verlag, 2011. 7–18.

Kluckhohn, F. Rockwood – Fred L. Strodtbeck: Variations in Value Orientations. Evanston, Ill., 
Row, Peterson and Co., 1961.

Knoblauch, Hubert: Erving Goffman. Die Kultur der Kommunikation. In Stephan 
Moebius – Dirk Quadflieg (szerk.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden, VS Verlag 
für Sozialwissenschaften, 2000. 157–169. Online: https://doi.org/10.1007/978-3-531-90017-9

Konersmann, Ralf: Kulturkritik. Leipzig, Reclam Verlag, 2001.
König, René: Schriften zur Kultur- und Sozialanthropologie. Wiesbaden, VS Verlag für 

Sozialwissenschaften, 2008.
Krasemann, Henry: Identitäten in Online-Spielen. Wer spielt wem etwas vor? Datenschutz und 

Datensicherheit, 3. (2008), 184–196.
Kreivich Orsolya: A  járvány alatt fedezték fel a  magyarok igazán az  internetet. Index, 

2022.  február 7.  Online: https://index.hu/gazdasag/penzbeszel/2022/02/07/a-jarvany- 
alatt-fedeztek-fel-a-magyarok-igazan-az-internetet/

Krekó Péter: Tömegparanoia 2.0. Összeesküvés-elméletek, álhírek és dezinformáció. Budapest, 
Athenaeum Kiadó, 2021.

Kresić, Marijana: Sprache, Sprechen und Identität. Studien zur sprachlich-medialen Konstruktion 
des Selbst. München, Iudicium Verlag, 2006.

Kroeber, Alfred L.: The Nature of Culture. Chicago, University of Chicago Press, 1952.
Kuhn, Thomas S.: The Structure of Scientific Revolutions. Chicago University of Chicago Press, 

1962.
Kultúratudomány. Mindennapjaink tudománya. MT Klub, (é. n.). Online: https://mtklub.hu/

kulturatudomany-mindennapjaink-tudomanya/
Kuße, Holger: Kulturwissenschaftliche Linguistik. Eine Einführung. Berlin, UTB, 2012.
KutatóCentrum: Lekörözték a csevegőalkalmazások az sms-t (2020. február 26.). Online: www.

researchcenter.hu/cikkek/lekoroztek-a-csevegoalkalmazasok-az-sms-t/
KutatóCentrum: Magyar közösségi média körkép (2020. március 28.). Online: www.research-

center.hu/cikkek/magyar-kozossegi-media-korkep/
Lévi-Strauss, Claude: Strukturális antropológia. I–II. kötet. Ford. Szántó Diana. Budapest, 

Osiris Kiadó, 2001.
Lévi-Strauss, Claude: Szomorú trópusok. Ford. Örvös Lajos. Budapest, Európa Könyvkiadó, 1979.
Lipusz Kinga: Rövidítések az elektronikus kommunikációban. E-nyelv Magazin, 2012. május 21. 

Online: https://e-nyelvmagazin.hu/2012/05/21/roviditesek-az-elektronikus-kommunikacioban/

https://kronikaonline.ro/kultura/kepi-kulturara-kene-nevelni-a-kepek-uralta-vilagban-n-interjuval-bucsuzunk-az-aprilis-7-en-elhunyt-fam-erika-sepsiszentgyorgyi-f
https://kronikaonline.ro/kultura/kepi-kulturara-kene-nevelni-a-kepek-uralta-vilagban-n-interjuval-bucsuzunk-az-aprilis-7-en-elhunyt-fam-erika-sepsiszentgyorgyi-f
https://kronikaonline.ro/kultura/kepi-kulturara-kene-nevelni-a-kepek-uralta-vilagban-n-interjuval-bucsuzunk-az-aprilis-7-en-elhunyt-fam-erika-sepsiszentgyorgyi-f
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90017-9
https://index.hu/gazdasag/penzbeszel/2022/02/07/a-jarvany-alatt-fedeztek-fel-a-magyarok-igazan-az-internetet/
https://index.hu/gazdasag/penzbeszel/2022/02/07/a-jarvany-alatt-fedeztek-fel-a-magyarok-igazan-az-internetet/
https://mtklub.hu/kulturatudomany-mindennapjaink-tudomanya/
https://mtklub.hu/kulturatudomany-mindennapjaink-tudomanya/
http://www.researchcenter.hu/cikkek/lekoroztek-a-csevegoalkalmazasok-az-sms-t/
http://www.researchcenter.hu/cikkek/lekoroztek-a-csevegoalkalmazasok-az-sms-t/
https://www.researchcenter.hu/cikkek/magyar-kozossegi-media-korkep/
https://www.researchcenter.hu/cikkek/magyar-kozossegi-media-korkep/
https://e-nyelvmagazin.hu/2012/05/21/roviditesek-az-elektronikus-kommunikacioban/


358

Lobinger, Katharina: Visuelle Kommunikationsforschung. Wiesbaden, Springer VS, 2012.
Lotman, Jurij: A kommunikáció kétféle modellje. In Kovács Árpád – V. Gilbert Edit (szerk.): 

Kultúra, szöveg, narráció. Orosz elméletírók tanulmányai. Pécs, Janus Pannonius Egyetemi 
Kiadó, 1994. 25–26.

Lotman, Jurij: Kultúra és robbanás. Ford. Szűcs Teri. Budapest, Pannonica Kiadó, 2001.
Ludes, Peter: Von der Wissenssoziologie zur Medienwissenschaft. Siegen, Kröner, 1989.
Luger, Kurt – Rudi Renger: Dialog der Kulturen. Die multikulturelle Gesellschaft und die Medien. 

Wien, Praesens, [1990] 1994.
Lugosi Péter: Hogyan alakult ki a szív szimbóluma? 24.hu, 2018. május 13. Online: https://24.

hu/tudomany/2018/05/13/sziv-szimbolum-eredete/
Maar, Christa – Hubert Burda (szerk.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder. Köln, Kohlhammer, 

2014.
Madhusudan, Therani: On a Text-Processing Approach to Facilitating Autonomous Deception 

Detection. Konferencia-előadás. Elhangzott: 36th Annual Hawaii International Conference on 
System Sciences. Hawaii, 2003. január 6–9. Online: https://doi.org/10.1109/HICSS.2003.1173789

Maksa Gyula: A „képregény” vagy „rajzolt irodalom” médiuma és a magyar kultúra. Alföld, 
12. (2006). 77–83.

Maleyka, Laura: Selfie-Kult: Bildvermittelte Kommunikation und Selbstbildnis als 
Kommunikationskode im digitalen Raum. kommunikation@gesellschaft, 20, (2019), 1–28. 
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-62775-7

Malinowski, Bronisław: Baloma. Válogatott írások. Ford. Bónis György – Ecsedy Csaba. 
Budapest, Gondolat Kiadó, 1972.

Malinowski, Bronisław: The Dynamics of Culture Change. New Haven, Yale University Press, 
1961.

Margalit, Liraz: Tinder and Evolutionary Psychology. Media & Entertainment, 2014. szeptember 
27. Online: https://techcrunch.com/2014/09/27/tinder-and-evolutionary-psychology

Margalit, Liraz: The Human Psychology behind Facebook’s Success. Facebook has become 
an Addiction Due to its Ability to Meet our Basic Needs. Psychology Today, 2014. novem-
ber 2. Online: www.psychologytoday.com/sg/blog/behind-online-behavior/201411/
the-human-psychology-behind-facebook-s-success

Margalit, Liraz: Think Positive: Digital Experiences and Why They Matter. Cmswire, 2019. már-
cius 14. Online: www.cmswire.com/digital-experience/think-positive-digital-experiences- 
and-why-they-matter/

Margalit, Liraz: Why 28 Million Couples Separated and How the Blue Tick WhatsApp Drives Us 
Crazy. The Marker, 2018. augusztus 18. Online: www.themarker.com/blogs/liraz-margalit/
BLOG-1.6387631

Margalit, Liraz: If You Want to Trigger an Emotional Purchase, Don’t Make Your Customers Think: 
Understanding Customer Decision Making. In Valentina Chkoniya – Ana Madesen – Paata 
Bukhrashvili (szerk.): Anthropological Approaches to Understanding Consumption Patterns 
and Consumer Behavior. Hershey/Pennsylvania, IGI Global, 2020. 176–192. Online: https://
doi.org/10.4018/978-1-7998-3115-0.ch010

McCormick, Carlo: Trespass. Die Geschichte der urbanen Kunst. Berlin, Taschen, 2015. 
(Közreműködött Marc és Sara Schiller és a Wooster Collektive.)

McLuhan, Marshall: Poetic and Rhetorical Exegesis: The Case for Leavis Against Richards and 
Empson. The Sewanee Review, 52. (1944), 2, 266–276.

https://24.hu/tudomany/2018/05/13/sziv-szimbolum-eredete/
https://24.hu/tudomany/2018/05/13/sziv-szimbolum-eredete/
https://doi.org/10.1109/HICSS.2003.1173789
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-62775-7
https://techcrunch.com/2014/09/27/tinder-and-evolutionary-psychology
https://www.psychologytoday.com/sg/blog/behind-online-behavior/201411/the-human-psychology-behind-facebook-s-success
https://www.psychologytoday.com/sg/blog/behind-online-behavior/201411/the-human-psychology-behind-facebook-s-success
https://www.cmswire.com/digital-experience/think-positive-digital-experiences-and-why-they-matter/
https://www.cmswire.com/digital-experience/think-positive-digital-experiences-and-why-they-matter/
https://www.themarker.com/blogs/liraz-margalit/BLOG-1.6387631
https://www.themarker.com/blogs/liraz-margalit/BLOG-1.6387631
https://www.igi-global.com/gateway/chapter/254707
https://www.igi-global.com/gateway/chapter/254707


359

McLuhan, Marshall: A Gutenberg-galaxis. A tipográfiai ember létrejötte. Ford. Kristó Nagy 
István – Tótfalusi István. Budapest, Trezor Kiadó, 2001.

McLuhan, Marshall: The Gutenberg Galaxy. The Making of Typographic Man. London, Routledge 
& Kegan Paul, [1962] 2010.

McQuail, Denis: A tömegkommunikáció elmélete. Ford. Szalai Éva. Budapest, Osiris Kiadó, 2003.
Mead, George Herbert: The Social Self. Journal of Philosophy, Psychology and Scientific 

Methods, 10. (1913). 374–80. 
Mead, George Herbert: Mind, Self and Society. Chicago–London, University of Chicago Press, 

1934.
Mead, George Herbert: A pszichikum, az én és a társadalom. Ford. Félix Pál. Budapest, Gondolat 

Kiadó, 1973.
Mehrabian, Albert: Nonverbal Communication. Chicago, Aldine-Atherton, 1972.
Meier, Stefan: Multimodalität im Diskurs. Konzept und Methode einer multimodalen 

Diskursanalyse. In Reiner Keller – Andreas Hirseland – Werner Schneider – Willy Viehöver 
(szerk.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. I. kötet. Theorien und Methoden. 
Wiesbaden, Springer, 2011. 98–124.

Mirnics Károly: A tömegkommunikációs eszközök kultúrája. Vázlatok egy elmélet kidolgozásához. 
Híd, 32. (1968), 3. 357–376. Online: http://adattar.vmmi.org/cikkek/9459/hid_1968_03_12_ 
mirnics.pdf

Mirzoeff, Nicholas: An Introduction to Visual Culture. London – New York, Routledge, 1999.
Mirzoeff, Nicholas: Mi a vizuális kultúra? Ex Symposion, (2019), 103. Online: http://exsymposion.

hu/index.php?tbid=article_page__surfer&csa=load_article&rw_code=mi-a-vizualis-kul-
tura_952

Mitchell, W. J. Thomas: The Language of Images. Chicago, University of Chicago Press, 1980. 
Mitchell, W. J. Thomas: Picture Theory. Essays on Verbal and Visual Representation. Chicago, 

University of Chicago Press, 1994.
Mitchell, W. J. Thomas: Bildtheorie. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2008.
Mitchell, W. J. Thomas: Az ekphraszisz és a másik. In A képek politikája. W. J. T. Mitchell 

válogatott írásai. Szeged, Jatepress Kiadó, 2012. 193–222.
Mitchell, W. J. Thomas: A képek politikája. W. J. T. Mitchell válogatott írásai. Szeged, Jatepress 

Kiadó, 2012.
N. Kovács Tímea: Helyek, kultúrák, szövegek. A kulturális idegenség reprezentációjáról. PhD-

értekezés. Pécs, PTE BTK Irodalomtudományi Doktori Iskola, 2002. Online: https://pea.lib.
pte.hu/bitstream/handle/pea/14762/n-kovacs-timea-phd-2002.pdf?sequence=4&isAllowed=y

N. Kovács Tímea: Helyek, kultúrák, szövegek: a kulturális idegenség reprezentációjáról. 
Debrecen, Csokonai Kiadó, 2007.

Nelson, Robert S.: Descarte’s Cow and Other Domestications of The Visual. In Robert S. Nelson 
(szerk.): Visuality Before and Beyond the Renaissance. Cambridge, Cambridge University 
Press, [1979] 2000. 5–22.

Német János: A  közösségi média kommunikáció átalakulása az  elmúlt két évtized-
ben. Neten a  Videóm, 2021.  október 25.  Online: ht tps://netenavideom.hu/
blog/a-kozossegi-media-kommunikacio-atalakulasa-az-elmult-ket-evtizedben

Németh Takács Henrietta: A világ leghíresebb festményei. Körkép.sk, 2015. július 30. Online: 
https://korkep.sk/cikkek/uncategorized/2015/07/30/a-vilag-leghiresebb-festmenyei/

Newcomb, Theodore M.: Social Psychology. London, Routledge, 1953.

http://adattar.vmmi.org/cikkek/9459/hid_1968_03_12_mirnics.pdf
http://adattar.vmmi.org/cikkek/9459/hid_1968_03_12_mirnics.pdf
http://exsymposion.hu/index.php?tbid=article_page__surfer&csa=load_article&rw_code=mi-a-vizualis-kultura_952
http://exsymposion.hu/index.php?tbid=article_page__surfer&csa=load_article&rw_code=mi-a-vizualis-kultura_952
http://exsymposion.hu/index.php?tbid=article_page__surfer&csa=load_article&rw_code=mi-a-vizualis-kultura_952
https://pea.lib.pte.hu/bitstream/handle/pea/14762/n-kovacs-timea-phd-2002.pdf?sequence=4&isAllowed=y
https://pea.lib.pte.hu/bitstream/handle/pea/14762/n-kovacs-timea-phd-2002.pdf?sequence=4&isAllowed=y
https://netenavideom.hu/blog/a-kozossegi-media-kommunikacio-atalakulasa-az-elmult-ket-evtizedben
https://netenavideom.hu/blog/a-kozossegi-media-kommunikacio-atalakulasa-az-elmult-ket-evtizedben
https://korkep.sk/cikkek/uncategorized/2015/07/30/a-vilag-leghiresebb-festmenyei/


360

Newcomb, Theodore M.: A kommunikatív aktus. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. 
Válogatott tanulmányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 51–65.

Nyíri Kristóf (szerk.): A  21.  századi kommunikáció új útjai. Budapest, MTA Filozófiai 
Kutatóintézet, 2001.

Nyíri Kristóf: A gondolkodás képelmélete. Konferencia-előadás. Elhangzott: Nyelv, megértés, 
interpretáció. A nyelv mint a kortárs filozófiai áramlatok közös problémája. Budapest, 
2000. október 5–6. Online: http://mek.niif.hu/00500/00587/html/

Nyíri Kristóf: Képjelentés és mobilkommunikáció. In Nyíri Kristóf (szerk.): A 21. századi kom-
munikáció új útjai. Budapest, MTA Filozófiai Kutatóintézet, 2001, 59–79.

Nyíri Kristóf: Bevezetés a kommunikációfilozófiába. In Nyíri Kristóf – Kovács Gábor (szerk.): 
Virtuális egyetem Magyarországon. Budapest, Typotex Kiadó, 2008. 400–438.

O. Nagy Gábor: Mi fán terem? Magyar szólások eredete. Debrecen, Akkord Kiadó, 2019.
Odin, Roger: Kommunikationsräume. Einführung in die Semiopragmatik. Hamburg, Tredition, 

2019.
Ong, Walter J.: Ramus, Method, and the Decay of Dialogue. Cambridge MA, Harvard University 

Press, 1958.
Ong, Walter J.: The Presence of the Word. Some Prolegomena for Cultural and Religious History. 

New Haven, Yale University Press, 1967.
Pál József – Újvári Edit (szerk.): Szimbólumtár. Jelképek, motívumok, témák az egyetemes 

és a magyar kultúrából. Budapest, Balassi Kiadó, 2001.
Panofsky, Erwin: Meaning in the Visual Arts. London, Doubleday, 1955.
Panofsky, Erwin: Sinn und Deutung in der bildenden Kunst. Köln, DuMont, 1978.
Parsons, Talcott: The Social System. London, Routledge & Kegan Paul, 1951.
Parsons, Talcott: Zur Theorie sozialer Systeme. Wiesbaden, VS Verlag. 1976.
Parsons, Talcott: The Structure of Social Action. London, Routledge, 1998.
Pauen, Michael: Die Sprache der Bilder. In Klaus Sachs-Hombach – Klaus Rehkämper (szerk.): 

Bild – Bildwahrnehmung – Bildverarbeitung. Magdeburg, Deutscher Universitätsverlag, 
2004. 209–219.

Peirce, Charles S.: Prolegomena to a Science of Reasoning. Phaneroscopy, Semeiotic, Logic. 
Szerk. Elize Bisanz. Berlin, Peter Lang Verlag, 2015.

Petykó Márton: Az internetes troll mint identitás kialakítása politikai blogok diskurzusaiban. 
Magyar Nyelvőr, 137. (2013), 3. 274–313.

Piaget, Jean: Szimbólumképzés a gyermekkorban. Utánzás, játék és álom. A kép és ábrázolása. 
Ford. Mérei Ferenc. Budapest, Gondolat Kiadó, 1978.

Pichler, Wolfram – Ralph Ubl: Bildtheorie zur Einführung. Hamburg, Junius Verlag, 2016.
Plate, Markus: Grundlagen der Kommunikation. Frankfurt am Main, UTB, 2013.
Pléh Csaba: A szelf vizsgálata: a centrifugális szempont. Korunk, 24. (2013), 5. 68–73. Online: 

http://epa.oszk.hu/00400/00458/00592/pdf/EPA00458_korunk_2013_05_068-073.pdf
Pléh Csaba: A  szelf vizsgálatának két történeti mintája. Filozófiai Szemle, 59.  (2015), 

3. 73–102. Online: https://epa.oszk.hu/00100/00186/00054/pdf/EPA00186_magyar_filozo-
fiai_szemle_2015-3_073-102.pdf

Postman, Neil: Amusing Ourselves to Death. Public Discourse in the Age of Show Business. 
New York, Penguin, [1983] 1985.

Postman, Neil: Wir amüsieren uns zu Tode. Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie. 
Frankfurt am Main, Fischer Verlag, 1985.

http://mek.niif.hu/00500/00587/html/
http://epa.oszk.hu/00400/00458/00592/pdf/EPA00458_korunk_2013_05_068-073.pdf
https://epa.oszk.hu/00100/00186/00054/pdf/EPA00186_magyar_filozofiai_szemle_2015-3_073-102.pdf
https://epa.oszk.hu/00100/00186/00054/pdf/EPA00186_magyar_filozofiai_szemle_2015-3_073-102.pdf


361

Prokop, Dieter: Medien-Macht und Massen-Wirkung. Ein geschichtlicher Überblick. Freiburg, 
Rombach Verlag, 1995.

Reed, Ishmael: Von Totems zu Hip-Hop. Eine multikulturelle Anthologie der Poesie in ganz 
Amerika, 1900–2002. München, Dtv Verlag, 2003.

Reichert, Ramón: Selfies – Selbstthematisierung in der digitalen Bildkultur. Bielefeld, Transcript 
Verlag, 2023.

Reichertz, Jo: Kommunikationsmacht. Wiesbaden, VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
2009. Online: https://doi.org/10.1007/978-3-531-91915-7

Reimann, Horst: A szociológia és az általános kommunikáció-tudomány összefüggései. In Józsa 
Péter (szerk.): Társadalmi kommunikáció. Budapest, Tankönyvkiadó, 1980. 95–107.

Rényi András: A mítosz képétől a kép mítoszáig. Kísérlet egy Kondor-rézkarc képhermeneutikai 
értelmezésére. Művészettörténeti Értesítő, 37. (1988), 1–2. 1–16. Online: http://real-j.mtak.
hu/552/1/MUVTORTERT_37_1988.pdf

Riemann, Fritz: Grundformen der Angst. München, Ernst Reinhardt, 1961.
Ritter, Joachim – Karlfried Gründer – Gottfried Gabriel (szerk.): Historisches Wörterbuch der 

Philosophie. XII. kötet. Basel, Schwabe Verlag, 2005.
Robert, Jörg: Einführung in die Intermedialität. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 

2014.
Rogers, Carl: On Becoming a Person. A Therapist’s View of Psychotherapy. London, Constable, 

1961.
Róka Jolán: Kommunikációtan. Budapest, Századvég Kiadó, 2002.
Rorty, Richard: The Linguistic Turn. Recent Essays in Philosophical Method. Chicago, University 

of Chicago Press, 1967.
Saussure, Ferdinand de: Bevezetés az általános nyelvészetbe. Ford. B. Lőrinczy Éva. Budapest, 

Gondolat Kiadó, 1967.
Saussure, Ferdinand de: Cours de linguistique générale. Tübingen, Gunter Narr Verlag, [1957] 

2013.
Saxer, Ulrich: Medien als problemlösende Systeme. Die Dynamik der Rezeptionsmotivation aus 

funktional-struktureller Sicht. SPIEL. Siegener Periodicum zur Internationalen Empirischen 
Literaturwissenschaft, 10. (1991), 1. 45–79.

Saxer, Ulrich (szerk.): Medien-Kulturkommunikation. Opladen, Westdeutscher Verlag, 1998.
Saxer, Ulrich: Zur Theorie von Medien-Kulturkommunikation. In Ulrich Saxer (szerk.): Medien-

Kulturkommunikation. Wiesbaden, Westdeutscher Verlag, 1998. 9–34.
Schein, Edgar H.: The Ed Schein Corporate Culture Survival Guide. Organisationskultur, (2003), 

6. 37–45.
Schlehuber, Elke – Rainer Molzahn: Die heiligen Kühe und die Wölfe des Wandels. Struktur und 

Prozess kultureller Transformation und der Beitrag der kulturellen Kompetenz. Norderstedt, 
Books on Demand, 2017.

Schmidt, Siegfried J.: Medien, Kultur: Medienkultur. In Werner Faulstich (szerk.): Medien und 
Kultur. Beiträge zu einem interdisziplinären Symposium der Universität Lüneburg. Göttingen, 
Ruprecht, 1991. 30–50.

Schneider, Jan Georg: Gibt es nichtmediale Kommunikation? Zeitschrift für Angewandte 
Linguistik, 44. (2006). 71–90. Online: www.unimuenster.de/imperia/md/content/germanis-
tik/lehrende/schneider_j/nichtmediale_kommunikation_schneider.pdf

Schneider, Jan Georg: In welchem Sinne sind Konstruktionen Zeichen? Zum Begriff der 
Konstruktion aus semiologischer und medialitätstheoretischer Perspektive. In Alexander 

https://doi.org/10.1007/978-3-531-91915-7_10
http://real-j.mtak.hu/552/1/MUVTORTERT_37_1988.pdf
http://real-j.mtak.hu/552/1/MUVTORTERT_37_1988.pdf
http://www.unimuenster.de/imperia/md/content/germanistik/lehrende/schneider_j/nichtmediale_kommunikation_schneider.pdf
http://www.unimuenster.de/imperia/md/content/germanistik/lehrende/schneider_j/nichtmediale_kommunikation_schneider.pdf


362

Lasch – Alexander Ziem (szerk.): Grammatik als Netzwerk von Konstruktionen. Berlin–
Boston, De Gruyter, 2014. 357–374. Online: https://doi.org/10.1515/9783110353693

Schneider, Jan Georg: Kulturwissenschaftliche Orientierung in der Sprachtheorie. In Ludwig 
Jäger – Werner Holly – Peter Krapp – Samuel Weber – Simone Heekeren (szerk.): Sprache – 
Kultur – Kommunikation. Ein internationales Handbuch zu Linguistik als Kulturwissenschaft. 
Berlin–Boston, De Gruyter, 2016. 680–687.  Online: https://doi.org/10.1515/9783110 
224504-072

Schramm, Wilbur: How Communication Works? The Process and Effects of Mass Communication. 
Urbana, University of Illinois Press, 1955.

Shannon, Claude E. – Warren Weaver: The Mathematical Theory of Communication. Illinois, 
University of Illinois Press, 1949.

Shannon, Claude E. – Warren Weaver: A kommunikáció matematikai elmélete. Budapest, 
Országos Műszaki Információs Központ és Könyvtár, 1986.

Shea, Virginia: Netiquette. San Francisco, Albion Books, 1994.
Sorokowski, Piotr – A. Sorokowska – A. Oleszkiewicz – T. Frackowiak – A. Huk – K. Pisanski: 

Selfie Posting Behaviors Are Associated with Narcissism Among Men. Personality and 
Individual Differences, 85. (2015). 123–127. Online: https://doi.org/10.1016/j.paid.2015.05.004

Sperber, Dan: Rethinking Symbolism. Cambridge, Cambridge University Press, 1975.
Stachel, Peter: Identitás. A kortárs társadalom- és kultúratudományok egy központi fogalmának 

genezise, inflálódása és problémái. Ford. Mesés Péter – Erdősi Péter. Regio, 18. (2007), 4. 
3–33. Online: https://epa.oszk.hu/00000/00036/00068/pdf/003-033.pdf

Stachel, Peter: Identität. Genese, Inflation und Probleme eines für die zeitgenössischen Sozial- und 
Kulturwissenschaften zentralen Begriffs. Archiv für Kulturgeschichte, 87. (2005), 2. 395–425.

Stearns Eliot, Thomas: A kultúra meghatározása. Jegyzetlapok. Budapest, Szent István Társulat, 
2003.

Stearns Eliot, Thomas: Notes towards the Definition of Culture. New York, Harcourt, 2014.
Stöckl, Hartmut: Die Sprache im Bild – Das Bild in der Sprache. Zur Verknüpfung von Sprache 

und Bild im massenmedialen Text. Berlin – New York, De Gruyter, 2014.
Sturcz Zoltán: A szakmai nyelvművelés alapjai. Budapest, BME, 2015.
Szabó Tünde: A gondolkodó világ modellje. In memoriam Jurij Mihajlovics Lotman (1922–1993). 

Aetas, 18. (2003), 1. 113–141. Online: http://acta.bibl.u-szeged.hu/41100/1/aetas_2003_001_113-
141.pdf

Szécsi Gábor: Kommunikáció és gondolkodás. Tanulmány a nyelvi kommunikáció és a mentális 
világ kapcsolatáról. Budapest, Áron Kiadó, [2007] 2009.

Szép Eszter: Öt világirodalmi mű, ami képregényben is magával ragadó. 1749, 2021. április 
13. Online: https://1749.hu/fuggo/essze/ot-vilagirodalmi-mu-ami-kepregenyben-is-maga-
val-ragado.html

Szűcs Balázs: A jelentések nyomában. Hermeneutika Clifford Geertz kései, teoretikus írásaiban. 
Budapest, MTA PTI Etnoregionális Kutatóközpont, 2004.

Szűts Zoltán: Torlódott galaxisok. A nyomtatott szöveg és a világháló korának párhuzamai. 
Egyenlítő, 9. (2011), 7–8. 60–66.

Thomann, Christoph  –  Friedemann Schulz von Thun: Klärungshilfe 1: Handbuch für 
Therapeuten, Gesprächshelfer und Moderatoren in schwierigen Gesprächen. Hamburg, 
Rowohlt Taschenbuch Verlag, 1988.

https://doi.org/10.1515/9783110353693
https://doi.org/10.1515/9783110224504-072
https://doi.org/10.1515/9783110224504-072
https://doi.org/10.1016/j.paid.2015.05.004
https://epa.oszk.hu/00000/00036/00068/pdf/003-033.pdf
https://1749.hu/fuggo/essze/ot-vilagirodalmi-mu-ami-kepregenyben-is-magaval-ragado.html
https://1749.hu/fuggo/essze/ot-vilagirodalmi-mu-ami-kepregenyben-is-magaval-ragado.html


363

Thomas, Alexander: Analyse der Handlungswirksamkeit von Kulturstandards. In Alexander 
Thomas (szerk.): Psychologie interkulturellen Handelns. Göttingen, Hogrefe Verlag, 
1996. 57–68.

Thuróczy Gergely: Élclapok mostohagyermeke. Jankó János és a magyar képregény kezdetei 
a Bolond Miskában. Tanulmányok Budapest Múltjából, (2014), 39. 249–276. Online: http://
epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_tbm_2014_39_249-276.pdf

Tillich, Paul: Die religiöse Substanz der Kultur. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1967. 
Online: https://doi.org/10.1515/9783111576602

Toda, Masanao: A kommunikáció fogalma. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. Válogatott 
tanulmányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 83–102.

Tolcsvai Nagy Gábor: A magyar nyelv szövegtana. Budapest, Nemzeti Tankönyvkiadó, 2001.
Tóth Eszter Zs.: Kezét csókolom és kisztihand, avagy kapitalista köszönési formák a szocialista időszak-

ban. Napi Történelmi Forrás, 2018. november 5. Online: https://ntf.hu/index.php/2018/11/05/
kezet-csokolom-es-kisztihand-avagy-kapitalista-koszonesi-formak-a-szocialista-idoszakban/

Trompenaars, Fons – Charles Hampden-Turner: Riding the Waves of Culture. Understanding 
Cultural Diversity in Business. Boston/London, Nicholas Brealy, 2012.

Tylor, Edward B.: Einleitung in das Studium der Anthropologie und Civilisation. Deutsche autoris-
ierte Ausgabe von G. Siebert. Braunschweig, Friedrich Vieweg und Sohn, [1881] 1883. Online: 
https://digital.zbmed.de/physische_anthropologie/content/structure/555394

Ujhelyi Adrienn: A selfiek szociálpszichológiai vizsgálata. In Vargha András (szerk.): Lélek-net 
a léleknek: Az ember a változó technikai közegek világában. A Magyar Pszichológiai Társaság 
XXIV. Országos Tudományos Nagygyűlése. Kivonatkötet. Budapest, Magyar Pszichológiai 
Társaság. 2015. 175–176.

Ujhelyi Adrienn: A szelfizés médiareprezentációja. Alkalmazott Pszichológia, 18.  (2018), 
1. 65–74. Online: http://doi.org/10.17627/ALKPSZICH.2018.1.65

Varga Barbara: Manuel Castells és a McLuhan-galaxis halála. Jel-Kép, (1999), 2. 59–74. Online: 
http://real-j.mtak.hu/5618/2/JelKep_1999_2.pdf

Veszelszki Ágnes: Énreprezentáció. E-nyelv Magazin, 2013.  szeptember 10.  Online: 
https://e-nyelvmagazin.hu/2013/09/10/enreprezentacio/

Veszelszki Ágnes: A test vizuális reprezentációja a közösségi oldalakon. In Balázs Géza (szerk.): 
A test szemiotikája. Testjelek a mindennapokban és a művészetben. Budapest, Magyar 
Szemiotikai Társaság, 2013. 162–178.

Veszelszki Ágnes: Verbális és vizuális agresszió online: az internetes trollok. Jel-Kép, (2017), 
2. Online: https://doi.org/10.20520/JEL-KEP.2017.2.17

Vodermair, Ricarda Julia: „Erkenne dich selbst? Erschaffe dich selbst!“ – Selfie, Selbstinszenierung, 
Social Media Modifikation der Darstellungsform und Inhalte, Ästhetik der medialen Struktur 
und Selbstdiskurs im Kontext von Autobiographie und Virtualität im 21. Jahrhundert. Phd-
értekezés. München, Ludwig-Maximilians-Universität München 2020. Online: https://edoc.
ub.unimuenchen.de/26765/1/Vodermair_Ricarda_Julia.pdf

Wallace, Patricia: Az internet pszichológiája. Ford. Krajcsi Attila. Budapest, Osiris Kiadó, 2006.
Wampfler, Philippe: Generation „Social Media: wie digitale Kommunikation Leben, Beziehungen 

und Lernen Jugendlicher verändert. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019.
Watzlawick, Paul – Janet Beavin – Don Jackson: Az emberi érintkezés. Budapest, Animula 

Kiadó, 2009.
Watzlawick, Paul – Janet Beavin – Don Jackson: Az emberi érintkezés. Ford. Balázs-Piri Tamás. 

Budapest, Animula Kiadó, [1988] 2009.

http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_tbm_2014_39_249-276.pdf
http://epa.oszk.hu/02100/02120/00039/pdf/EPA02120_tbm_2014_39_249-276.pdf
https://doi.org/10.1515/9783111576602
https://ntf.hu/index.php/2018/11/05/kezet-csokolom-es-kisztihand-avagy-kapitalista-koszonesi-formak-a-szocialista-idoszakban/
https://ntf.hu/index.php/2018/11/05/kezet-csokolom-es-kisztihand-avagy-kapitalista-koszonesi-formak-a-szocialista-idoszakban/
https://digital.zbmed.de/physische_anthropologie/content/structure/555394
http://doi.org/10.17627/ALKPSZICH.2018.1.65
http://real-j.mtak.hu/5618/2/JelKep_1999_2.pdf
https://e-nyelvmagazin.hu/2013/09/10/enreprezentacio/
https://doi.org/10.20520/JEL-KEP.2017.2.17
https://edoc.ub.unimuenchen.de/26765/1/Vodermair_Ricarda_Julia.pdf
https://edoc.ub.unimuenchen.de/26765/1/Vodermair_Ricarda_Julia.pdf


364

Watzlawick, Paul – Janet Beavin – Don Jackson: Pragmatics of Human Communication. New 
York, W. W. Norton & Company, 2011.

Weaver, Warren: A kommunikáció matematikája. In Horányi Özséb (szerk.): Kommunikáció. 
Válogatott tanulmányok. I. kötet. Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1977. 71–82.

Wilke, Jürgen: Geschichtliche Bedingungen und Erscheinungsformen der Medien-
Kulturkommunikation. In Ulrich Saxer (szerk.): Medien-Kulturkommunikation. Opladen, 
Westdeutscher Verlag, 1998. 89–98. Online: https://doi.org/10.1007/978-3-322-92515-2_5

Wilson, Margaret: Six Views of Embodied Cognition. Psychonomic Bulletin & Review, 9. (2002), 
4. 45–67. Online: https://doi.org/10.3758/BF03196322

Wolf, Maryanne: Reader, Come Home. The Reading Brain in a Digital World. New York, Harper, 2018.
Wright, Steve: Banksy’s Bristol. Home Sweet Home. London, Routledge, 2007.
Youn, Hyejin – Logan Sutton – Eric Smith – Christopher Moore –  Jon F. Wilkins –  Ian 

Maddieson  –  William Croft  –  Tanmoy Bhattacharya: On the Universal Structure of 
Human Lexical Semantics. PNAS, 113. (2016), 7. 23–36. Online: https://doi.org/10.1073/
pnas.1520752113

Zörgő Szilvia: Szelf és kultúra mint a test kiterjesztése. Replika, (2021), 121–122. 7–20. Online: 
https://doi.org/10.32564/121-122.1

Zrínyifalvi Gábor: A kép archeológiája. Budapest, Kijárat Kiadó – Meridián Kiadó, 2004.
Zrínyifalvi Gábor: Ez pipa. Magritte képétől Foucault elemzéséig – és vissza. Budapest, Kijárat 

Kiadó – Meridián Kiadó, 2007.
Zugor Zoltán: Művészet mint minőségi kommunikáció. Tomori Világ, 2021. augusztus 22. Online: 

https://tomorivilag.hu/2021/08/22/muveszet-mint-minosegi-kommunikacio/

Ajánlott irodalom

Asmuth, Christoph: Bilder über Bilder, Bilder ohne Bilder. Eine neue Theorie der Bildlichkeit. 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2011.

Balázs Géza: A művészet és a nyelv születése. Budapest, MNYKNT–IKU, 2021.
Bockemühl, Michael: Bildrezeption als Bildproduktion. Ausgewählte Schriften zu Bildtheorie, 

Kunstwahrnehmung und Wirtschaftskultur. Bielefeld, Transcript, 2016.
Bódi Zoltán: Az írás és beszéd viszonya az internetes interakcióban. Magyar Nyelvőr, 128. (2004), 

3. 286–294. Online: www.c3.hu/~nyelvor/period/1283/128302.pdf
Boradkar, Prasad: Designing Things. A Critical Introduction to the Culture of Objects. 

Oxford – New York, Berg Publishers, 2010.
Bubik Veronika (szerk.): Vizualizáció a tudománykommunikációban. Budapest, ELTE TTK, 2013.
Carroll, Noél: Theorizing the Moving Image. Cambridge, Cambridge University Press, 1996.
Cságoly, Ferenc: Három könyv az építészetről. I. kötet. A szépség. Budapest, Akadémiai Kiadó, 

2014.
Csíkszentmihályi, Mihály – Eugene Rochberg-Halton: Tárgyaink tükrében. Az vagy, amit bir-

tokolsz. Ford. Bozai Ágota. Budapest, Libri, 2011.
Danto, Arthur C.: A közhely színeváltozása: művészetfilozófia. Ford. Sajó Sándor. Budapest, 

Enciklopédia Kiadó, 1996.
Faulstich, Werner (szerk.): Kritische Stichwörter zur Medienwissenschaft. München, Wilhelm 

Fink, 1979.
Fix, Ulla – Hans Wellmann (szerk.): Bild im Text – Text und Bild. Heidelberg, Winter, 2000.

https://doi.org/10.1007/978-3-322-92515-2_5
https://doi.org/10.3758/BF03196322
https://doi.org/10.1073/pnas.1520752113
https://doi.org/10.1073/pnas.1520752113
https://doi.org/10.32564/121-122.1
https://tomorivilag.hu/2021/08/22/muveszet-mint-minosegi-kommunikacio/
http://www.c3.hu/~nyelvor/period/1283/128302.pdf


365

Foucault, Michel: Worte und Bilder. In Michel Foucault: Dits et Ecrits. Schriften in vier Bänden. 
Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2001. 794–797.

Goffman, Erving: Strategische Interaktion. München, Hanser, 1981.
Gombrich, Ernst H.: Művészet és illúzió. Ford. Szabó Árpád. Budapest, Gondolat Kiadó, 1972.
Hall, Stuart – Dorothy Hobson – Andrew Lowe – Paul Willis: Culture, Media, Language. 

Working Papers in Cultural Studies, 1972–79. London, Routledge, 1980. Online: https://doi.
org/10.4324/9780203381182

Heskett, John: Design. A Very Short Introduction. Oxford – New York, Oxford University Press, 2012.
Highmore, Ben (szerk.): The Design Culture Reader. London – New York, Routledge, 2009.
Ivins, William M.: A  nyomtatott kép és  a  vizuális kommunikáció. Ford. Lugosi Lugo 

László – Szappanosné Dr. Simon Erzsébet. Budapest, Enciklopédia Kiadó, 2001.
Kepes György: A látás nyelve. Budapest, Gondolat Kiadó, 1979.
Kepes György: A világ új képe a művészetben és a tudományban. Budapest, Corvina Kiadó, 1979.
Kibédi-Varga, Áron: „A szó-és-kép viszonyok leírásának ismérvei.” In Bacsó Béla (szerk.): 

Kép – fenomén – valóság. Budapest, Kijárat Kiadó, 1997. 300–320.
Kotics József: Mások tekintetében. Miskolc, Miskolci Egyetem, 2001.
Merleau-Ponty, Maurice: A közvetett nyelv és a csend hangjai. In Bacsó Béla (szerk.): Kép, 

fenomén, valóság. Budapest, Kijárat Kiadó, 1997. 142–177.
Miklós Pál: Vizuális kultúra – vizuális művészetek. Kultúra és Közösség, 7. (1980), 6. 22–25.
Muckenhaupt, Manfred: Text und Bild. Grundfragen der Beschreibung von Text-Bild-

Kommunikation aus sprachwissenschaftlicher Sicht. Tübingen, Gunter Narr Verlag, 1985.
Némedi Dénes (szerk.): Talcott Parsons a társadalmi rendszerről. Válogatott összefoglalók. Ford. 

Bozóky András – Tardos Róbert – Némedi Dénes. Budapest, ELTE, 1988.
Némedi Dénes (szerk.): Válogatás Talcott Parsons cselekvéselméleti írásaiból. Ford. Molnár 

Attila – Némedi Dénes – Szakadát István. Budapest, Művelődési Minisztérium, 1985.
Petykó Márton: A blog műfaji jellemzőinek korpuszalapú vizsgálata. Magyar Nyelvőr, 136. (2012), 

1. 45–72.
Sachs-Hombach, Klaus (szerk.): Bildtheorien. Anthropologische und kulturelle Grundlagen des 

Visualistic Turn. Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2009.
Schneider, Jan Georg: Language and Mediality. On the Medial Status of ‘Everyday Language’. 

Language & Communication, 26. (2007), 3–4. 331–342. Online: https://doi.org/10.1016/j.
langcom.2006.02.008

Schneider, Jan Georg: Sprache – Bild – Text. Ein linguistisch-semiotischer Überblick. In Gabriela 
Scherer – Steffen Volz (szerk.): Im Bildungsfokus: Bilderbuchrezeptionsforschung. Trier, 
WVT, 2016. 11–33.

Smith, Ken – Sandra Moriarty – Gretchen Barbatsis – Keith Kenney (szerk.): Handbook of 
Visual Communication. Theory, Methods, and Media. Mahwah, NJ, Lawrence Erlbaum 
Associates, 2005.

Straßner, Erich: Text-Bild-Kommunikation. Tübingen, Niemeyer, 2002.
Szűts Zoltán: Az új internet kommunikációs formák mint a szöveg teste. Szépirodalmi Figyelő, 

(2009), 2. 39–51.
Virilio, Paul: Az információs bomba. Ford. Ádám Anikó. Budapest, Sirály Könyvkiadó, 2002.

https://doi.org/10.4324/9780203381182
https://doi.org/10.4324/9780203381182
https://doi.org/10.1016/j.langcom.2006.02.008
https://doi.org/10.1016/j.langcom.2006.02.008


366

Felhasznált web- és közösségi felületek

A képek teljes jegyzéke QR kódon keresztül tekinthető meg, mivel könyvünkhöz a közös-
ségi média felületeit is felhasználtuk, ezért képi kiterjesztések által azonosíthatók be 
a források és azok paraméterei. Például:
www.amsterdamstreetart.com
www.elphickkarl.com
Instagram/graff.funk
Instagram/abstract_harmony/franck Gérard
Instagram/ streetarteverywhere
Instagram/sophiegunnol
Instagram/#graffittiart
Instagram/#graffitistyle
Instagram/#contemporary_art

A felhasznált képek további forrásai

www.amsterdamstreetart.com/
https://www.asanet.org/talcott-parsons/ 
https://eu.azcentral.com/
http://communicatio.hu/doktoriprogramok/kommunikacio/belso/bevhumankomm/20041/mead-

ghvelicsg.htm
http://grafffunk.com
http://hu.languagesindanger.eu/book-of-knowledge/iras/
http://laszloartgorog.hu/
http://tarstudszotar.adatbank.transindex.ro/?szo=46
http://vicces-polok.hu/kategoria/vicces-feliratu-polok
https://axioart.com/tetel/tovarisi-konyec-a-magyar-demokrata-forum-1989-ben-orosz-ist
https://de.wikipedia.org/wiki/Milton_Glaser
https://demo.reasonablegraph.org/archive/item/815
https://domokosikitekinto.eoldal.hu/cikkek/tarka-szottes/ki-szivet-osztja-szet.html
https://en.m.wikipedia.org/wiki/Eric_Berne
https://en.wikipedia.org/wiki/Clifford_Geertz
https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_Burnett_Tylor
https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_T._Hall
https://en.wikipedia.org/wiki/Ernst_Mach
https://en.wikipedia.org/wiki/Erving_Goffman
https://en.wikipedia.org/wiki/Erwin_Panofsky
https://en.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9rard_Genette
https://en.wikipedia.org/wiki/George_Herbert_Mead
https://en.wikipedia.org/wiki/Karl_B%C3%BChler
https://en.wikipedia.org/wiki/Marshall_McLuhan
https://en.wikipedia.org/wiki/Neil_Postman
https://en.wikipedia.org/wiki/Nelson_Goodman

http://www.amsterdamstreetart.com
http://www.elphickkarl.com
http://Instagram/graff.funk
http://Instagram/abstract_harmony/franck Gérard
http://Instagram/ streetarteverywhere
http://Instagram/sophiegunnol
http://Instagram/#graffittiart
http://Instagram/#graffitistyle
http://Instagram/#contemporary_art
https://www.amsterdamstreetart.com/
https://eu.azcentral.com/
http://communicatio.hu/doktoriprogramok/kommunikacio/belso/bevhumankomm/20041/meadghvelicsg.htm
http://communicatio.hu/doktoriprogramok/kommunikacio/belso/bevhumankomm/20041/meadghvelicsg.htm
https://grafffunk.com/
http://hu.languagesindanger.eu/book-of-knowledge/iras/
http://laszloartgorog.hu/
http://tarstudszotar.adatbank.transindex.ro/?szo=46
http://vicces-polok.hu/kategoria/vicces-feliratu-polok
https://axioart.com/tetel/tovarisi-konyec-a-magyar-demokrata-forum-1989-ben-orosz-ist
https://de.wikipedia.org/wiki/Milton_Glaser
https://demo.reasonablegraph.org/archive/item/815
https://domokosikitekinto.eoldal.hu/cikkek/tarka-szottes/ki-szivet-osztja-szet.html
https://en.m.wikipedia.org/wiki/Eric_Berne
https://en.wikipedia.org/wiki/Clifford_Geertz
https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_Burnett_Tylor
https://en.wikipedia.org/wiki/Edward_T._Hall
https://en.wikipedia.org/wiki/Ernst_Mach
https://en.wikipedia.org/wiki/Erving_Goffman
https://en.wikipedia.org/wiki/Erwin_Panofsky
https://en.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9rard_Genette
https://en.wikipedia.org/wiki/George_Herbert_Mead
https://en.wikipedia.org/wiki/Karl_B%C3%BChler
https://en.wikipedia.org/wiki/Marshall_McLuhan
https://en.wikipedia.org/wiki/Neil_Postman
https://en.wikipedia.org/wiki/Nelson_Goodman


367

https://en.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Magritte
https://en.wikipedia.org/wiki/Roland_Barthes
https://en.wikipedia.org/wiki/Roman_Jakobson
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Guilt_of_Gold_Teeth
https://en.wikipedia.org/wiki/Theodore_Newcomb
https://en.wikipedia.org/wiki/Walter_J._Ong
https://entertainment.howstuffworks.com/arts/literature/war-of-the-worlds.htm
https://fejmuves.blog.hu/2016/02/09/nemafilmek_amelyek_ma_is_nezhetoek_es_szorakoztatoak
https://femina.hu/kapcsolat/kepek-tarskereson-kutatas
https://fidelio.hu/vizual/egy-anya-agyanak-keplete-153223.html
https://fidelio.hu/vizual/egy-anya-agyanak-keplete-153223.html, www.instagram.com/p/

CapzA5tlTKk/
https://fk-tudas.hu/hangulatjel
https://hu.piliapp.com/facebook-symbols/
https://hu.wikipedia.org/wiki/Bronis%C5%82aw_Malinowski_(antropol%C3%B3gus)
https://hu.wikipedia.org/wiki/Claude_L%C3%A9vi-Strauss
https://hu.wikipedia.org/wiki/Franz_Boas
https://hu.wikipedia.org/wiki/Jean_Piaget
https://hu.wikipedia.org/wiki/Matthew_Arnold
https://hu.wikipedia.org/wiki/Peter_L._Berger
https://hu.wikipedia.org/wiki/T._S._Eliot
https://idegen-szavak-szotara.hu/hype-jelent%C3%A9se
https://infostart.hu/kulfold/2021/05/02/osszecsapasokkal-fejezodtek-be-a-majus-elsejei-demon-

straciok-berlinben
https://kepzelmeszek.wordpress.com/rene-magritte/
https://kreativkontroll.hu/trendelemzes/a-vizualis-tortenetmeseles-6-eleme/
https://kulturpart.hu/2014/02/23/a_legbizarrabb_konyvcimek_amiket_valaha_olvastal
https://kunstgeschichte.philhist.unibas.ch/de/personen/gottfried-boehm
https://managementmania.com/en/dean-c-barnlund
https://marieclaire.hu/
https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/3-752.html
https://mult-kor.hu/20111118_hires_mualkotasok_rejtett_uzeneteit_keresik
https://psychology.fandom.com/wiki/Charles_Peirce
https://reviews.tn/hu/signification-emoji-smileys-cachees/
https://ro.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick
https://rtl.hu/xxi-szazad/2022/01/30/tovarisi-konyec-plakat-orosz-istvan-rendszervaltas
https://webshark.hu/hirek/kozossegi-media-statisztikak/
www.bbvaopenmind.com/en/authors/manuel-castells/
www.britannica.com/biography/Charles-Horton-Cooley
www.classicfm.com/composers/beethoven/news/beethoven-9-flashmob/
www.facebook.com/jurilotman100/photos/a.100503535138983/100503425138994/?type=3
www.femcafe.hu/cikkek/home-design/emojik-jelentese-hangulatjelek
www.natcom.org/communication-currents/flash-memory-history-flash-mobs
www.researchcenter.hu/cikkek/magyar-kozossegi-media-korkep/
www.saw-leipzig.de/de/mitglieder/dornseifff
www.instagram.com/banksy/

https://en.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Magritte
https://en.wikipedia.org/wiki/Roland_Barthes
https://en.wikipedia.org/wiki/Roman_Jakobson
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Guilt_of_Gold_Teeth
https://en.wikipedia.org/wiki/Theodore_Newcomb
https://en.wikipedia.org/wiki/Walter_J._Ong
https://entertainment.howstuffworks.com/arts/literature/war-of-the-worlds.htm
https://fejmuves.blog.hu/2016/02/09/nemafilmek_amelyek_ma_is_nezhetoek_es_szorakoztatoak
https://femina.hu/kapcsolat/kepek-tarskereson-kutatas
https://fidelio.hu/vizual/egy-anya-agyanak-keplete-153223.html
https://fidelio.hu/vizual/egy-anya-agyanak-keplete-153223.html
https://www.instagram.com/p/CapzA5tlTKk/
https://www.instagram.com/p/CapzA5tlTKk/
https://fk-tudas.hu/hangulatjel
https://hu.piliapp.com/facebook-symbols/
https://hu.wikipedia.org/wiki/Bronis%C5%82aw_Malinowski_(antropol%C3%B3gus)
https://hu.wikipedia.org/wiki/Claude_L%C3%A9vi-Strauss
https://hu.wikipedia.org/wiki/Franz_Boas
https://hu.wikipedia.org/wiki/Jean_Piaget
https://hu.wikipedia.org/wiki/Matthew_Arnold
https://hu.wikipedia.org/wiki/Peter_L._Berger
https://hu.wikipedia.org/wiki/T._S._Eliot
https://idegen-szavak-szotara.hu/hype-jelent%C3%A9se
https://infostart.hu/kulfold/2021/05/02/osszecsapasokkal-fejezodtek-be-a-majus-elsejei-demonstraciok-berlinben
https://infostart.hu/kulfold/2021/05/02/osszecsapasokkal-fejezodtek-be-a-majus-elsejei-demonstraciok-berlinben
https://kepzelmeszek.wordpress.com/rene-magritte/
https://kreativkontroll.hu/trendelemzes/a-vizualis-tortenetmeseles-6-eleme/
https://kulturpart.hu/2014/02/23/a_legbizarrabb_konyvcimek_amiket_valaha_olvastal
https://kunstgeschichte.philhist.unibas.ch/de/personen/gottfried-boehm
https://managementmania.com/en/dean-c-barnlund
https://marieclaire.hu/
https://mek.oszk.hu/02100/02115/html/3-752.html
https://mult-kor.hu/20111118_hires_mualkotasok_rejtett_uzeneteit_keresik
https://psychology.fandom.com/wiki/Charles_Peirce
https://reviews.tn/hu/signification-emoji-smileys-cachees/
https://ro.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick
https://rtl.hu/xxi-szazad/2022/01/30/tovarisi-konyec-plakat-orosz-istvan-rendszervaltas
https://webshark.hu/hirek/kozossegi-media-statisztikak/
https://www.bbvaopenmind.com/en/authors/manuel-castells/
https://www.britannica.com/biography/Charles-Horton-Cooley
https://www.classicfm.com/composers/beethoven/news/beethoven-9-flashmob/
https://www.facebook.com/jurilotman100/photos/a.100503535138983/100503425138994/?type=3
https://www.femcafe.hu/cikkek/home-design/emojik-jelentese-hangulatjelek
https://www.natcom.org/communication-currents/flash-memory-history-flash-mobs
https://www.researchcenter.hu/cikkek/magyar-kozossegi-media-korkep/
https://www.saw-leipzig.de/de/mitglieder/dornseifff
https://www.instagram.com/banksy/


368

www.instagram.com/banksy_archive/p/Bw1KRqfFjkD/?utm_medium=share_sheet
www.amagyartermek.hu
www.amsterdamstreetart.com
www.arcanum.hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/sz-F3D93/

sziv2-F3F3F/
www.artist.hu
www.behir.hu
www.delzalapress.hu
www.eduline.hu
www.epa.oszk.hu
www.euronews.com/2019/09/08/watch-live-sarajevo-hosts-first-gay-pride-amidst-threats-

of-violence www.europarl.europa.eu/news/hu/headlines/society/20200326STO75917/
felretajekoztatas-es-alhirek-virusszeruen-terjednek-a-covid-19-jarvany-idejen

www.felvidek.ma
www.gamestar.hu
www.horizont.net/medien/nachrichten/Pew-Research-Center-Facebook-bleibt-beliebtestes-

soziales-Netzwerk-bei-US-Teenagern-133795
www.infopapa.hu
www.instagram.com/p/CaRXEbXgn9A/?igshid=YmMyMTA2M2Y%3D
www.kislexikon.hu/kekharisnya.html#ixzz7I4jtqG4c
www.magyarhirlap.hu/hetvegi-melleklet/20210424-blikkfang
www.martfumuvhaz.hu
www.meska.hu
www.milka.com
www.milka.hu
www.mlbe.hu/netikett.htm
www.mrdoodleshop.com
www.napidumak.blog.hu
www.nethuszar.ro
www.olkt.net
www.partybox.hu
www.pinterest.hu
www.sans.org/sites/default/files/202010/OUCH%21%20October%202020%20%20Fake%20

News%20%28Jason%20Jordan%29_v3-Hungarian.pdf
www.stockphoto.com
www.streetart.com
www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pag-

es/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
www.szivhangegyesulet.hu
www.szivkuldi.hu/lelekbuvar/tarskereso_1x1/milyen-az-idealis-tarskereso-profilkep/
www.szubkultura.blog.hu
www.tenyo.hu
www.toochee.reblog.hu
www.universal.at/p/wall-art-kuechenrueckwand-banksy-girl-with-the-red-ballon
www.webnode.hu
www.wikiszotar.hu/ertelmezo-szotar/Szív

https://www.instagram.com/banksy_archive/p/Bw1KRqfFjkD/?utm_medium=share_sheet
http://www.amagyartermek.hu
http://www.amsterdamstreetart.com
http://www.arcanum.hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/sz-F3D93/sziv2-F3F3F/
http://www.arcanum.hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-magyar-etimologiai-szotar-F14D3/sz-F3D93/sziv2-F3F3F/
http://www.artist.hu
http://www.behir.hu
http://www.delzalapress.hu
http://www.eduline.hu
http://www.epa.oszk.hu
http://www.euronews.com/2019/09/08/watch-live-sarajevo-hosts-first-gay-pride-amidst-threats-of-violence
http://www.euronews.com/2019/09/08/watch-live-sarajevo-hosts-first-gay-pride-amidst-threats-of-violence
http://www.felvidek.ma
http://www.gamestar.hu
http://www.horizont.net/medien/nachrichten/Pew-Research-Center-Facebook-bleibt-beliebtestes-soziales-Netzwerk-bei-US-Teenagern-133795
http://www.horizont.net/medien/nachrichten/Pew-Research-Center-Facebook-bleibt-beliebtestes-soziales-Netzwerk-bei-US-Teenagern-133795
http://www.infopapa.hu
http://www.instagram.com/p/CaRXEbXgn9A/?igshid=YmMyMTA2M2Y%3D
http://www.kislexikon.hu/kekharisnya.html#ixzz7I4jtqG4c
http://www.magyarhirlap.hu/hetvegi-melleklet/20210424-blikkfang
http://www.martfumuvhaz.hu
https://www.meska.hu
http://www.milka.com
http://www.milka.hu
http://www.mlbe.hu/netikett.htm
http://www.mrdoodleshop.com
http://www.napidumak.blog.hu
http://www.nethuszar.ro
http://www.olkt.net
http://www.partybox.hu
http://www.pinterest.hu
http://www.sans.org/sites/default/files/202010/OUCH%21 October 2020  Fake News %28Jason Jordan%29_v3-Hungarian.pdf
http://www.sans.org/sites/default/files/202010/OUCH%21 October 2020  Fake News %28Jason Jordan%29_v3-Hungarian.pdf
http://www.stockphoto.com
http://www.streetart.com
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
http://www.sulinet.hu/oroksegtar/data/magyarorszagi_nemzetisegek/romak/multikulturalizmus/pages/005_a_kulturalis_identitasrol.htm
http://www.szivhangegyesulet.hu
http://www.szivkuldi.hu/lelekbuvar/tarskereso_1x1/milyen-az-idealis-tarskereso-profilkep/
http://www.szubkultura.blog.hu
http://www.tenyo.hu
https://toochee.reblog.hu/
http://www.universal.at/p/wall-art-kuechenrueckwand-banksy-girl-with-the-red-ballon
http://www.webnode.hu
https://wikiszotar.hu/ertelmezo-szotar/Sz%C3%ADv


Könyvünkben a nyelv- és a kultúratudományok met-
széspontjában elhelyezkedő kultúrakommunikáció 
fogalmát vezetjük be, és értelmezzük interdiszciplináris 
megközelítésben az egyéni, a társas és a közösségi kom-
munikáció legtágabb kontextusában. Ezt azért tartjuk 
szükségesnek, mert napjaink kommunikációs eszközei 
és a rájuk jellemző verbális és vizuális alakzatok sajátos 
kultúrateremtő erővel bírnak. Ennek megismeréséhez és 
leírásához alkalmazzuk a kultúrakommunikáció fogalmát, 
amit alkalmasnak tartunk arra is, hogy segítségével megál-
lapításokat tegyünk korunk kommunikációs kultúrájáról. 
E felismerésig hosszú út vezetett el, amelynek egy nyel-
vész és egy kulturális antropológus közösen vágott neki 
azzal a szándékkal, hogy az általunk képviselt diszciplínák 
módszertanát párhuzamosan alkalmazva határozzák meg 
a 21. századra jellemző kultúrakommunikáció és kultú-
raközvetítés ismérveit. Ezen a hosszú úton támpontként 
szolgáltak számunkra az ismert kommunikációs modellek, 
számos híres nyelv- és kultúrakutató gondolata, a verbá-
lis és a vizuális kommunikáció történelmileg kialakult 
szabályrendszerei és jelenkori anomáliái, amik napjaink 
kommunikációs szituációiban a töréseket és a félreérté-
seket okozzák. Könyvünkkel arra szeretnénk inspirálni 
az olvasókat, hogy felvetéseink mentén bátran nézzenek 
szembe saját kommunikációs szokásaikkal, s annak tudatá-
ban változtassanak ezeken, hogy a verbalitás és a vizualitás 
elemei együttesen határozzák meg a beszédpartnerek felé 
küldött üzeneteink minőségét. 


	Előszó
	Bevezetés
	1. A kultúrakommunikáció fogalmának szükségessége és az első alapvetések
	1.1. A kultúrakommunikáció fogalmának előzményei
	1.2. A verbális és a vizuális kommunikáció közötti kapcsolatról
	1.3. A verbális és a vizuális kommunikáció egységéről
	1.4. Kultúrakommunikációs műfajok
	1.5. Vizuális és verbális kódolási tapasztalatok 
egy szíves példa kapcsán és azon túl

	2. A kultúrakommunikáció fogalmának megalapozása
	2.1. Kulturálisan kódolunk, jelekből olvasunk, rendszerben értelmezünk
	2.2. A kulturális kódok szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.3. Az értelmezési kódok és a kulturális jelentések szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.4. A kulturális és kommunikációs tér szerepe a kultúrakommunikációban
	2.5. A kommunikációs hatalom szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.6. A kulturális kompetencia szerepe 
a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.7. A kommunikáció és a kultúra modellalapú kapcsolata
	2.8. A dekódolás modern folyamata
	2.9. A kultúra és a kommunikáció közötti funkcionális kapcsolat
	2.10. Kultúrakommunikáció és társadalmi párbeszéd a kultúráról
	2.11. A vizuális és a verbális kultúra versengése
	2.12. A kultúrakommunikáció mint kulturális műfaj
	2.13. A kommunikáció szerepe a kulturális modellekben

	3. A kultúrakommunikáció mint a verbális 
és a vizuális kultúra kézbesítője
	3.1. Azonos és eltérő funkciójú kódrendszerek
	3.2. Minőségi elmozdulások a kommunikációs terekben
	3.3. Mennyiségi elmozdulások a kommunikációs terekben
	3.4. Kommunikációs torzulások
	3.5. Strukturális váltások
	3.6. Nyílt és zárt kommunikációs terek találkozása
	3.7. Kommunikációs textúrák változásai a modern kommunikációs terekben
	3.8. Közösségi emocionalitás a közösségi média felületein
	3.9. Beszédaktusváltások

	4. A szó és a kép viszonya a kultúrakommunikációban
	4.1. A képnyelvészet fogalma
	4.2. A szó és a kép lineáris viszonya: „A médium maga az üzenet”
	4.3. A szó és kép transzformatív viszonya: 
„Egy médium mindig kétszer születik” 
(intertextualitás, intermedialitás és hibriditás)
	4.4. A szó és kép interdependens viszonya: nyelvi képek, képi nyelv
	4.5. A kép és a szó funkcionális viszonya
	4.6. A szó és a kép reflexív viszonya

	5. A szó és a kép összeolvadása 
a kultúrakommunikációban
	5.1. A kultúra mint keretezési gyakorlat
	5.2. A keretezés mint kommunikációs gyakorlat
	5.3. Kommunikációs és kulturális regiszterek
	5.4. A kulturális reprezentáció és prezentáció regiszterei és terei
	5.5. Vizuális és verbális rekonstrukció
	5.6. Tárgyilagos és szimbolikus referenciális viszonyok
	5.7.A kulturális és társadalmi interakciók szimbolikussága

	Összegzés
	Bibliográfia
	1. táblázat: Magas- és populáris kultúra
	2. táblázat: Jelentésszerveződések
	3. táblázat: A kommunikációs útvonal
	4. táblázat: Intermediális transzformációk
	5. táblázat: Hatások és csatornák dinamikája McLuhan alapján
	6. táblázat: Az interpretáció lépései
	7. táblázat: Képi funkciók
	8. táblázat: Kódolási irányok
	9. táblázat: Jelentésfunkciók
	10. táblázat: A képi funkciók dinamikája
	11. táblázat: Kulturális funkciók Hall és Hall (2000) alapján
	12. táblázat: Kulturális funkciók Hofstede alapján
	13. táblázat: Kulturális funkciók összevetése
	14. táblázat: A keretezés szintjei
	15. táblázat: A keretezés terei és eszközei
	WEB-1100 Kultúrakommunikáció és kultúraközvetítés a 21. század elején_4.pdf
	Előszó
	Bevezetés
	1. A kultúrakommunikáció fogalmának szükségessége és az első alapvetések
	1.1. A kultúrakommunikáció fogalmának előzményei
	1.2. A verbális és a vizuális kommunikáció közötti kapcsolatról
	1.3. A verbális és a vizuális kommunikáció egységéről
	1.4. Kultúrakommunikációs műfajok
	1.5. Vizuális és verbális kódolási tapasztalatok 
egy szíves példa kapcsán és azon túl

	2. A kultúrakommunikáció fogalmának megalapozása
	2.1. Kulturálisan kódolunk, jelekből olvasunk, rendszerben értelmezünk
	2.2. A kulturális kódok szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.3. Az értelmezési kódok és a kulturális jelentések szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.4. A kulturális és kommunikációs tér szerepe a kultúrakommunikációban
	2.5. A kommunikációs hatalom szerepe a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.6. A kulturális kompetencia szerepe 
a kultúrakommunikáció folyamatában
	2.7. A kommunikáció és a kultúra modellalapú kapcsolata
	2.8. A dekódolás modern folyamata
	2.9. A kultúra és a kommunikáció közötti funkcionális kapcsolat
	2.10. Kultúrakommunikáció és társadalmi párbeszéd a kultúráról
	2.11. A vizuális és a verbális kultúra versengése
	2.12. A kultúrakommunikáció mint kulturális műfaj
	2.13. A kommunikáció szerepe a kulturális modellekben

	3. A kultúrakommunikáció mint a verbális 
és a vizuális kultúra kézbesítője
	3.1. Azonos és eltérő funkciójú kódrendszerek
	3.2. Minőségi elmozdulások a kommunikációs terekben
	3.3. Mennyiségi elmozdulások a kommunikációs terekben
	3.4. Kommunikációs torzulások
	3.5. Strukturális váltások
	3.6. Nyílt és zárt kommunikációs terek találkozása
	3.7. Kommunikációs textúrák változásai a modern kommunikációs terekben
	3.8. Közösségi emocionalitás a közösségi média felületein
	3.9. Beszédaktusváltások

	4. A szó és a kép viszonya a kultúrakommunikációban
	4.1. A képnyelvészet fogalma
	4.2. A szó és a kép lineáris viszonya: „A médium maga az üzenet”
	4.3. A szó és kép transzformatív viszonya: 
„Egy médium mindig kétszer születik” 
(intertextualitás, intermedialitás és hibriditás)
	4.4. A szó és kép interdependens viszonya: nyelvi képek, képi nyelv
	4.5. A kép és a szó funkcionális viszonya
	4.6. A szó és a kép reflexív viszonya

	5. A szó és a kép összeolvadása 
a kultúrakommunikációban
	5.1. A kultúra mint keretezési gyakorlat
	5.2. A keretezés mint kommunikációs gyakorlat
	5.3. Kommunikációs és kulturális regiszterek
	5.4. A kulturális reprezentáció és prezentáció regiszterei és terei
	5.5. Vizuális és verbális rekonstrukció
	5.6. Tárgyilagos és szimbolikus referenciális viszonyok
	5.7.A kulturális és társadalmi interakciók szimbolikussága

	Összegzés
	Bibliográfia
	1. táblázat: Magas- és populáris kultúra
	2. táblázat: Jelentésszerveződések
	3. táblázat: A kommunikációs útvonal
	4. táblázat: Intermediális transzformációk
	5. táblázat: Hatások és csatornák dinamikája McLuhan alapján
	6. táblázat: Az interpretáció lépései
	7. táblázat: Képi funkciók
	8. táblázat: Kódolási irányok
	9. táblázat: Jelentésfunkciók
	10. táblázat: A képi funkciók dinamikája
	11. táblázat: Kulturális funkciók Hall és Hall (2000) alapján
	12. táblázat: Kulturális funkciók Hofstede alapján
	13. táblázat: Kulturális funkciók összevetése
	14. táblázat: A keretezés szintjei
	15. táblázat: A keretezés terei és eszközei




