
215

Pocskai Ákos

TER ROR ISTA ESZM ER ENDSZER EK 
M EGJELENÉSE A Z ISZL Á M BA N

Az iszlá m és a dzsihádista 
ter ror izmus összefüggései

Szakmai tapasztalatok, illetve az azzal egybevágó általános közvélekedés alapján 
elmondható, hogy az iszlám terrorizmus napjaink egyik meghatározó biztonsági 
fenyegetése, amely az utóbbi évtizedekben Európában is szignifikánssá vált. Emiatt 
egyre inkább elterjedtté vált az a nézet, amely összefüggést vél felfedezni a terrorizmus 
és az iszlám között. A terrorizmus jelenségével, okaival, alakulásával kevésbé, vagy 
egyáltalán nem foglalkozók körében egyre gyakrabban fordul elő, hogy a terrorizmus 
hallatán először az iszlámra asszociálnak, és olyanra is többször láthatunk példát, 
hogy arab származású, illetve muszlim személyek kapcsán felmerül a terrorizmussal 
való összefüggés gondolata.

Másrészről megállapítható azonban, hogy a muszlimok többsége elítéli az erőszakot, 
az iszlám legtöbb követővel rendelkező irányzatai általában elhatárolódnak a szélsőséges 
tanoktól. Széles körben elfogadott felfogás szerint az iszlám a béke vallása, és helyes 
értelmezéssel nem található összefüggés a támadások és az iszlám tanítása között. 1 

A tanulmány célja, hogy a fenti álláspontok figyelembevételével kísérletet tegyen 
annak megválaszolására, hogy van-e, és ha igen, akkor milyen kapcsolat ismerhető 
fel az iszlám tanítása és az iszlám nevében elkövetett támadások között.

Ennek megválaszolásához szükség van az iszlámnak a téma tekintetében jelentős 
szempontokból történő vizsgálatára.

Az iszlá m – k ategor izálási problémák

Az iszlám terrorizmust nagyon sok esetben a vallási alapú terrorizmus kategóriá-
jába soroljuk, tekintettel arra, hogy az iszlám az öt világvallás egyike, a dzsihádista 

1	 Dzsihád. Online: https://iszlam.com/iszlam-az-elet-vallasa/iszlam-alapismeretek/item/54- 
dzsihad-szent-haboru

DOI: https://doi.org/10.36250/01259_11

https://iszlam.com/iszlam-az-elet-vallasa/iszlam-alapismeretek/item/54-dzsihad-szent-haboru
https://iszlam.com/iszlam-az-elet-vallasa/iszlam-alapismeretek/item/54-dzsihad-szent-haboru
https://doi.org/10.36250/01259_11


Ter ror izmus216

terrorszervezetek által alkalmazott ideológiák pedig összefüggésben vannak az isz-
lám egyes tanaival.

Amennyiben vallásként tekintünk az iszlámra, meg kell válaszolnunk azt a kérdést, 
hogy miért éppen az iszlám bizonyos tételei válnak a terrorista eszmék alapjává, 
illetve mi az oka annak, hogy más vallások körében egyáltalán nem, vagy sokkal 
kisebb mértékben figyelhető meg a hívek körében a terrorizmus jelensége?

A vizsgálat során természetesen különös tekintettel kell lenni arra a körülményre, 
hogy hiba lenne az iszlámot általánosságban összefüggésbe hozni a terrorista cso-
portokkal, illetve cselekményekkel, hiszen az iszlámnak számos irányzata létezik, 
a muszlimok száma pedig megközelíti az 1,8 milliárdot – a Föld lakosságának közel 
negyedét –, akiknek értelemszerűen csak töredéke tart kapcsolatot terroristákkal. 
Ha a feltett kérdéseinkre megalapozott választ akarunk adni, akkor először célszerű 
meghatározni az iszlám mibenlétét, jelentőségét, hatásait, ami további kérdéseket 
eredményez.

Vallás-e az iszlám?

Erre a kérdésre tulajdonképpen csak helyes válaszokat tudunk adni.
	◆ Igen, hiszen az öt világvallás egyike, és – bár nincs egységesen elfogadott 

fogalommeghatározás a vallásra – az iszlám lényegében mindegyik definí-
ciónak megfelel.

	◆ Ezzel szemben a nem válasz is indokolható, hiszen az egyes irányzatok köré 
államok, regionális hatalmak, hadseregek és politikai törekvések, áramlatok 
szerveződnek, amelyek messze túlmutatnak mind a szűkebb, mind pedig 
a tágabb értelemben vett teológiai kereteken.

Talán a leghelyesebb válasz az lehet a kérdésre, hogy: nem csak. Vagy az, hogy: is.
A probléma megértése érdekében felül kell vizsgálnunk a vallásról alkotott el-

képzeléseinket, vagy egy kicsit szélesebb látószögből kell azokat vizsgálni.
A nyugati világban, ahol a vallás évszázadok óta „el van választva” az államtól, ter-

mészetesnek vesszük, hogy a vallási – elsősorban keresztény – felekezetek alapvetően 
szakrális, az e világi életen túli, illetve transzcendentális kérdésekkel foglalkoznak. 
Az e világi témákat, mint például az erkölcsös életvitel kérdése, jellemzően szintén 
a túlvilági szempontok figyelembevételével közelítik meg. A keresztény egyházak 
a hatalomból, a politikából évszázadok alatt, fokozatosan lényegében kiszorultak, 
közhatalmi szerepük nem meghatározó.



Ter ror ista eszmer endszer ek megjelenése az iszlá mba n 217

Más a helyzet azonban az iszlám világban. A 7–8. században kialakuló iszlám 
kezdetektől fogva arra törekedett, hogy felszámolja a korabeli Arábia lakosságára 
jellemző törzsi-nemzetségi társadalmat, és létrehozza saját társadalmi rendjét, ahol 
a közösséghez tartozás egyetlen és kizárólagos feltétele az iszlám elfogadása, nem 
pedig a leszármazás, a közös nyelv vagy kultúra. A társadalom legszélesebb kerete 
a minden muszlimot magába foglaló umma, amely egyben a közhatalom letétemé-
nyese is, az uralkodó réteg legitimitása csak ebből származtatható.

A muszlimok életvitelét – esetenként a legapróbb, gyakorlati jellegű magatartá-
sokat, mint az étkezésre, tisztálkodásra vonatkozó szabályok – az iszlám előírásai 
határozzák meg. Ebből következően az egyénnek az iszlámhoz való viszonya nem 
magánügy, mint a nyugati társadalmakban a vallás kérdése, hanem közügy. Mindezek 
mellett az iszlám előírásai szerint élni, jó muszlimnak lenni erény, amely általános-
ságban elismerést von maga után. Jelentősen különbözik továbbá a nyugati kultúra 
egyénhez való viszonyulásától az iszlám emberfelfogása is. Míg nyugaton az individu-
alizmus, az egyén jelentőségének, az önmegvalósítás szükségességének hangsúlyozása 
áll a középpontban, addig az iszlám társadalmában az umma jelentőségének követ-
keztében az egyén csak a közösség tagjaként határozhatja meg önmagát, kizárólag 
a közösség útján érvényesülhet. 2  Az iszlám követése a közösséghez tartozás 
szükséges – és hozzátehetjük: sok esetben elégséges – feltétele is.

Megállapítható tehát, hogy a muszlimok életét, értékrendjét, a világhoz való 
viszonyulását alapvetően az iszlám határozza meg, amely ezáltal átfogó társadalom­
integráló erőként határozható meg, amely betölti a vallás funkcióját, és áthatja 
a politikai hatalomgyakorlást is. Hosszabb távon csak azoknak a társadalmi, politikai 
jelenségeknek van létjogosultsága, amelyeknek az iszlámmal való pozitív kapcsolata 
kimutatható. Úgy is fogalmazhatunk, hogy az iszlám az egész kulturális rendszer 
középpontjában áll, és ezáltal irányt ad az egész közösségi életnek. Mindemellett 
megjegyzendő azonban, hogy gazdasági kérdésekkel szinte egyáltalán nem fog-
lalkozik, ennek következtében szélesre tárja a lehetőségeket a gazdaságszerkezet 
alakítása terén.

A fentiek alapján tehát egy olyan szervezet, amely részt kíván venni a közhata-
lom gyakorlásában, vagy más, politikailag jelentős céljainak kíván érvényt szerezni, 
könnyebben talál követőket, ha működése eszmei megalapozásához az iszlám 
tanítását hívja segítségül. Nincs ez máshogy a terrorszervezetek esetében sem, ame-
lyek – sajátos értelmezéssel – az iszlámra hivatkozással építik fel sajátos ideológiai 
eszmerendszerüket. Az iszlám világában tehát minden társadalmi jelenség – a terro-
rizmus is – könnyebben boldogul, ha az iszlám köntösét ölti magára. Az alapkérdés 

2	 Rostová n yi 2004: 55–63.



Ter ror izmus218

megválaszolásához, hogy miért vált az iszlám a terrorszervezetek eszmei alapjává, 
ez a megállapítás már közelebb vihet. A terrorszervezetek általában a hatalom 
megszerzésére, gyakorlására törekednek – természetesen az eltérő lehetőségeiknek 
megfelelően különböző szinteken, 3  illetve mértékben. Az iszlám társadalmaiban 
a szélsőséges szervezetek jellemzően az iszlámot hívják segítségül céljaik eszmei 
megalapozásához.

De alkalmas-e erre egyáltalán az iszlám, és ha igen, akkor hogyan, és miért? 
A válaszhoz célszerű visszatekintést tenni a 7–8. századba, és megvizsgálni az iszlám 
kialakulásának és korai fejlődésének körülményeit. A téma szempontjából nagy 
jelentősége van a próféta, Mohamed ibn Abdallah törekvéseiről, elképzeléseiről, 
tevékenységéről szóló forrásoknak, amelyek máig meghatározó hatást gyakorolnak 
a muszlimok értékrendjére.

Az iszlá m kialakulásának előzményei, 
illetve kor ai szak asza 4 

Az iszlám előtti időkben Arábia népessége törzsi-nemzetségi társadalmi keretek 
között élt, a törzsek gazdálkodását az önellátás jellemezte, amely nagyon alacsony 
életszínvonalat biztosított az araboknak. Politeista vallásuk, amelyhez hozzátartozott 
a bálványimádat is, nem töltött be meghatározó szerepet a társadalmi életükben. 5 

A 6. században Mekka városának lehetősége nyílt bekapcsolódni a közvetítő 
kereskedelembe, ami a Kurajs törzs tagjainak vagyoni helyzetében differenciálódást 
idézett elő. A jövedelmező közvetítő kereskedelemből meggazdagodó, illetve az abból 
kiszoruló nemzetségek között érdekellentét alakult ki, amelynek felhasználásával 
Mohamed ibn Abdallah 6  megkísérelt politikai céljainak érvényt szerezni.

Tekintettel arra, hogy a 7. századi Arábiában a vallás szorosan összekapcsoló-
dott a hatalomgyakorlás kérdésével, a társadalmi változások igényét felismerve 
Mohamed a zsidó és keresztény vallás legfontosabb tartalmi elemeit felhasználva 
megalkotta az iszlám alaptételeit, és megkezdte terjesztését. Az új vallás a vezérelvek 
tekintetében szembehelyezkedett az arab törzsek többistenhívő vallásával, illetve 
társadalmi berendezkedésével, lényegében azok ellenpontjaként működött. A törz
zsel, nemzetséggel és a nagycsaláddal szemben megalkotta az umma fogalmát, ahol 

3	 A cél lehet egy bizonyos személyi kör, terület, nép vagy akár állam feletti hatalomgyakorlás 
kikényszerítése, vagy éppen fenntartása.

4	 Simon 1967.
5	 Simon 1967: 14–23.
6	 Mohamed ibn Abdallah (570 körül – 62) az iszlám alapítója, legfőbb prófétája.



Ter ror ista eszmer endszer ek megjelenése az iszlá mba n 219

a közösséghez tartozás egyetlen feltétele az iszlám elfogadása volt. 7  A leszármazá-
son alapuló törzsi keretekkel szemben ezzel megnyílt a lehetőség egy lényegesen 
nagyobb létszámú társadalmi egység létrejötte előtt. A többistenhittel szemben 
egyistenhitet hirdetett, és megtiltotta a bálványok imádatát a muszlimok számára. 
Később ebből alakult ki a próféta képi ábrázolásának tilalma is.

A mekkai vezető réteg természetesen ellenérdekelt volt az új politikai szereplő 
térnyerésében, ezért gátolni igyekezett az iszlám terjedését, illetve Mohamed tevé-
kenységét, ezért az iszlám mekkai terjedése nem váltotta be a hozzá fűzött reményeket. 
Egyes csoportok csatlakoztak a prófétához, azonban közülük is akadtak olyanok, 
amelyek pillanatnyi érdekeik alapján felbontották a Mohameddel kötött szövetséget, 
és átálltak az ellenérdekelt oldalra. A sikerek elmaradására tekintettel a vallásalapító 
egy másik településen, Jathribban folytatta tevékenységét, itt már jelentős eredmé-
nyekkel. ( Jathribot később nevezték el Madinat Raszulnak, a Próféta városának, 
amely Medinaként állandósult.)

A medinai időszakot követően a muszlimok fegyveres harcot indítottak Mekka 
ellen, amelyet végül békés úton sikerült meghódítani. Ezután megkezdődött az isz-
lám fegyveres erővel történő terjesztése, amelynek eredményeként a muszlimok 
Mohamed életében Arábiát, halála után pedig az akkor ismert világ jelentős részét, 
Marokkótól az Indusig meghódították.

Egyes alapfogalmak keletkezésének hátter e

Az iszlám mekkai korszakában, amikor a muszlimok még kisebbségben voltak, 
olyan szabályok keletkeztek, amelyekből nem következett feltétlenül az iszlám 
kizárólagosságának igénye. Ekkor még Mohamed nem kockáztathatta, hogy egy 
időben kerüljön szembe a törzsek többségével, így keletkeztek a zsidókra és ke-
resztényekre vonatkozó, megengedőbb szabályok, amelyek mögött bizonyos szintű 
együttműködési hajlandóság is meghúzódhatott.

Az iszlámot elutasító törzsek, nemzetségek tagjaival szemben alakult ki a káfir 
(hitetlen) fogalma, illetve a velük kapcsolatos normák. 8  Célszerű megjegyezni, 
hogy a káfir megjelölés eredetileg azokra a mekkai arabokra vonatkozott, akik távol 
maradtak az iszlámtól, és ezzel Mohamed politikai ellenfeleivé váltak. A zsidók és 
a keresztények az ahl al-Kitáb, az írás népei voltak, rájuk ez a kifejezés kezdetben 

7	 Simon 1967: 71–74, illetve 87–97.
8	 Goldziher 1980.



Ter ror izmus220

nem vonatkozott. 9  Az eredeti jelentés természetesen sokat változott az évszázadok 
során, kiemelten az aktuális érdekek függvényében.

A nomád arabokra jellemző társadalmi sajátosságokból vezethető le a murtadd, 
a hitehagyott kategóriája, illetve a rá vonatkozó rendelkezések. Korábban már volt 
szó arról, hogy a 6–7. századi Arábia politikai berendezkedését a törzsi keretek 
szabták meg. Politikai egységeknek a törzseket tekinthetjük. Központi hatalom 
híján a törzsek – aktuális érdekeiknek függvényében – folyamatosan harcokat vívtak 
egymás ellen, amelyek elsősorban az életfeltételek biztosítása érdekében indított 
rablóhadjáratok voltak. Nagyobb egységek – törzsszövetségek – csak átmeneti 
jelleggel, meghatározott cél elérése érdekében alakultak, és a cél elérésével vagy 
ellehetetlenülésével fel is bomlottak.

Mohamed megjelenésével egyes törzsek, nemzetségek csatlakoztak az iszlámhoz, 
előfordult azonban, hogy a politikai helyzet vagy érdekeik megváltozásával a másik 
oldalra álltak – elfordulva a prófétától és ezzel együtt az iszlámtól is. Ez nyilván 
komoly problémát jelentett a muszlimok vezetőjének, aki ezért megalkotta a leg-
súlyosabb szankcióval sújtandó hitehagyó fogalmát, amely egyes terrorszervezetek 
ideológiájában máig központi szerepet játszik.

A kezdetektől a szalafijjáig 10 

Miután Mekka és Medina áttért az iszlámra, Mohamed fokozatosan legyőzte vagy 
behódolásra kényszerítette Arábia törzseit. 632-ben bekövetkezett haláláig elérte, 
hogy csaknem az egész félsziget csatlakozzon az iszlámhoz. A próféta halála után 
megkezdődött az arab hódítás. Az első négy, „helyesen vezetett” kalifa uralkodása 
alatt a muszlimok az Industól az Ibériai-félszigetig terjesztették ki fennhatóságuk 
határait. A birodalom legfőbb kohéziós tényezője az iszlámhoz tartozás lett.

A fentiek alapján megállapítható, hogy az iszlám kezdeti szakasza a muszlimok 
számára dicsőséges korszakot jelent, amely a hódoltsági területeken együtt járt 
az iszlám hegemóniájával, amely – természetesen az uralkodói dinasztiák válta-
kozásával – egészen a 18. századig tartott. Ekkortól Európában megkezdődött egy 
intenzív gazdasági fejlődés, amely a katonai képességek erősödését is magával hozta. 
Ennek következményeként megindult az európai gyarmatosítás, amely az iszlám 
területeket is elérte.

9	 Hofm a nn 2005: 95–98.
10	 Szalafizmus: a 18. században indult mozgalom szerint a muzulmánoknak vissza kell térnie a próféta 

és az őt követő három generáció (szalaf) tanításához.



Ter ror ista eszmer endszer ek megjelenése az iszlá mba n 221

A szignifikáns technológiai és gazdasági különbségek miatt a muszlimok nem 
tudták eredményesen felvenni a harcot a gyarmatosítókkal, ami jelentős belpolitikai 
és társadalmi zavarokat okozott az érintett területeken.

A felmerülő problémákra magának az iszlámnak is valamilyen választ kellett adnia. 
A megoldás pedig – korábbról ismert séma szerint – a múlt értékeihez történő vis�-
szatérés lett. A gondolatmenet jól követhető: az iszlám dicsőséges kezdeti szakaszát, 
aranykorát követő évszázadok alatt – a változó életviszonyokra történő megfelelő 
reagálás jegyében – rengeteg újítással, bida’-val egészültek ki az iszlám forrásai. Ezek 
értelelemszerűen eltértek a próféta, illetve az őt követő három generáció, a szalaf 
tanításától. A szalafijja képviselőinek értelmezése szerint az iszlám eredeti formájá-
tól való eltérés eredményezte a külpolitikai kudarcokat, illetve az ezzel összefüggő 
válsághelyzetet. A fentiekből következően a megoldás kézenfekvő: vissza kell térni 
a szalaf iszlámfelfogásához.

Az iszlám fejlődéstörténetének vizsgálata során megfigyelhető, hogy idősza-
konként visszatérnek az iszlám eredeti, érintetlen formájának helyreállítását célzó 
törekvések, amelyek általában olyan korszakokban erősödnek meg, amelyek az iszlám 
hegemóniáját veszélyeztetik. Jellegzetes példája lehet ennek Ibn Tajmijja tanítása. 
Ibn Tajmijja egy nagy hatású hanbalita iszlámtudós és filozófus volt, aki a 13–14. 
században alkotott a mai Szíria területén. Munkáira, nézeteire máig hivatkoznak 
a szalafijja képviselői. Szíriát a 13–14. század fordulóján érte el a mongol invázió, amely 
jelentős védelmi problémákat okozott a muszlimoknak. Ibn Tajmijja 1303-ban adta 
ki híres/hírhedt fatváját, 11  amelyben kimondja, hogy a mongolok elleni dzsihád 
nem pusztán megengedhető, hanem minden muszlim számára kötelező. Tanításában 
felismerhető a próféta korabeli iszlámfelfogással húzható egyértelmű párhuzam.

Azokban az időszakokban, amikor az iszlám számára a körülmények kedvezően 
alakulnak, illetve a zavartalan fejlődése biztosítva van, az iszlám egy relatíve nyi-
tott eszmerendszerként működik, és teljesen eltérő kulturális jellegzetességekkel 
rendelkező, tudományos, illetve technikai színvonalon álló népeket tud integrálni. 
A válságok idején azonban, amikor valamely körülmény veszélyezteti fennállását, 
az iszlám bezárja a kapuit, és visszatérni törekszik a kiindulópontjához, amelynek 
csak az előnyös oldalait látja. A periodikusság tulajdonképpen regresszív reform-
korszakok időszakos visszatérésével írható le.

A válságjelenségekre tehát a múlt felé fordulás lett a válasz. A szalafijja széles kör-
ben elfogadott irányzattá vált. Követői nem voltak tekintettel arra, hogy a 7. század 
óta a világban jelentős változások mentek végbe, a Korán és a Hadíth rendelkezéseit 

11	 Vallásjogi döntés, állásfoglalás. Az iszlámtudós állásfoglalása olyan kérdésekben, amelyek te-
kintetében az iszlám alapvető forrásai (Korán, Szunna, idzsma) nem tartalmaznak egyértelmű 
útmutatást.



Ter ror izmus222

esetenként szó szerinti értelmezésben követték, ami egy teljesen anakronisztikus 
szemléletmódot és életformát eredményezett.

A szalafijja és a terrorizmus kapcsolódási pontjai

A szalafijja iszlámértelmezése, illetve annak egyes tételei – tekintettel arra, hogy 
azok az iszlám erőszakos terjesztésének, illetve a hódító háborúk időszakában 
keletkeztek – alkalmasak voltak arra, hogy a szélsőséges szervezetek ideológiai 
háttéreszméket merítsenek belőlük – saját nézetrendszerük létrehozásához. Hang-
súlyozni kell azonban, hogy a szalafijja 12  önmagában nem szélsőséges és nem 
terrorista eszmerendszer. A szalafijja egyik legmarkánsabb irányzatának számító 
vahhábizmus 13  például a Szaúd-arábiai Királyság államvallása.

Az elmúlt évtizedekben Afganisztán, Pakisztán, a Közel-Kelet és Észak-Afrika 
országaiban megjelenő, megerősödő, illetve a globálissá válás igényével fellépő 
terrorizmus, valamint az ennek ideológiai alapjául szolgáló szélsőséges iszlámér-
telmezés álláspontom szerint a nyugati gazdasági, politikai, katonai és kulturális 
térhódítással összefüggő válságjelenségek közé sorolható az iszlám társadalmakban. 
A folyamat a 18. században indult, és különböző, illetve változó módszerekkel ugyan, 
de jelenleg is tart, és megfigyelhető, hogy a gazdasági és politikai intervenció egyre 
erőteljesebb hatást gyakorol az iszlám társadalmára és kultúrájára. A nyugatiasodás 
által előidézett válságjelenségeket az iszlám tudományának egyes képviselői, valamint 
egyes társadalmi csoportok a próféta utáni első három generáció vallásgyakorla-
tához való visszatéréssel, illetve bizonyos fogalmak és rendelkezések szélsőséges 
értelmezésével tartják megoldhatónak.

A terrorista szervezetekre általában jellemző, hogy a Korán egyes részeit, illetve 
a próféta hagyományait, cselekedeteit, tanítását tartalmazó Hadíth tételeit eredeti 
szövegösszefüggéseikből kiragadva, saját céljaiknak, szempontjaiknak megfelelően 
értelmezik, figyelmen kívül hagyva az adott idézetre vonatkozó, esetleg évszázadok 
alatt kialakult, a muszlimok nagyobb része által elfogadott értelmezési gyakorlatot. 
Az ilyen jellegű szándékos félreértelmezésekből olyan elméletek születtek, amelyek 
alapján lényegében iszlámnak el nem ismert, vagy egyéb közösség, vagy a közösség 
bármely tagja megtámadható, felelősségre vonható.

Fentiekre példaként szolgálhat az Iszlám Állam nevű iraki–szíriai fegyveres 
szervezet által gyakran alkalmazott takfiri ideológia, amelynek célja, hogy eszmei, 

12	 M a róth 2008: 61–70.
13	 Mohamed ibn Abd al-Vahháb által kidolgozott irányzat, a szalafijja egyik meghatározó ága.



Ter ror ista eszmer endszer ek megjelenése az iszlá mba n 223

vallási alapot szolgáltasson a fegyveres területszerzési törekvéseikhez iszlám terüle-
teken. A megoldandó probléma az volt, hogy a Korán kimondja, hogy a muszlimok 
ne viseljenek háborút egymás ellen. Mivel a szervezet békés úton nem érhette el 
területszerzésre irányuló céljait, ezért az iszlámhoz tartozás oldaláról közelített 
a kérdéshez. Ezek alapján kizárólag a szalafijja tanaira építő sajátos iszlámértelme-
zésüket tartották elfogadhatónak, az elfoglalt vagy elfoglalni kívánt területeken 
élő közösségek vallási gyakorlatát pedig nem ismerték el az iszlámhoz tartozónak, 
tekintettel arra, hogy az – értelemszerűen – nem felel meg a 7–8. században kiala-
kult szabályoknak. Ebből következett, hogy az adott népcsoport tagjai az Iszlám 
Állam értelmezésében nem voltak muszlimok, tehát elhagyták az iszlámot, aminek 
büntetése a Korán szerint halál.

A takfir intézménye – eltérő jelentéssel – létezik a mérsékelt irányzatok gyakorla-
tában is, a hitehagyás vádját jelenti. Jellemzően nagyon szűk esetkörben alkalmazzák, 
például ha egy önjelölt muszlim nyíltan tagadja az iszlám alapértékeit. Tehát nem 
pusztán bizonyos szabályok figyelmen kívül hagyásáról van szó, hanem olyan téte-
lek tagadásáról, amelyek nélkül a lényegét veszítené el a vallás. A hit elhagyásának 
kimondására az iszlámtudósok közössége jogosult, az alaptalan takfir pedig kiemel-
ten tiltott cselekedet. A hit elhagyásának a következménye pedig, hogy az érintett 
megölhető, ami nem szükségképpen jár együtt tényleges kivégzéssel.

Az Iszlám Államhoz tartozó személyek eredeti jelentéstartalmától eltérve, saját 
céljaiknak megfelelően értelmezték a takfir fogalmát, mindenkit hitehagyónak 
bélyegezve, aki az általuk képviselttől eltérő felfogást követ. Sajátos iszlámértel-
mezésükön muszlimok tömegeinek kivégzése alapult. A szervezet gyakorlatában 
megfordult a takfir eredeti cél-eszköz viszonya is, hiszen a szabályok azért keletkeztek, 
hogy a muszlimok ne hagyják el az iszlámot, ez volt az oka a legsúlyosabb szankció 
alkalmazásának. A terrorszervezet viszont a demonstratív kivégzésekhez keresett 
megfelelő vallási indokot. 14 

Az iszlá m és a ter ror izmus k apcsolata – konklúzió

Visszatérve az iszlám és a terrorizmus összefüggéseinek kérdéséhez, a fentiek alapján 
kimondhatjuk, hogy az iszlám korunk meghatározó kultúrája, társadalomszervező 
tényezője. Erre figyelemmel nem mutatható ki közvetlen, szükségszerű kapcso-
lat az iszlám tanítása és a terrorizmus jelenségének felerősödése között, hiszen 

14	 Bunzel 2019.



Ter ror izmus224

a muszlimoknak csak töredéke érintett a szélsőséges ideológiák terjesztésében, 
illetve a támadások előkészítésében és végrehajtásában.

Az iszlám kialakulásának és fejlődésének folyamata azonban olyan – máig 
ható – eszméket, tételeket eredményezett, rögzített és őrzött meg, amelyek szél-
sőséges értelmezéssel a terrorizmus szolgálatába állíthatók. A terrorszervezetek 
számára nyilvánvaló volt, hogy az iszlámból derivált ideológiát alkalmazzanak, hiszen 
a kulturális környezet más eszmei megalapozást nem fogadott volna el. Az iszlám 
pedig megfelelő alapul szolgál a terrorizmus számára, mert tartalmaz olyan tétele-
ket, amelyek az erőszakos térítés, illetve a hódító háborúk időszakában keletkeztek, 
és legitimálják az erőszakot. Bár ezen részek jelentéstartalma később jelentősen 
módosult, a Koránban – tekintettel arra, hogy az megváltoztathatatlan – ma is meg-
találhatók, ami erős hivatkozási alapot szolgáltat a szélsőséges eszmék alkalmazói 
számára. A helyzet kialakulását segítette a muszlimoknak a Koránhoz fűződő sajátos 
viszonya, amely röviden úgy foglalható össze, hogy az abban foglaltakat minden 
további vita és kételkedés nélkül igazságként fogadják el, az ettől eltérő elképzelések 
elfogadhatatlanok számukra.

A szélsőséges értelmezések elterjedését elősegítette, hogy az iszlámban nincs 
hagyományos értelemben vett egyház, aminek következtében az iszlám forrásai 
szabadon értelmezhetők. Emiatt a rendelkezéseknek sokféle interpretációja napvi-
lágot láthatott, amelyek párhuzamosan élhetnek egymás mellett. Egy-egy nagyobb 
hatású iszlámtudós képes számos hívet maga köré gyűjteni, a csoport gondolkodását 
jelentős mértékben befolyásolva. Emiatt több terrorszervezetnél megfigyelhető, 
hogy a szélsőséges nézetrendszerük kialakítását és terjesztését tudósokként tisztelt 
ideológusok végzik.

Felhasznált irodalom

Bunzel, Cole (2019): Ideological Infighting in the Islamic State. Perspectives on Terrorism, 13(1), 
12–21. Online: https://www.jstor.org/stable/26590504?seq=5#metadata_info_tab_contents

Goldziher Ignác (1980): Az iszlám. Budapest: Magvető.
Hofm a nn, Murad (2005): Iszlám. Budapest: Bioenergetic.
M a róth Miklós (2008): A politikai hatalom kérdése az iszlámban. In K r izm a nits József 

(szerk.): Vallási fundamentalizmus. Budapest: L’Harmattan, 61–70.
Rostová n yi Zsolt (2004): Az iszlám világ és a Nyugat. Budapest: Corvina.
Simon Róbert (1967): Az iszlám keletkezése. Budapest: Gondolat.

https://www.jstor.org/stable/26590504?seq=5#metadata_info_tab_contents



