
11. A radikalizmus és a vallási szélsőségesség hatása
a biztonságra

11.1. A fogalmi tisztázás nehézségei a vallási szélsőségesség megértésénél

Az erőszakos radikális vallási csoportok és terrorszervezetek  20. századi növekedésének ered-
ményeként számos kísérlet történt a politika,1 az erőszak,2 a terrorizmus3 és a vallás kap-
csolatának feltárására. Jóllehet a 20. század második felében a vallási, különösen az iszláma-
lapú terrorszervezetek megerősödtek, de vallási alapú diszkrimináció, a más vallásúakkal vagy 
a hitetlenekkel szembeni erőszak nem új jelenség. Elég az Ószövetség időszakából ismert zelóták 
vagy szikáriusok csoportjára,4 illetve a 12. századi asszaszinokra gondolni.5 A közvélemény 
a muszlim valláshoz kapcsolja a radikalizálódást, de keresztény (lásd alább) és zsidó erőszakos 
szélsőséges csoportok is léteznek.6 Erejük és a társadalomra gyakorolt hatásuk azonban nem 
említhető együtt az iszlámalapú terrorszervezetekkel.

A vallási szélsőségeket a kialakulásuk történelmi és társadalmi közegében kell vizsgálni.7 
A szerzők többsége egyetért abban, hogy a vallások tanításából nem lehet levezetni sem a radi-
kalizmust, sem a terrorizmust.8 Emellett egyes vélemények szerint a vallások eredendően haj-
lamosak a radikalizmusra és az erőszakra, ami különösen igaz a kizárólagosságra törekvő ábra-
hámi vallások esetében.9 Charles Selengut a vallási konfliktusok nemzetközi összehasonlítása 
alapján arra a következtetésre jut, hogy noha a vallásokról azt tartják, hogy ellenzik az erőszakot, 
a világvallások történelme és írásai erőszakról és háborúról szólnak. Emellett természetesen 
a békéről és a szeretetről beszélnek.10

11.2. Az egyház és a vallás fogalmának elválasztása

Mivel a szélsőségesség a vallás helyes megélésétől és hitelveitől való eltérést jelenti, először 
a vallás fogalmát kell meghatározni. Csak akkor ragadhatjuk meg a szélsőség lényegét, ha magát 
a viszonyítási pontot – a vallást – definiálni tudjuk. Azonban a vallás meghatározása sem könnyű, 
így nem véletlen, hogy a vallási szélsőséget is nehezen tudjuk megragadni.

Mielőtt a vallás, majd a szélsőség fogalmának a meghatározására kísérletet tennénk, a jogi-
lag jobban körülhatárolható egyház fogalmát érdemes vizsgálni. Az egyház egyrészt jelenti 

1	 Haynes 2008; Snyder 2011.
2	 Murphy 2011; Juergensmeyer–Kitts–Jerryson 2013; Juergensmeyer 1987; Omer–Appleby–
Little 2015.
3	 Dawson 2017: 32–33.
4	 Smith 1971.
5	 Franzius 1969; Lewis 1968.
6	 Király 2018: 174–181. 
7	 Lewis–Dawson 2018; Juergensmeyer 2017: 120.
8	 Lewis 1998. 
9	 Schwartz 1997. Hasonló álláspontot képvisel Harris 2004. 
10	 Selengut 2008. 

DOI: https://doi.org/10.36250/01319_11

https://doi.org/10.36250/01319_11


282

a keresztény felekezetek önreflexióját, illetve azoknak a konstitutív elemeknek az összessé-
gét, amelyek alapján az adott közösség magára és a rajtuk kívül álló keresztény felekezetekre 
egyházként tekint. Az egyháznak ez a vallási alapú megközelítése azonban a demokratikus 
jogrendszereink számára legfeljebb a lelkiismereti és a vallásszabadság oldaláról értelmezhető. 
Az államnak azonban a vallási közösséggel szemben nemcsak passzív magatartást kell tanúsí-
tania, hanem számos alkalommal aktív kapcsolatba kell kerülnie a vallási közösségekkel. Ehhez 
nélkülözhetetlen az állam jogrendszerében is értelmezhető egyház fogalmának a megalkotása. 
Ezért az állami jogrendszerek rendszerint meghatározzák, hogy mi alapján ismeri el az állam 
az adott vallási közösséget egyháznak, ennek milyen folyamata van, és bizonyos státuszok milyen 
mozgásteret biztosítanak a közösség számára.11 A vallási közösség egyházként való bejegyzésének 
folyamata, a hatáskörrel rendelkező hatóság és a későbbi ellenőrzési mechanizmus országonként 
eltér. Sőt, ugyanabban az országban kormányzatonként is változhat. Ami a radikalizmusra való 
hajlandóságot, a társadalomra való veszélyességet illeti, azt szakértők bevonása mellett, álta-
lában már az elismerés folyamatában vizsgálják az adott ország nemzetbiztonsági szolgálatai. 
A döntés-előkészítés szakaszában kerül rá sor, annak érdekében, hogy a döntéshozók a vallási 
közösség elismerésével esetlegesen jelentkező nemzetbiztonsági kockázatokkal is tisztában legye-
nek. Olyan kérdéseket vizsgálnak, mint a (hit)tartalom, a tevékenység, a kapcsolatok, minden 
olyan elem, amelynek nemzetbiztonsági vetülete lehet. Az egyházak jogi besorolása és közjogi 
helyzete is átalakulhat időszakonként.12 A közjogi státuszuk pedig nyilvánvalóan átsugárzik 
különböző jogterületekre.

A vallás nehezebben megragadható fogalom, mint az egyház jogiasított kategóriája. Az egy-
ház ugyanis legalább feltételezi a szociológiáig is mérhető, az állam által meghatározott jogi 
keretek között működő közösséget. A vallás fogalmának meghatározása ennél jóval nehezebb, 
még akkor is, ha a valóságban, amikor vallásra gondolunk, ritkán jut eszünkbe a vallás elvont 
fogalma. Konkrét vallási közösségekre: muszlim, zsidó, keresztény, buddhista stb. közössé-
gekre asszociálunk. A vallás azonban nem jogi kategória, még ha valamelyest kiindulópontot 
jelent is a jog számára az egyház fogalmának kialakításához. A vallás fogalmának megalkotása 
a vallásfilozófiára vagy a fundamentális teológiára tartozik. Utóbbi azonban olyan teológiai 
alapú megközelítés, amely mindig magán viseli a fogalmat alkotó vallási közösségnek vagy 
képviselőjének a priori értékítéletét.13 Tekintve, hogy a vallástudomány semleges, egyik vallás 
irányába sem elkötelezett tudomány, definíciója elvileg a jogalkotáshoz és a biztonságpolitikai 
kategóriák kialakításához már jobban használható lenne. Csakhogy éppen ez a semleges és plura-
lista megközelítés teszi nehézkessé a vallásfilozófiai fogalmak felhasználását jogi és biztonsági 
kategóriák kialakításához.14 A vallásfilozófiának ugyanis sokféle megközelítése van arról, hogy 
mi a vallás. Az egyes definíciók inkább a vallás egy-egy szubsztanciális elemét ragadják meg. 
A sok definícióból akár arra is lehet következtetni, hogy Isten és a vallás fogalma olyan meg-
terhelt kifejezések, amelyek nem tűrnek definíciót.15 Azonban ha nem tudjuk a vallás fogalmát 
objektíve mérhető keretek közé helyezni, hogyan tudjuk a vallás szélsőséges és radikális, adott 

11	 Schweitzer 2014. 
12	 Antalóczy 2014; Klein 2011; Schweitzer 2012; Schanda 2019: 818; Csiziné Schlosser 
2011. Közigazgatási eljárásokhoz Balogh-Békesi 2016; Balogh-Békesi–Pollák–Vértesy 2021. A val-
lási közösségek későbbi ellenőrzéséhez és mozgásteréhez Török 2010 és Török 2014.
13	 Glasenapp: 1984. 
14	 Kiváló összehasonlítás olvasható: Máté-Tóth és 2008 és Stietencron 2011.
15	 Simon 2017; Ries 2003.



283

esetben erőszakos vallási közösségének kategóriáit megragadni? A vallás legfontosabb konstitutív 
eleme az ideológiákhoz képest (és ez a vallási szélsőségesség megragadása szempontjából is 
jelentős), hogy elfogadja valamilyen természetfeletti legfőbb lény vagy istenség létezését. A vallás 
követői tisztelettel, jámborsággal, bűnbánati gyakorlatokkal és mindenekelőtt engedelmeséggel 
fordulnak az istenség és annak törvényes képviselői felé. Rudolf Otto, a 20. század fordulójának 
egyik legismertebb vallásszociológusa szerint minden vallás lényege a szenttel való találkozás 
élménye, amely egyszerre kelt az emberben imádatot és rettenetet.16 Hasonló, minden vallást 
összekapcsoló elemeket igyekezett kimutatni a 20. század másik kiemelkedő vallásfilozófusa, 
Mircea Eliade is.17 Ő a minden vallásban megjelenő szent idő és tér fogalmát vizsgálja, amelyről 
a vallás minden esetben rendelkezik. A vallás ugyanis kiragadja a hétköznapokból a szent időket, 
az élettérből a szent helyeket. Utóbbiak nemcsak szakrális helyek, hanem az ígéret földjei, sőt 
túlvilági „helyek” (mennyország, üdvösség stb.) is lehetnek. Ezek a szélsőségességek és a radi-
kalizmus szempontjából sem elhanyagolható fogalmak, hiszen egyes megközelítések szerint 
pont ezek által (különösen az üdvösség által) motiválhatók a vallás képviselői akár szélsőséges 
cselekményekre is, például a Szentföld felszabadítása, bizonyos kultikus helyek birtoklása.18 
Ugyanakkor a másik vallás szent helyeinek szisztematikus rombolása vagy a velük szemben 
elkövetett terrortámadások is tipikusak.

A vallások rendkívül komplex módon jelennek meg a kultúrákban, a társadalomban, rendel-
keznek irodalmi és művészeti, gazdasági, jogi, intézményes és hatalompolitikai dimenziókkal.19 
Ezért torzulásai is számos szempontból értelmezhetők, egészen odáig, hogy felvetik a biztonsági 
kockázat kérdését. A legtöbb szélsőség nem kerül kapcsolatba a joggal. A biztonságpolitika 
ugyanis csak azokkal a szélsőségekkel foglalkozik, amelyek kriminalizálódnak, amelyek a jog 
által megragadható büntetendő cselekményt hajtanak végre vagy ilyen cselekményeket készítenek 
elő. Amennyiben módszeres erőszakot követnek el, emberi jogokat sértenek, vagyis kimerítenek 
büntető tényállásokat.20 Sem a biztonságpolitika, sem a jog nem foglalkozik a vallási szélsőség 
belső dinamikájával. Már a társadalomra veszélyes jelenségekre reflektál, ezeket részben szank-
cionálja, részben pedig megpróbál belőlük következtetéseket levonni a szervezetek struktúrájára, 
létszámára, módszereire és az esetleges megelőzésre vonatkozóan.

11.3. A vallási szélsőségektől az erőszakos és radikális vallási megnyilvánulásokig

A vallást és az erőszakot nem szabad összekapcsolni, de tény, hogy a vallás felhasználható 
az erőszak támogatására. Továbbá a vallás valóban lehet az erőszak és a manipuláció eszköze, 
még akkor is, ha az tulajdonképpen pont ellentétes a tanításával.21 A vallás nevében elkövetett 
erőszak összetett, valláson kívüli szempontokat is feltételező jelenség, amely a szélsőségesség 
végső állomása.22

16	 Otto 1997. 
17	 Eliade 2006.
18	 Avalos 2019 és Avalos 2005.
19	 Stietencron 2011.
20	 Sárik 2018. 
21	 Tanner–Mitchell 2002. 
22	 Rowley 2020. 



284

Rixer Ádám a vallási szélsőségeket a fanatizmus, a terrorizmus és a szekták összefüggésében 
határozza meg.23 A szerző maga is elismeri, hogy megközelítése jogi és szociológiai szempontokra 
korlátozódik. A szélsőségek tipológiájának azonban van vallásfilozófiai dimenziója is. Számos 
szélsőség ugyanis nem kerül kapcsolatba a jog világával, hiszen hiányzik a kriminalizálódás, 
a jog által megragadható cselekmény vagy az arra való felkészülés. Hiányzik a másokkal szemben 
elkövetett erőszak, az emberi jogok megsértése vagy egyéb büntető tényállást kimerítő elem.24

Jól szemlélteti ezt a gyakran alkalmazott fundamentalista vagy radikális kifejezés, amelyet 
mind a köznyelvben, mind a biztonsági tanulmányokban gyakran emlegetnek az erőszakos cse-
lekményeket végrehajtó vallási ihletettségű csoportok szinonimájaként. Azonban sem a funda
mentalizmus, sem a radikalizmus nem jogi kategória, még ha időnként meg is jelennek jogi 
szövegekben. Vallásfilozófiai megközelítésben az eredeti latin kifejezés alapot (fundamentum) 
vagy gyökeret (radix) jelent. A fundamentalistának vagy radikálisnak nevezett csoportoknak 
ritkán célja erőszakos cselekmények végrehajtása. Sokkal inkább a vallási közösség aktuális álla-
potának a megújítására törekszenek. A megújítás iránya pedig az alapokhoz vagy a gyökerekhez 
való visszatérést jelenti. Ez irányulhat a szent iratok szűkebb, akár szó szerinti értelemzésére is. 
Emellett jelentheti a vallás alapítójának vagy más kiemelkedő személyiségének a gondolataihoz 
való visszatérést. Nyilván az említett szempontok össze is kapcsolódhatnak. Az alapokhoz való 
visszatérés minden vallásban megtörténhet. A keresztény reformátorok vagy a katolikus egyház 
szerzetesközösségeinek alapítói (például Assisi Szent Ferenc) a gyökerekhez való visszatéréssel 
történő megújítást célozták meg.

A fundamentalizmus kifejezést előszeretettel használták a kis amerikai úgynevezett evan-
géliumi felekezetekre, leginkább a Biblia szó szerinti értelmezéséhez való visszatérés miatt. 
Habár a későbbiekben ezek között a vallási szervezetek között is voltak, amelyek erőszakot 
is alkalmaztak céljaik eléréséhez, a fundamentalizmus önmagában nem feltételezi az erősza-
kot.25 A keresztény kisegyházak különösen olyan területeken alkalmaztak erőszakot, amikor 
a társadalmi jelenségeket nem tartották összeegyeztethetőnek vallásuk, különösen szent irataik 
tanításával. Erre tipikus példa az abortusz, az azonos neműek szexuális vagy a jog által elismert 
kapcsolatai.26 Az erőszakos fundamentalista csoportok nem elégedtek meg az említett kérdések 
szóbeli kritikájával, hanem támadásokat intéztek klinikák ellen, ahol abortuszt hajtottak végre, 
vagy orvosok és nővérek váltak az erőszak célpontjává. Ilyenkor a fundamentalizmus már nem 
csak vallási kategória, hanem a jog által megfogható biztonsági kihívás, amelyet az állam hatás-
körrel rendelkező szerveinek kell kezelniük.27 Nyilván ettől nem az egész kereszténység lesz 
erőszakos, hiszen a keresztény felekezetek jelentősebb része a társadalmi igazságosság és a béke 
előmozdítására, illetve a társadalmi kérdések békés alakítására törekszik. Más esetben pedig 
azt is hangsúlyozni kell, hogy a vallási közösség egyes tagjai által elkövetett visszaélések miatt 
nem lehet az egész közösséget szélsőségesnek tekinteni. Az erőszakos szervezetek által jelentett 
biztonsági kockázat, ahogy a terrorszervezet kockázata is, jól beazonosítható. A szélsőséges 
elképzeléseik vagy hittételeik ugyanis cselekményeik formájában manifesztálódnak. Ez egyben 
a lelkiismereti és a vallásszabadság határát is jelenti. Biztonsági és jogi szempontból is vannak 
azonban nehezebben megítélhető vallási közösségek. Ilyenkor nehéz eldönteni, hogy a szélsőséges 

23	 Rixer 2008: 17. 
24	 Sárik 2018. 
25	 Berényi et al. 2023.
26	 Blee–Creasap 2010. 
27	 Donovan 1985. 



285

eszme manifesztálódása már átlépi-e a biztonsági kockázat és a jogsértés határát. A Jehova tanúi 
vagy a szcientológiai közösségek gyakran képezték jogi viták és bírósági eljárások tárgyát. Előbbi 
esetében a katonai szolgálat megtagadása,28 a szcientológiánál29 pedig a gazdasági bűnözés, 
az emberi jogok megsértése kapcsán merült fel a társadalomra való veszélyesség kérdése.

A vallási szélsőségesség megértéséhez érdemes a szélsőségesség köznapi értelmezését is 
vizsgálni. A szélsőség olyan ideológiákat, meggyőződéseket és viselkedésmódokat takar, amelyek 
messze túlmutatnak a társadalom többsége által elfogadott kereteken. Ez megtörténhet ideoló-
giai, politikai, kulturális vagy éppen erkölcsi kontextusban.30 A szélsőségességekkel foglalkozó 
szakirodalom rendre hangsúlyozza, hogy a „normális” fogalmának meghatározása is kultúra- 
és csoportfüggő. Sőt, még az adott kultúrán belül is történelemfüggő. Ugyanazok a (szélsőséges) 
cselekedetek az egyik történelmi periódusban elfogadhatónak, erkölcsösnek, adott esetben még 
hősiesnek is tekinthetők, más történelmi időszakokban szélsőségnek számítanak.

A szélsőségesség olyan tevékenységek, meggyőződések, attitűdök, érzelmek, cselekvések, 
stratégiák összessége, amelyek a hétköznapoktól jelentősen eltérnek. Mivel összetett jelenségről 
van szó, értelmezése is csak a társadalomtudományok közötti interdiszciplináris módszerrel 
történhet. Ahogy a fundamentalizmus és a radikalizmus kapcsán említettük, a biztonságpolitika 
vagy a jog általában csak a biztonságra való veszélyességét tárja fel. Azonban a szélsőségesség 
átfogó megértéséhez és értékeléséhez elengedhetetlen más tudományok, például a történelem, 
a földrajz, a nyelvészet (példáula szent iratok helyes értelemzése esetén), a szociológia vagy 
a vallástudomány szempontjainak a figyelembevétele. Az sem biztos, hogy a szélsőségesség 
erőszakos eszközöket alkalmaz. Az jelenti a válaszvonalat, ha az adott (vallási) szélsőséges 
csoport erőszakos eszközöket vet be az infrastruktúra, a katonai célpontok vagy a civilek ellen. 
A szélsőséges csoportok erőszak-alkalmazását meg kell különböztetni a totalitárius állam erő-
szak-alkalmazásától. Az állam inkább a rendszeres, strukturális és intézményesített formáit 
alkalmazza a kegyetlenkedéseknek (kínzás, börtönbe zárás, rend őri brutalitás). A szélsőséges 
(vallási) csoportok erőszak-alkalmazása közvetlen és eseti jellegű (például öngyilkos, illetve 
a templomok, középületek ellen elkövetett merényletek).

A szélsőséges, fundamentalista vagy radikális jelzővel szinte kivétel nélkül mindig mások 
illetik az adott csoportot, és nem a csoport jelöli így magát. Nincs olyan vallási szekta, amely 
szélsőségesként vagy radikálisként tekintene magára, bármennyire is kimeríti a szélsőségesség 
kategóriáját. Ugyanez elmondható a terrorizmusról is.31

Ami kifejezetten a vallási szélsőségességet illeti, ilyen esetben az ideológiai meggyőződések 
vallási jellegűek, az ideológiai viselkedések pedig vallási indíttatásúak. A vallás nevében elkö-
vetett erőszak esetén pedig az erőszakos viselkedést elkövető alanyt a vallási előírások, a vallási 
vezetők vagy a szent iratok motiválják.32 Nem világos sokszor, hogy az erőszak milyen mértékben 
vallási vagy politikai indíttatású. A radikális vallási csoportok kialakulásának lehetnek valláson 
belüli, de valláson kívüli okai is: kulturális, politikai, gazdasági bizonytalanságok. Egyes szerzők 
azonban felhívják a figyelmet, hogy nem szabad a vallás szerepét relativizálni a szélsőségek kiala-
kulásánál. Nem lehet a szélsőséget csak a propaganda részének tekinteni, vagy a vallás nevében 

28	 Wah 2001. 
29	 Klump 2003; Willms 2005; Küfner–Nedopil–Schöch 2002; Diringer 2003; Haack 1991; Braun 
2004; Kruchem 1999.
30	 Freeden 2003. 
31	 Friedersdorf 2012.
32	 Eisenstadt 2005. 



286

elkövetett erőszak egészét a társadalmi és a politikai sérelmekre fogni. A vallásnak véleményük 
szerint igenis nagy szerepe van az erőszakos vallási csoportok kialakulásában. Tény azonban, 
hogy a vallást és különösen a terrorizmus és a vallás kapcsolatát legalább annyira nehéz pontosan 
definiálni, mint magának a terrorizmusnak a pontos fogalmát megalkotni.33

A vallási erőszak jelenségének komplexitása ellenére is van néhány olyan elem, amelyből 
felismerhető, ha a vallási közösség a szélsőségesség irányába tolódott el. Ezek a szempontok 
önmagukban még mindig nem jelentik, hogy a csoport a közrendre és a biztonságra veszélyes 
lenne. Ezek inkább olyan belső dinamikák, amelyek alapján a vallási csoportot elkülöníthet-
jük a vallásnak a többség által elfogadott irányától. A vallási szélsőségesség tipológiája inkább 
a szektairodalom területén, a közrendre, biztonságra veszélyes (különösen iszlámalapú) vallási 
szélsőségesség vagy terrorizmus pedig inkább a biztonsági tanulmányok kapcsán került kidol-
gozásra.34 Általában elmondható, hogy a vallási közösség a szélsőségesség irányába tolódik 
el, ha tekintélyelvű vezető jelenik meg, aki olyan tantételek elfogadására kényszerít, amelyek 
a valláson vagy annak szent iratán belül nem igazolhatók; erőszakosan toboroz csoporttagokat; 
türelmetlenség tapasztalható a részéről a tagokkal szemben; a végletekig ragaszkodik egy-egy 
vallási tételhez, saját tételeit abszolutizálja, kétpólusú világrendet képvisel (mi–ők, jók–rosszak), 
saját vallási nézetétől eltérő szempontot nem képes elfogadni; elittudat, csoportérdek került elő-
térbe az egyénnel szemben; jellemző a közelgő végidő várása, a jutalom és a büntetés, a nehéz 
vagy lehetetlen kilépés a vallási közösségből, az ellenségkép. Ezekkel a tulajdonságokkal írhatók 
le a szektás szélsőséges csoportok. Önmagukban nem biztos, hogy erőszakot követnek el, de 
a társadalomra és az egészséges személyiségfejlődésre gyakorolt hatásuk így is vet fel kérdéseket, 
és éppen emiatt igyekeztek feltárni alaposabban a belső működési mechanizmusokat.35 A szek-
tákra jellemző szélsőséges attitűdök kimutathatók a vallási alapú terrorszervezetek esetében is. 
Emellett azonban vannak olyan jegyek, amelyek csak a vallási alapú terrorszervezetekre jellem-
zőek. Bruce Hoffman szerint a „vallási imperatívusz” különbözteti meg a vallási és a politikai 
terrorszervezeteket.36 Hofmann rámutat, hogy jelentősen megnövekedett általa az új típusúnak 
nevezett és vallási alapon szerveződő szervezetek száma. Sokszor tisztázatlan politikai céljaik 
vannak, de ami meghatározó, az a vallási motiváltság. Tettüket isteni küldetésnek tartják, amelyet 
a szent irataikból igazolnak. Harcukat a természetfeletti szférába helyezik, minthogy azzal a jó 
és a rossz örök küzdelmébe kapcsolódnak be.37

Ami kifejezetten a muszlimalapú szervezeteket illeti, egyes, az iszlámmal foglalkozó kutató-
intézetek szerint a muszlimok esetében a radikálisok elsősorban a fiatal középosztálybeli diplo-
mások és szakemberek között jelennek meg, akik gyakran már nyugaton születtek és a nyugati 
egyetemeken tanultak. A felmérés szerint többségükben nem a Közel-Keletről származnak. Úgy 
érzik, hogy az iszlám és a muszlimok a nyugat fenyegetése alatt állnak. Ebben az összefüggésben 
a szekularizmus is gyakran ellenségként jelenik meg. Nem véletlen, hogy amennyiben a radi-
kalizmus erőszakba csap át, akkor az elsődleges célpontok között vannak a modern nyugati 
világ szimbólumai. Ezek között szerepelhetnek a keresztény vallás szent helyei is, és a táma-
dásokat általában akkor hajtják végre, amikor az istentiszteleti helyen vagy az egyéb „becses 

33	 Smidt–Kellstedt–Guth 2009. 
34	 Lewis–Dawson 2018: 119.
35	 Kamarás 2021; Hill–Hickman–McLendon 2001.
36	 Hoffman 1998, különösen Hoffman 1995. A válogatás nélküli pusztítás gondolata más szerzőknél 
sem ismeretlen: Laqueur 2003. A számszerű változásokhoz Gurr–Cole 2000: 28–29.
37	 Cronin 2003: 41. 



287

célpontoknál” a hívek is jelen vannak. Így az esemény még jobban felkelti a figyelmet.38 Általá-
nos felfogás, hogy a „dzsihadista személyeknek” a vallási tanításokkal kapcsolatosan felületes 
ismereteik vannak. A merénylők között pedig sok a mentálisan sérült ember. Fontos azonban 
Kis-Benedek József véleménye, amelyből kiderül, hogy az általánosításokkal vigyázni kell, 
mert a terrorszervezeteknek is van dinamikájuk. Folyamatos változáson mennek át, új módsze-
reket alkalmaznak, ezért a velük kapcsolatos tudást folyamatosan felül kell vizsgálni.39 Végül 
nem szabad elmenni a vallások békéltető szerepe mellett sem. A nagy keresztény felekezetek 
a hagyományos ünnepeken és egyéb alkalmakkor fellépének a vallási alapú erőszakkal szemben. 
Iszlám részről pedig az Al-Azhar Egyetem tett sokat az elmúlt években az iszlám radikalizmus 
visszaszorítása érdekében. Emellett működik a nagy világvallások között az ún vallásközi pár-
beszéd is, amely ugyancsak célul tűzte ki a radikalizmus visszaszorítását.

Felhasznált irodalom

Antalóczy Péter (2014): Az egyházakra vonatkozó szabályozás átalakulása. Budapest: Magyar 
Tudományos Akadémia.

Avalos, Hector (2005): Fighting Words: The Origins of Religious Violence. Amherst, NY: Prometheus.
Avalos, Hector (2019): The Reality of Religious Violence: From Biblical to Modern Times. Sheffield, UK: 

Sheffield Phoenix Press.
Balogh-Békesi Nóra (2016): Alapelvek a közigazgatási hatósági eljárásban. Új Magyar Közigazgatás,  9(4), 

 12–17. Online: https://kozszov.org.hu/dokumentumok/UMK_2016/4/02_Alapelvek_kozig_hat_elja-
rasban.pdf

Balogh-Békesi Nóra – Pollák Kitti – Vértesy László (2021): Közigazgatási bíráskodás alapjai. Budapest: 
Nemzeti Közszolgálati Egyetem.

Berényi György et al. (2023): Az amerikai evangéliumi mozgalom. Budapest: Ludovika.
Blee, Kathleen M. – Creasap, Kimberly A. (2010): Conservative and Right-Wing Movements. Annual 

Review of Sociology,  36,  269–286. Online: https://doi.org/10.1146/annurev.soc.012809.102602
Braun, Stefan (2004): Scientology: eine extremistische Religion: Vergleich der Auseinandersetzung mit 

einer umstrittenen Organisation in Deutschland und den USA. Baden-Baden: Nomos.
Cronin, Audrey K. (2003): Behind the Curve. Globalization and International Terrorism. International 

Security,  27(3),  30–58. Online: www.belfercenter.org/sites/default/files/legacy/files/88504_cronin.pdf
Csiziné Schlosser Annamária (2011): Az egyházak jogalanyisága. PhD-értekezés. Budapest: Pázmány 

Péter Katolikus Egyetem Jog- és Államtudományi Kar.
Dawson, Lorne L. (2017): Discounting Religion in the Explanation of Homegrown Terrorism: A Critique. 

In Lewis, James R. (szerk.): Cambridge Companion to Religion and Terrorism. Cambridge: Cambridge 
University Press,  32–45.

Diringer Arnold (2003): Scientology. Verbotsmöglichkeit einer verfassungsfeindlichen 
Bekenntnisgemeinschaft. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Donovan, Patricia (1985): The Holy War. Family Planning Perspectives,  17(1),  5–9. Online: https://doi.
org/10.2307/2135216

38	 Kis-Benedek 2016.
39	 Kis-Benedek 2018.

https://kozszov.org.hu/dokumentumok/UMK_2016/4/02_Alapelvek_kozig_hat_eljarasban.pdf
https://kozszov.org.hu/dokumentumok/UMK_2016/4/02_Alapelvek_kozig_hat_eljarasban.pdf
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.012809.102602
https://www.belfercenter.org/sites/default/files/legacy/files/88504_cronin.pdf
https://doi.org/10.2307/2135216
https://doi.org/10.2307/2135216


288

Eisenstadt, S. N. (2005): Religious Origins of Modern Radicalism. A Journal of Social and Political 
Theory, (106),  51–80. Online: www.jstor.org/stable/41803816

Eliade, Mircea (2006): Vallási hiedelmek és eszmék. Budapest: Osiris.
Franzius, Enno (1969): History of the Order of Assassins. New York: Funk and Wagnalls.
Freeden, Michael (2003): Ideology. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press.
Friedersdorf, Conor (2012): Is One Man’s Terrorist Another Man’s Freedom Fighter? The Atlantic,  2012. május  16.  

Online: www.theatlantic.com/politics/archive/2012/05/is-one-mans-terrorist-another-mans-freedom-fi-
ghter/257245/

Glasenapp, Helmuth von (1984): Az öt világvallás. Budapest: Gondolat.
Gurr, Nadine – Cole, Benjamin (2000): The New Face of Terrorism. Threats from Weapons of Mass 

Destruction. London: I.B. Tauris.
Haack, Friedrich-Wilhelm (1991): Scientology. Magie des  20. Jahrhunderts. München: Claudius.
Haynes, Jeffrey (2008): Routledge Handbook of Religion and Politics. New York: Routledge.
Harris, Sam (2004): The End of Faith. London: Simon and Schuster.
Hill, Harvey – Hickman, John – McLendon, Joel (2001): Cults and Sects and Doomsday Groups, Oh 

My: Media Treatment of Religion on the Eve of the Millennium. Review of Religious Research,  43(1), 
 24–38. Online: https://doi.org/10.2307/3512241

Hoffman, Bruce (1995): Holy Terror: The Implications of Terrorism Motivated by a Religious Imperative. 
Studies in Conflict and Terrorism,  18(4),  271–284.

Hoffman, Bruce (1998): Inside Terrorism. London: St. Andrew’s University Press.
Juergensmeyer, Mark (1987): The Logic of Religious Violence. Journal of Strategic Studies,  10(4),  172–193.
Juergensmeyer, Mark (2017): Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religious Violence. Berkeley: 

University of California Press.
Juergensmeyer, Mark – Kitts, Margo – Jerryson, Michael szerk. (2013): The Oxford Handbook of 

Religion and Violence. New York: Oxford University Press.
Kamarás István (2021): Vallásszociológiai keresztmetszetek. Budapest: Akadémiai.
Király István Mihály (2018): A Neturei Karta és a Sikrikim közösség hatása Izrael Állam biztonságára. 

Hadtudományi Szemle,  11(3),  174–181. Online: https://folyoirat.ludovika.hu/index.php/hsz/article/
view/3922/3182

Kis-Benedek József (2016): Dzsihadizmus, radikalizmus, terrorizmus. Budapest: Zrínyi.
Kis-Benedek József (2018): A terrorizmus új trendjei. Pécsi Határőr Tudományos Közlemények, (20), 

 15–24.
Klein Tamás (2011): Az egyházügyi szabályozás színe és fonákja. Közjogi Szemle,  5(1),  49–60.
Klump, Andreas (2003): Neuer politischer Extremismus? Eine politikwissenschaftliche Fallstudie am 

Beispiel der Scientology-Organisation. Baden-Baden: Nomos-Verlag.
Kruchem, Thomas (1999): Staatsfeind Scientology? München: Koehler und Amelang.
Küfner Heinrich – Nedopil Norbert – Schöch Heinz (2002): Gesundheitliche und rechtliche Risiken bei 

Scientology: eine Untersuchung psychologischer Beeinflussungstechniken bei Scientology, Landmark 
und der Behandlung von Drogenabhängigen. Lengerich: Pabst.

Laqueur, Walter (2003): No End to War. Terrorism in the Twenty-First Century. New York: Continuum.
Lewis, Bernard (1968): The Assassins. A Radical Sect in Islam. New York: Basic Books.
Lewis, Bernard (1998): License to Kill. Usama bin Ladin’s Declaration of Jihad. Foreign Affairs,  77(6), 

 14–19.
Lewis, James R. – Dawson Lorne L. (2018): Numen. Religion and Terrorism,  65(2–3),  117–124.
Máté-Tóth András (2008): Teológia és Vallástudomány. Keresztény Magvető,  114(1),  47–76.
Murphy, Andrew szerk (2011): The Blackwell Companion to Religion and Violence. Oxford: Blackwell.

https://www.jstor.org/stable/41803816
https://www.theatlantic.com/politics/archive/2012/05/is-one-mans-terrorist-another-mans-freedom-fighter/257245/
https://www.theatlantic.com/politics/archive/2012/05/is-one-mans-terrorist-another-mans-freedom-fighter/257245/
https://doi.org/10.2307/3512241
https://folyoirat.ludovika.hu/index.php/hsz/article/view/3922/3182
https://folyoirat.ludovika.hu/index.php/hsz/article/view/3922/3182


289

Omer, Atalia – Appleby, R. Scott – Little, David szerk. (2015): The Oxford Handbook of Religion, 
Conflict, and Peacebuilding. New York: Oxford University Press.

Otto, Rudolf (1997): A Szent. Az isteni eszméjében rejlő irracionális és viszonya a racionálishoz. Budapest: 
Osiris.

Ries, Julien (2003): A szent antropológiája. A homo religiosus eredte és problémája. Budapest: Typotex.
Rixer Ádám (2008): Vallási szélsőségek tipológiája Magyarországon. Vallástudományi Szemle, 

 14(4),  15–30. Online: https://epa.oszk.hu/03100/03161/00017/pdf/EPA03161_vallastudomanyi_
szemle_2018_4_015-030.pdf

Rowley, Matthew (2020): Just and Holy Warfare: A New Paradigm for Understanding Sacred and Secular 
Motivations, Justifications and Descriptions. London: Routledge.

Sárik Eszter (2018): Vallásosság, értékrend, ifjúság – a kriminológia kontextusában. PhD-értekezés. Pécs: 
Pécsi Tudományegyetem Állam- és Jogtudományi Kar.

Schanda Balázs (2019): Állami egyházjogi modellek Európában – konvergencia és különbözőségek. 
Magyar Tudomány,  180(6),  813–821. Online: http://epa.niif.hu/00600/00691/00189/pdf/EPA00691_
mtud_2019_06_813-821.pdf

Schwartz, Regina M. (1997): The Curse of Cain. The Violent Legacy of Monotheism. Chicago: University 
of Chicago Press.

Schweitzer Gábor (2012): Az „egyházi törvény” kálváriája. Megjegyzések a 2011. évi CCVI. törvényhez. 
Jogi Iránytű,  1(2),  1–3.

Schweitzer Gábor (2014): Az egyházakra vonatkozó szabályozás alakulása. MTA Law Working Papers, 
(44). Online: https://jog.tk.hu/mtalwp/az-egyhazakra-vonatkozo-szabalyozas-alakulasa

Selengut, Charles (2008): Sacred Furry. Understanding Religious Violence. New York: Rowman & 
Littlefield Publishers.

Simon Róbert szerk. (2017): Buddha vagy Jézus? Barlaam és Joszaphát a vallások keresztútján. Budapest: 
Corvina.

Smidt, Corwin E. – Kellstedt Lyman A. – Guth James L. szerk. (2009): The Oxford Handbook of 
Religion and American Politics. New York: Oxford University Press.

Smith, Morton (1971): Zealots and Sicarii, Their Origins and Relation. The Harvard Theological Review, 
 64(1),  1–19.

Snyder, Jack szerk. (2011): Religion and International Relations Theory. New York: Columbia University 
Press.

Stietencron, Heinrich von (2011): A vallás fogalma a vallástudományban. Jegyzet. Miskolci Egyetem, 
Filozófiai Tanszék. Online: https://filozofia.uni-miskolc.hu/wp-content/uploads/2011/11/Stietencron.pdf

Tanner, Ralph – Mitchell, Colin (2002): Religion and environment. London: Palgrave Macmillan.
Török Bernát (2010): A vallási meggyőződés tisztelete a magyar médiaszabályozásban. In Majtényi 

László – Miklósi Zoltán (szerk.): A személyiség burkai. Írások a 60 éves Majtényi László tiszteletére. 
Budapest: Eötvös Károly Intézet,  111–128.

Török Bernát (2014): Can religions or religious people be protected against blasphemy? In Koltay András 
(szerk.): Media Freedom and Regulation in the New Media World. Budapest: CompLex Wolters Kluwer, 
 509–531.

Wah, Carolyn R. (2001): Jehovah’s Witnesses and the Responsibility of Religious Freedom. The European 
Experience. Journal of Church and State,  43(3),  579–601. Online: www.jstor.org/stable/23921381

Willms, Gerald (2005): Scientology: Kultur Beobachtungen jenseits der Devianz. Bielefeld: Transcript.

https://epa.oszk.hu/03100/03161/00017/pdf/EPA03161_vallastudomanyi_szemle_2018_4_015-030.pdf
https://epa.oszk.hu/03100/03161/00017/pdf/EPA03161_vallastudomanyi_szemle_2018_4_015-030.pdf
http://epa.niif.hu/00600/00691/00189/pdf/EPA00691_mtud_2019_06_813-821.pdf
http://epa.niif.hu/00600/00691/00189/pdf/EPA00691_mtud_2019_06_813-821.pdf
https://jog.tk.hu/mtalwp/az-egyhazakra-vonatkozo-szabalyozas-alakulasa
https://filozofia.uni-miskolc.hu/wp-content/uploads/2011/11/Stietencron.pdf
https://www.jstor.org/stable/23921381


290

Ellenőrző kérdések

1.	 Miért nehéz pontosan meghatározni a vallási szélsőség fogalmát?
2.	 Melyik nagy világvallást jellemezi vagy jellemezte a vallási szélsőség?
3.	 Mutassa be a különböző tudományok szerepét a vallási szélsőség feltárásában!
4.	 Milyen jellemzői vannak a vallási szélsőségeknek, szektáknak, terrorszervezeteknek?
5.	 Milyen fellépések történnek a vallások részéről a szélsőséggel szemben?




